
La obra de Karl Marx como base para la superación de la lógica 

dialéctica  

Apuntes críticos sobre las bases metodológicas del CICP 

 

Nicolás Cosic1 

Ángel Vivanco2 

 

El propósito del presente ensayo es examinar la lectura que hicieron los camaradas 

del Centro para la Investigación como Crítica Práctica (CICP) respecto de la 

especificidad del método desarrollado por Karl Marx. Como argumentaremos, 

inscribimos los desarrollos de la Crítica Práctica en el marco de lo que denominamos 

“problemática neodialéctica”, es decir, el conjunto de interpretaciones sobre la 

conexión entre Hegel y Marx que enfatizan la relación íntima entre el idealismo 

absoluto del filósofo de Stuttgart y los desarrollos científicos del nacido en Tréveris. 

Esta problemática extrae su especificidad de la tesis de que entre Hegel y Marx existe 

un vínculo orgánico que es necesario examinar para comprender el método específico 

de la crítica de la economía política (CEP) y su historicidad en tanto forma del capital. 

Asimismo, este conjunto de autores, temas y problemas se diferencia de otras lecturas 

previas de la unidad del corpus marxiano que enfatizaron la idea de que Hegel era una 

“fuente” o antecedente de la CEP,3 como se puede observar en las posiciones más 

simpáticas hacia la dialéctica hegeliana producidas desde el seno de la II y III 

Internacional. También se distancia de las posiciones acerca de la existencia de una 

ruptura radical entre Hegel y Marx, propia de la izquierda spinozista de las décadas de 

los sesenta y setenta, así como de las lecturas realizadas por  Galvano Della Volpe y 

Lucio Colletti, que tuvieron una gran difusión y recepción en aquella época. 

En este sentido, analizaremos críticamente la problemática neodialéctica, 

deteniéndonos en las posiciones del CICP, que consideramos como su límite absoluto. 

A partir de la lectura de Marx, sostendremos que efectivamente el idealismo hegeliano 

es fundamental para comprender la especificidad metodológica de su crítica de la 

economía política, pero no como superación de su forma lógica, como sostiene la 

Crítica Práctica. Enfatizaremos, entonces, que esta tesis no se sustenta en el propio 

                                                   
1 Profesor Universitario de Historia de la Universidad Nacional de General Sarmiento (UNGS), 

Becario Doctoral CONICET, Director del Grupo de Investigación en Método Dialéctico (GIMD) y 
Responsable de Formación del SICAR. Contacto: n.cosic03@gmail.com. 

2 Profesor Universitario de Historia con Orientación en Ciencias Sociales por la Universidad Nacional 
de Misiones (UNaM), Becario Doctoral CONICET y Director del Grupo de Estudios en Materialismo 
Histórico (GEMH). Contacto: angelnoevivanco@gmail.com. 

3 Lenin, V.: “Resumen del libro de Hegel Ciencia de la Lógica”, en Lenin, V.: Obras Completas, Tomo 
XLII, Madrid, Akal, 1976, pp. 69-226; Engels, F.: Ludwig Feuerbach y el fin de la filosofía clásica 
alemana, Buenos Aires, Polémica, 1975; La subversión de la ciencia por el señor Eugen Dühring. 
“AntiDühring”, Barcelona, Crítica/Grijalbo, 1977. 

32



Cosic y Vivanco 

proceder de Marx, esto es, que la evidencia textual no demuestra un abandono del 

carácter conceptual de la dialéctica hegeliana en aras de una reproducción cognitiva 

capaz de ir más allá de los límites de toda representación lógica. Sobre esta base, 

destacaremos que todo lo relacionado con la crítica de la representación lógica como 

forma fetichista de conocimiento corresponde a desarrollos completamente originales 

de Juan Iñigo Carrera (JIC en adelante) y los camaradas del CICP, quienes, más allá de 

proyectar injustificadamente una reproducción dialéctica de lo concreto en El capital, 

descubrieron una potencia no reconocida por Marx respecto de sus propios 

descubrimientos, desarrollándola así como el punto de partida para la crítica material 

de la realidad y, por tanto, para la superación de todo conocimiento representacional. 

Para desarrollar nuestro argumento, dividiremos el artículo en dos grandes 

secciones. En la primera, procuraremos inscribir a la Crítica Práctica en el contexto de 

la problemática neodialéctica con el objetivo de resaltar las características específicas 

de la llamada Nueva Dialéctica (ND) como corriente interpretativa del nexo entre 

Hegel y Marx, así como la intervención del CICP en tales discusiones. A su vez, nos 

adentraremos en la lectura que el CICP hace de Marx como crítico de la lógica 

dialéctica, deteniéndonos en el modo en que los camaradas examinan el problema de 

la inversión marxiana de la dialéctica hegeliana. En la segunda sección 

problematizaremos, en primer lugar, la forma en que los camaradas del CICP extraen 

el “núcleo racional” de la lógica hegeliana; y en segundo lugar, intentaremos demostrar 

cómo, en contra de la posición de los camaradas, Marx no se propone superar (ni 

tampoco supera en “estado práctico”) la lógica dialéctica de Hegel, sino que la aplica 

en su análisis del capital como la relación social enajenada de los seres humanos. En 

este punto, sostendremos que la “lectura materialista” de Tony Smith,4 uno de los 

principales referentes de la ND, coincide con nuestra posición, aunque por las razones 

equivocadas: mientras que en el teórico estadounidense la Lógica de Hegel es utilizada 

por Marx en la medida en que no presenta ni un ápice de idealismo, nuestro argumento 

es que Marx utiliza la lógica hegeliana precisamente porque no logra reconocer el 

carácter esencialmente idealista de todo proceder conceptual, independientemente de 

que él mismo haya sostenido que su método difería del proyecto especulativo 

hegeliano. Por ello, se afirmará que la “crítica práctica” de la economía política 

constituye el punto de partida necesario para superar la lógica dialéctica. 

1. La Crítica Práctica frente a la problemática neodialéctica 

a) La Nueva Dialéctica como “dialéctica sistemática” 

El desarrollo de la CEP en las últimas décadas ha implicado una importante 

renovación del debate en torno a la cuestión metodológica en la obra de Karl Marx, 

                                                   
4 Smith, T.: The logic of Marx’s Capital. Replies to hegelian criticisms, Albany, Suny Press, 1990.  

33



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

fundamentalmente en lo que respecta a El capital. Como novedad, cabe destacar la 

relectura que se viene haciendo respecto de la relación entre Marx y Hegel, apartando 

la atención del vínculo tradicionalmente establecido entre la Fenomenología del 

espíritu y los Manuscritos económico-filosóficos de 1844, para resaltar el nexo cada 

vez más indiscutible entre El capital y la Ciencia de la lógica (WdL)5 de Hegel. Si bien 

se trata de una tendencia interpretativa que tiene claros antecedentes en la Alemania 

de los años 1960, con la denominada “Neue Marx-Lektüre”, fue recién en las últimas 

tres décadas que dicha tendencia se consolidó y cobró un cariz internacional con la 

emergencia de la ND. 

Gastón Caligaris y Guido Starosta (C&S en adelante) describen sintéticamente sus 

características generales:  

se puede decir que esta nueva interpretación encuentra que la estructura argumental de 

El capital está organizada de un modo que, cuando menos, encuentra inspiración formal 

en el modo general que toma el despliegue de categorías presentado en la Ciencia de la 

lógica. Así, la exposición de El capital es vista como el desarrollo del capital desde sus 

formas más simples hasta las más complejas, en un movimiento que se caracteriza, 

parafraseando a Marx, como la reproducción de la vida interna de dicho objeto mediante 

el pensamiento. A su vez, en la medida en que el pasaje o la transición de una forma del 

capital a otra se la concibe como brotando del desarrollo de las contradicciones 

inmanentes de cada forma en cuestión, las conexiones entre ellas son concebidas como 

inmanentes y necesarias, en abierta contraposición a la exterioridad propia del uso de la 

lógica formal.6  

Quizás la característica más sobresaliente de la ND sea su concentración en el 

tratamiento que hace Marx del “capital como sujeto”, esto es, su reconocimiento de 

que “los ‘hombres’ no son rigurosamente los ‘sujetos’ (en sentido ontológico pleno) de 

la producción capitalista”.7 Sin dudas, es éste el eje central que, a pesar de sus 

diferencias, articula el esfuerzo de estos autores por reconstruir las bases 

metodológicas de El capital en estrecha conexión con la WdL de Hegel, principalmente 

a la hora de comprender aquel movimiento descubierto por Marx de la transformación 

de la sustancia-valor en un sujeto automático.  

Teniendo en cuenta esta particularidad, la novedad de sus trabajos reside, por tanto, 

en dar cuenta de la dialéctica sistemática implicada en la investigación de Marx sobre 

el modo de producción capitalista, lo que los diferencia sustancialmente de 

codificaciones tales como la engelsiana o el DiaMat soviético, pero también de la 

                                                   
5 Wissenschaft der Logik. 
6 Starosta, G., y Caligaris, G.: Trabajo, valor y capital. De la crítica marxiana de la economía política 

al capitalismo contemporáneo, Bernal, Universidad Nacional de Quilmes Editorial, 2017, p. 27. 
7 Robles Báez, M. y Ortiz Cruz, E.: “Introducción”, en Robles Báez, M. (comp.): Dialéctica y capital. 

Elementos para la reconstrucción de la crítica de la economía política, Buenos Aires, Razón y 
Revolución, 2014, p. 28.  

34



Cosic y Vivanco 

dialéctica histórica esgrimida por marxistas de impronta hegeliana como Lukács o 

Sartre. Siguiendo la observación metodológica del joven Marx, para los 

“neodialécticos” la CEP debe “captar la lógica peculiar del objeto peculiar”,8 y es por 

eso que, como señala uno de sus principales referentes latinoamericanos, Mario Róbles 

Báez, “la producción capitalista requiere necesariamente de un método peculiar que la 

pueda captar como una realidad invertida y dominada por el capital. Este método 

lógico es la dialéctica sistemática”.9 

Cabe destacar que la mayoría de los neodialécticos comparten la llamada teoría de 

la forma de valor, ya previamente formulada por los principales representantes de la 

Neue Marx-Lektüre, a la luz de la reapropiación que se hizo en los años 1970 de los 

Ensayos sobre la teoría marxista del valor del economista soviético Isaak Rubin. En 

base a su obra, los neodialécticos también intentan desmontar la teoría sustancialista 

(ricardiana) del valor, según la cual la categoría misma de valor se presenta como 

transhistórica, ya que de este modo lo que estaría en juego en su producción sería el 

mero gasto de energía física humana en el ejercicio del trabajo. Por el contrario, para 

la ND, el énfasis debe ser puesto en el carácter “sociológico” del concepto marxiano del 

valor, es decir, en el hecho de que se trata de una forma social, determinada 

fundamentalmente por la práctica generalizada del intercambio de mercancías. De 

aquí que el concepto de valor sea considerado por la mayoría de los neodialécticos 

como propio de la sociedad capitalista.  

En este sentido, y consecuentemente, uno de los frentes de batalla más importantes 

para este conjunto de autores es la interpretación lógico-histórica del método 

subyacente a El capital, interpretación impuesta en un principio por Engels y luego 

largamente reproducida por muchos marxistas, según la cual los tres primeros 

capítulos de la principal obra marxiana consistirían en la exposición dialéctica de las 

determinaciones de un supuesto “modo de producción mercantil simple”, y recién a 

partir de la segunda sección se comenzaría a exponer la transición (lógico-histórica) al 

modo de producción capitalista. Frente a esta interpretación diacrónica del método de 

Marx, la ND contrapone una metodología esencialmente sincrónica. Como muy bien 

lo sintetiza Darío Scattolini, para los neodialécticos 

la sucesión de categorías no expresa un proceso histórico, sino un corte “contemporáneo” 

de una totalidad compleja, en el que las categorías más simples y abstractas para 

caracterizar esa totalidad dan lugar por su propia insuficiencia a categorías cada vez más 

completas y superadoras […] En esto El capital sería similar a la Lógica de Hegel, donde 

el desenvolvimiento de las categorías no describe un desarrollo temporal de la realidad, 

sino la articulación de relaciones lógicas que constituyen sincrónicamente el entramado 

                                                   
8 Marx, K.: De la crítica de la filosofía del derecho de Hegel (1843-1944), Barcelona, Gedisa, 2023, 

p. 230. 
9 Ibíd., p. 34. 

35



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

categorial que caracteriza a dicha realidad. Desde esta lógica los primeros capítulos de El 

capital no se refieren a un modo de producción precedente al capitalismo, sino que 

contienen la caracterización más abstracta posible de la propia producción capitalista, 

centrándose en la categoría del valor tal y como ésta se manifiesta en la esfera de la 

circulación, en el intercambio de mercancías, haciendo abstracción por un momento de 

la manera en que esa categoría está anclada en la forma que adopta la producción de 

dichas mercancías10  

Este enfrentamiento respecto al método lógico-histórico es un dato de vital 

importancia para nuestro trabajo, ya que, como veremos, a pesar de las críticas que los 

camaradas C&S —siguiendo los desarrollos de JIC— dirigen contra estos autores, en 

este rechazo encontramos una confluencia importante. Más allá de las diferencias 

metodológicas que señalaremos a continuación, los camaradas del CICP aceptan la 

consideración de que Marx, en la primera sección de El capital, no estaría analizando 

un abstracto modo de producción mercantil simple, sino el modo de producción 

capitalista mismo, aunque visto desde el punto de vista de sus formas más simples o 

abstractas. Y como intentaremos demostrar, aquí reside un nudo problemático de 

difícil resolución en la estructura argumental de C&S.  

Pero concentrándonos nuevamente en los neodialécticos, más allá de las 

coincidencias generales que definen la fisonomía de esta joven corriente, C&S 

encuentran que en su interior, al menos en lo que respecta a la cuestión estrictamente 

metodológica, pueden identificarse dos posiciones antagónicas, representadas con 

mayor claridad en la obra de Chris Arthur y Tony Smith respectivamente. Por un lado, 

en el caso de Arthur se refleja la “tesis de la homología” compartida por varios autores, 

según la cual se puede realizar una cartografía rigurosa de la forma en que las 

categorías de la WdL aparecen ordenando sistemáticamente el flujo de la exposición 

de El capital, en tanto el capital concreto es él mismo fundado en la “abstracción real” 

del intercambio mercantil “en un sentido muy similar al que Hegel concibe la 

disolución y reconstrucción de la realidad por medio del poder de abstracción del 

pensamiento”.11 De este modo, la idealidad absoluta de su método serviría justamente 

como punto de apoyo para reconocer el movimiento concreto de un proto-sujeto social 

enajenado como lo es el capital. Por su parte, para Smith, como representante de la 

“lectura materialista” de la obra de Hegel dentro de esta nueva tendencia, más allá de 

las afirmaciones contrarias del mismo Marx, no habría sustanciales diferencias entre 

la dialéctica hegeliana y el método marxiano, en tanto la WdL de Hegel “es leída como 

                                                   
10 Scattolini, N.: La Nueva Dialéctica y la lógica del capital, Córdoba, Universidad Nacional de 

Córdoba, 2016, pp. 45-46. 
11 Arthur, C.: The new dialectic and Marx’s Capital, Leiden, Brill, 2002, p. 8. 

36



Cosic y Vivanco 

una exposición dialéctica sistemática de las estructuras ontológicas fundamentales del 

ser material real; es decir, es leída como una ‘ontología materialista’”.12  

En lo que respecta estrictamente a la CEP, para Arthur esta monumental obra de 

Hegel sirve para “revelar las formas lógicas homólogas que están implícitas en la 

conexión interna entre las diferentes formas del capital”, justamente por tratarse de 

“puro idealismo”, mientras que “para Smith la cuestión pasa por tomar conciencia de 

las estructuras ontológicas generales que organizan el ordenamiento sistemático de las 

categorías económicas”.13 De todos modos, ambos coinciden en el carácter sistemático 

de la dialéctica marxiana a la hora de investigar la sociedad capitalista.  

Ahora bien, desde el punto de vista de la Crítica Práctica, si bien la conexión entre 

El capital y la WdL resulta innegable, ambas posiciones neodialécticas presentan 

deficiencias para considerar correctamente dicha conexión. No es casual que uno de 

los blancos predilectos de los investigadores del CICP sea precisamente la 

interpretación rubinista de los descubrimientos de Marx, que imposibilita la 

comprensión de aquellas supuestas “ambigüedades” marxianas respecto del carácter 

físico del trabajo abstracto, a la vez que se reconoce el carácter social de la forma-

valor.14 Veamos entonces cuál es la raíz del límite metodológico detectado por los 

camaradas del CICP en torno a la propuesta de la ND. 

                                                   
12 Starosta, G. y Caligaris, G.: op. cit., p. 28. 
13 Ídem., pp. 28-29. 
14 Desde el punto de vista de la Crítica Práctica, los neodialécticos terminan cayendo 

permanentemente en el circulacionismo —esto es, terminan asumiendo, de facto, que el valor de las 
mercancías lo determina el intercambio y no la producción—, en tanto no pueden compatibilizar las 
afirmaciones textuales de Marx respecto del carácter fisiológico del trabajo abstracto con aquellas otras 
afirmaciones que insisten en el hecho de que su producto (el valor) no posee “ni un sólo átomo de 
sustancia natural”, sino que es una forma puramente social, esto es, histórica. Todos estos autores, 
entonces, terminan adoptando de una u otra forma el razonamiento de Rubin:  

Marx nunca se cansó de repetir que el valor es un fenómeno social, que la existencia del valor [...] 
“tiene una materialidad puramente social” [...] y no contiene un sólo átomo de materia. De esto 
se sigue que el trabajo abstracto, que crea valor, debe ser entendido como una categoría social en 
la cual no podemos encontrar ni un átomo de materia” (Rubin, I.: Ensayo sobre la teoría marxista 
del valor, México, Pasado y Presente, 1977, p. 189).  

De allí que, si es que directamente no hacen caso omiso de la evidencia textual, los neodialécticos 
terminen denunciando una “contradicción lógica” en la teoría de Marx. Como sostiene Geert Reuten: “la 
teoría del valor de Marx es ambigua […] hay lugar para al menos dos líneas de argumentación en el texto 
de Marx, una teoría del trabajo abstracto incorporado y una teoría de la forma de valor» (Reuten, G.: 
“The Interconnection of Systematic Dialectics and Historical Materialism”, en Historical Materialism, 
N. 7, 2000, p. 158). Como señala JIC, a Rubin y, por tanto, a todos los neodialécticos les resulta  

incomprensible que el trabajo abstracto sea un proceso material, cuya materialidad misma se 
transforma en la materialidad de su producto. Y que sea este trabajo material materializado el 
que, al ser realizado de manera privada e independiente, se representa como la capacidad de 
cambio de las mercancías, constituyéndose en tanto tal representación, en el valor de éstas. Es 
decir, constituyéndose en una forma social, el valor, que, como tal, no encierra en sí misma ni un 
solo átomo de materialidad. No es sino la forma de organizarse la unidad material de la 
producción y el consumo sociales, a través de la asignación de la fuerza de trabajo total de la 
sociedad a los distintos trabajos concretos útiles que ha de realizar cada productor de manera 
privada e independiente. El trabajo abstracto es de naturaleza puramente material; es su 

37



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

b) La lectura del CICP: Marx como crítico de la lógica dialéctica 

Al contrario de lo que plantea Arthur, para C&S, Hegel no despliega una dialéctica 

puramente idealista (lo que supondría que no existe, tal como señaló Marx, un “núcleo 

racional” a ser descubierto), pero tampoco se trata de un método plenamente 

materialista como sostiene Smith (lo que supondría, a su vez, que no existe una 

“envoltura mística” a ser develada). Según C&S “el desarrollo sistemático en la Ciencia 

de la lógica es en sí mismo deficiente en cuanto reproducción ideal de la conexión 

interna entre las formas más abstractas de la realidad material”.15 Sin embargo, para 

ambos autores esto no significa que no se pueda utilizar críticamente la obra de Hegel 

como punto de apoyo metodológico, tal como lo ha hecho Marx. Pero reconocer esta 

potencia implica, a su vez, reconocer sus límites. El significado científico de la 

dialéctica hegeliana para el desarrollo de la CEP debe buscarse, entonces, sólo allí 

donde Hegel puede dar cuenta de la contradicción que supone toda forma real 

(material) del ser, en tanto portadora de automovimiento;16 en términos de la Crítica 

Práctica, su potencia científica debe buscarse sólo allí donde Hegel logra reflejar el 

afirmarse mediante la propia negación (AmN) como la forma más simple de lo real17, 

esto es, la materia en cuanto tal como sujeto de su propio movimiento18. Según C&S, 

en Hegel “nos encontramos con que el momento en que se alcanza a expresar con 

plenitud el movimiento simple de autoposición de un sujeto llega recién con la 

categoría del ‘ser-para-sí’”,19 es decir, recién en el tercer capítulo del libro primero de 

su WdL. De aquí que los autores se pregunten por qué Hegel necesita pasar por tantas 

categorías previas (ser, nada, devenir, etc.) antes de alcanzar idealmente la forma más 

simple de lo real.  

                                                   
representación, una vez materializado en la mercancía, como la capacidad de ésta para ser 
cambiada, la que tiene una existencia puramente social” (Iñigo Carrera, J.: Conocer el capital hoy. 
Usar críticamente El Capital, Buenos Aires, Imago Mundi, 2021, p. 231).  

Destacando la enorme potencia de la crítica de JIC al rubinismo, desde nuestro punto de vista no hay 
ninguna necesidad de contraponer lo “social” a lo “material”, esto es, de considerar como “inmaterial” a 
la representación del trabajo abstracto socialmente necesario, cuando el mismo se realiza de manera 
privada e independiente. Como argumentaremos más adelante, entre otros ejemplos, en esta separación 
de lo material y lo inmaterial (por más que se apele como un conjuro a la “relación inmanente de 
contenido y forma”) se evidencia el carácter lógico-dialéctico de la operación marxiana.  

15 Starosta, G. y Caligaris, G.: op. cit., p. 35. 
16 Ibíd., p. 33. 
17 “La realidad, la materia, tiene al afirmarse mediante la propia negación, o sea, a la necesidad de 

determinarse a sí misma, a la contradicción, por forma general” (Iñigo Carrera, J.: El capital: razón 
histórica, sujeto revolucionario y conciencia, Buenos Aires, Imago Mundi, 2013, p. 237). 

18 “La materia es el sujeto. Sujeto que tiene, por forma más simple de existencia, el afirmarse 
mediante la propia negación, el devenir, la necesidad de determinarse” (Iñigo Carrera, J.: El 
conocimiento dialéctico. La regulación de la acción en su forma de reproducción de la propia necesidad 
por el pensamiento, Buenos Aires, CICP, 1992, p. 15). 

19 Starosta, G. y Caligaris, G.: op. cit., p. 46. 

38



Cosic y Vivanco 

Es este interrogante por el comienzo “deficiente” del método de Hegel lo que lleva a 

los camaradas a demarcar la lógica hegeliana del método dialéctico de Marx, en tanto 

la primera se fundaría en una abstracción formal y sólo llegaría al automovimiento de 

las formas reales de la materia luego de rodeos conceptuales superficiales (lo que 

constituiría, precisamente, su “envoltura mística”). Por el contrario, en Marx la clave 

distintiva residiría en el análisis dialéctico, es decir, en no partir de concepto alguno, 

sino de un concreto real, y no abstraerse de sus determinaciones, sino penetrar en ellas 

hasta llegar a las formas más simples del concreto material que se está analizando, y 

recién en este punto reproducirlas sintéticamente mediante el pensamiento. Veamos 

cómo C&S, siguiendo a JIC, analizan esta diferencia con más detalle. 

En primer lugar, luego de observar que el punto de partida de la WdL es el “puro 

ser” como “pensar vacío”, en tanto el comienzo de la filosofía especulativa exige ser 

“absoluto” (esto es, proceder sin presupuestos), C&S señalan que la forma en que se 

alcanza esta categoría —el puro ser— implica un abstraerse de toda determinación 

concreta real. Siguiendo la crítica fundacional de Feuerbach, luego mucho más 

desarrollada por Marx, remarcan el carácter formal de este proceder, que acercaría a 

Hegel a las abstracciones de la lógica tradicional, esto es, a un puro axiomatismo que 

paradójicamente su mismo método se proponía superar. Según los autores  

el puro ser, en cuanto categoría que pone en marcha el movimiento (sintético) de la 

Ciencia de la lógica, es una categoría semejante a aquellas del ‘entendimiento’ o el 

‘pensamiento representacional’, esto es, una que solo puede asir los objetos de modo 

unilateral en términos de su abstracta autoidentidad.20  

En otras palabras, para los camaradas del CICP, el problema del punto de partida 

del método hegeliano es precisamente su forma lógica. Sin dudas, aquí reside una de 

las principales características que distinguen a la Crítica Práctica de los diferentes 

desarrollos de la Nueva Dialéctica, en tanto estos últimos no dan cuenta del carácter 

histórico de la lógica, sino que la naturalizan como forma general del conocimiento 

científico. De allí que los neodialécticos se concentren en el aspecto sintético o 

“genético” del método de Marx, en sintonía con el de Hegel, para resaltar la diferencia 

de la CEP respecto del proceder científico convencional, pero no reparen en las 

diferencias que existen también en el momento analítico (lo que demostraría que Hegel 

se acerca al proceder científico estándar).21 Y es que precisamente, para los camaradas 

                                                   
20 Ibíd., p. 37. 
21 “Como ha señalado Iñigo Carrera, en el método científico convencional el análisis consiste en 

separar los atributos que se repiten en una forma concreta de los que no lo hacen, para de este modo 
arribar a un atributo común que, a su turno, haga posible la construcción mental que defina a la forma 
concreta analizada. Por su parte, la abstracción hegeliana radica en dejar a un lado toda característica 
particular de una forma concreta en búsqueda del 'universal abstracto’ que constituya su elemento más 
simple. Más allá de sus diferencias, estos dos procedimientos tienen en común el hecho de que ambos 
resultan en abstracciones mentales o categorías que, por su propia naturaleza de ‘pensamientos puros’, 

39



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

del CICP, la diferencia radical reside en el hecho que Hegel toma como punto de partida 

una forma del pensamiento, mientras Marx, tal como lo explicita en sus Notas sobre 

Wagner, rechaza cualquier categoría o concepto como inicio de la investigación.22 

Si bien, como sabemos, Marx no ha dejado ninguna especificación rigurosa de su 

método, C&S no hacen sino indicar estas diferencias en su propia práctica científica. 

Tomando como ejemplo el primer capítulo de El capital, resaltan el hecho de que Marx 

no parte de ningún “concepto” o “definición” de mercancía, sino precisamente de una 

observación empírica inmediata: la forma individual concreta en que se presenta la 

riqueza en el capitalismo, esto es, la forma social más simple en que toma cuerpo el 

producto del trabajo en la sociedad actual. Acto seguido, con la mercancía individual 

“en la mano”, Marx pasa a analizar sus determinaciones formales, destacando su 

carácter de valor de uso y el atributo que lo distingue específicamente: su capacidad 

para intercambiarse con otros objetos útiles. Luego de analizar su manifestación 

inmediata, es decir, su relación cuantitativa, Marx prosigue en el análisis buscando el 

contenido cualitativo (la forma abstracta) de la que dicha relación, en tanto forma 

concreta, es su expresión necesaria. Encuentra así, como sabemos, al valor como su 

sustancia y, en el siguiente paso, al trabajo abstracto como la sustancia del valor. Pero 

inmediatamente C&S destacan que dicho curso analítico —el pasaje de la forma al 

contenido— no constituye la verdadera diferencia, sino justamente “el modo preciso en 

que el análisis dialéctico descubre el contenido detrás de la forma y, por consiguiente, 

su conexión interna”.23 Según nuestros autores (nuevamente, siguiendo a JIC), el 

análisis marxiano no pretende encontrar lo que distingue a cada forma concreta 

según el mayor grado de repetición de ciertos atributos —como en la teoría científica 

convencional—, ni mucho menos abstraerse de toda determinación —como en la lógica 

dialéctica hegeliana—, sino “en separar analíticamente las diferentes formas por medio 

de descubrir en cada forma concreta particular la potencialidad realizada de otra 

forma real, la cual es abstracta respecto de la primera, pero concreta respecto de otra 

forma de la cual ella misma es potencialidad realizada”.24 En otras palabras, el análisis 

dialéctico reconoce la objetividad de las formas concretas recién allí donde encuentra 

su contenido específico, evitando asumir todas estas formas como simples 

afirmaciones externas (relacionadas sólo cuantitativamente) y reconociendo, por 

tanto, el automovimiento que las caracteriza, esto es, asumiendo a cada forma concreta 

                                                   
no pueden sino ser del todo ajenas a las formas concretas de la realidad material de la cual partieron” 
(ibíd., p. 42). 

22 “De prime abord, yo no arranco de ‘conceptos’, y por lo tanto, tampoco del ‘concepto de valor’, 
razón por la cual no tengo por qué ‘dividir’ en modo alguno este ‘concepto’. De donde arranco es de la 
forma social más simple en que toma cuerpo el producto del trabajo en la sociedad actual, que es la 
‘mercancía’” (Marx, K.: Notas marginales al “Tratado de economía política” de Adolph Wagner, 
México, Pasado y Presente, 1982, p. 48). 

23 Starosta, G. y Caligaris, G.: op. cit., p. 42. 
24 Ídem., énfasis propios. 

40



Cosic y Vivanco 

material como lo que efectivamente es: una contradicción, un afirmarse mediante la 

propia negación, una relación inmanente de contenido y forma. 

Ya hasta este punto la diferencia pareciera ser enorme. De todos modos, para los 

camaradas del CICP, estas divergencias metodológicas entre Hegel y Marx no sólo se 

circunscriben al punto de partida. C&S inmediatamente pasan a demostrar cómo 

dichas diferencias impactan en los respectivos momentos sintéticos de sus métodos. 

En el caso de Hegel, la deficiencia inicial se arrastra al nivel de la síntesis, ya que 

justamente por no enfrentarse a un concreto real mediante el análisis, a dicho 

momento sintético  

se lo concibe como la unidad de los tres momentos por los que pasa el pensamiento para 

captar tal movimiento y, así, “toda la forma del método” es concebida como “una 

triplicidad”. De este modo, el movimiento de afirmarse mediante la propia negación que 

constituye la forma más simple de existir un sujeto, y que como tal resulta la forma 

general que adopta el despliegue dialéctico, se presenta en Hegel bajo la abstracta 

secuencia de una afirmación, una negación y, por último, una negación de la negación. 

Dicho de otro modo, en vez de presentar en forma inmediata el tercer momento, que es 

el único que constituye la realidad efectiva del objeto, Hegel necesita presentar los 

primeros dos momentos, que son solo pasos formales por los que debe pasar el 

pensamiento para captar el objeto, como si fueran partes constitutivas de la realidad del 

objeto.25  

Por el contrario, para C&S, como para JIC, el padre fundador de la CEP supera 

cualitativamente a Hegel también en este punto, en tanto su método ya no requiere de 

la abstracción formal, la cual impone dichos pasos superfluos, sino que penetra 

directamente mediante el análisis en un concreto real, hasta alcanzar su determinación 

más simple y reconocerla, mediante la síntesis, como sujeto de su propio movimiento. 

Como evidencia de este proceder, nuestros autores vuelven a tomar como ejemplo el 

capítulo primero de El capital, ahora concentrándose en el tercer acápite. Según los 

camaradas, allí Marx reproduce mediante el pensamiento la realización de la potencia 

inmanente de la mercancía ya previamente descubierta por el análisis: el valor como 

forma que toma el trabajo abstracto socialmente necesario cuando éste se realiza de 

manera privada e independiente (TASNPI). En palabras de C&S:  

Por ser el valor una objetividad “de naturaleza puramente social”, no tiene forma de 

expresarse en el cuerpo material de la mercancía. Por tanto, la propia mercancía solo 

puede expresar su valor en su “relación social” con otra; en concreto, en el cuerpo 

material de esa otra mercancía. De esta manera, el “valor” toma la forma concreta de 

“valor de cambio” como su forma de manifestación necesaria. En su forma más 

desarrollada, el valor adquiere una existencia independiente como “dinero” y la 

expresión de valor correspondiente a esta existencia adquiere la figura de “precio”. Así, 

                                                   
25 Ibíd., p. 48. 

41



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

la “antítesis interna” presente en la mercancía se desarrolla como la “antítesis externa” 

de la mercancía y el dinero. Al mismo tiempo, la intercambiabilidad de la mercancía se 

niega a sí misma para devenir afirmada como un poder social monopolizado por la forma 

dinero.26  

Aquí se hace evidente que la síntesis no es un mero paso formal de “recapitulación” 

de lo descubierto mediante el análisis, sino que demuestra ser el momento más 

importante de la investigación, no sólo porque “refleja en el pensamiento el 

automovimiento inmanente del objeto que se examina”,27 sino principalmente porque 

nos da la razón misma de la forma concreta por la que nos preguntábamos en un 

principio. Es por ello que sólo el “despliegue gradual” de las formas del valor revela  

el problema que la forma de mercancía adoptada por el producto del trabajo viene a 

resolver: la mediación del establecimiento de la unidad del trabajo social cuando este es 

realizado de manera privada e independiente. Y en cuanto esta unidad se condensa en la 

forma de dinero, es el despliegue de sus determinaciones, sintetizadas en las 

“peculiaridades” de la forma de equivalente y derivadas de su determinación general 

como la forma de la intercambiabilidad directa, la que provee la respuesta a la pregunta 

de por qué el trabajo socialmente necesario realizado de manera privada e independiente 

debe producir valor28 

En definitiva, según C&S, Marx, a diferencia de Hegel, no precisa de ningún rodeo 

categorial para encontrar el automovimiento de la forma-valor, sino que, en cuanto la 

encuentra mediante el análisis, inmediatamente la reconoce como sujeto de su propio 

movimiento, sintetizando “de modo ideal la afirmación de la mercancía mediante su 

propia negación en el dinero” (Ídem). Por lo tanto, así como en el punto de partida 

encuentran que Marx hace análisis en contraposición a la abstracción formal 

hegeliana, en el momento sintético es posible diferenciar lo que es una reproducción 

ideal de un proceso ideal (Hegel) de una reproducción ideal de un proceso real (Marx). 

Según JIC, todos los neodialécticos (como los marxistas en general) hicieron caso 

omiso respecto del nombre que Marx le dio a su propio método,29 a pesar de que allí se 

explicita terminológicamente su apropiación del “núcleo racional” de la dialéctica 

hegeliana. En palabras de C&S, en tanto Hegel descubre “el movimiento más simple de 

lo real, esto es, el movimiento de autodeterminación del sujeto bajo la forma del 

afirmarse mediante la propia negación (…) alcanza a presentar en forma correcta el 

método científico como el despliegue sistemático de la vida interna del sujeto que se 

pretende conocer”.30 Pero en tanto su punto de partida no es esta misma forma simple 

                                                   
26 Ibíd., p. 50. 
27 Ibíd., p. 49. 
28 Ibíd., pp. 50-51. 
29 Iñigo Carrera, J.: “El método: de los ‘Grundrisse’ a ‘El capital’”, Documento de investigación del 

CICP, 2013, pp. 5, 8 y 9. 
30 Starosta, G. y Caligaris, G.: op. cit., p. 52. 

42



Cosic y Vivanco 

del ser material alcanzado por el análisis, sino la forma más simple alcanzada por la 

abstracción formal —el “puro ser” pensado, o sea, una categoría—, el método 

dialéctico queda representado como una lógica y “cubierto, tanto en su contenido como 

en su forma de desarrollo, por una ‘envoltura mística’”.31 En síntesis, para los 

camaradas del CICP, liberar al conocimiento dialéctico del misticismo —esto es, de su 

forma lógica— fue la tarea original de Marx al desarrollar las bases de la crítica de la 

economía política. 

2. Un análisis crítico de la lectura del CICP 

Los aportes de los camaradas del CICP nos resultan sumamente potentes, no 

precisamente por aquellos señalamientos sugerentes en cuanto a la clarificación del 

proceder metodológico de Marx, sino por sus propios desarrollos en torno al 

conocimiento dialéctico. Sin lugar a dudas, muchos de los aspectos resaltados del 

método dialéctico marxiano resultan esclarecedores. Sin embargo, el centro de la 

argumentación se nos presenta sumamente problemático. En primer lugar, la 

evidencia textual respecto de lo que Marx mismo dice de su método es, como mínimo, 

insuficiente; por el contrario, como intentaremos demostrar, en casi todos los casos 

apunta en la dirección opuesta. Si los camaradas del CICP no pusieran un acento tan 

marcado en esta dimensión, podríamos dejar este terreno atrás. Porque, en definitiva, 

lo que más interesa es el proceder efectivo de Marx, tanto en sus investigaciones como 

en la exposición de sus resultados. Pero también aquí encontramos serias dificultades, 

que se articulan de forma muy notoria con la lectura que se hace sobre las declaraciones 

metodológicas explícitas de Marx.  

Para empezar a dar cuenta de estos problemas, primero cabe hacer algunas 

observaciones sobre la propia valoración que C&S hacen de la Ciencia de la lógica de 

Hegel. Porque es este el punto donde arranca, a nuestro entender, la raíz del problema. 

Como vimos hasta el momento, la deficiencia detectada por ambos autores en la 

dialéctica hegeliana proviene de su punto de partida, es decir, de la abstracción formal 

que obtiene como resultado un “puro ser vacío”, esto es, una mera representación. De 

allí en adelante, el momento sintético de su método no puede más que arrastrar esta 

deficiencia inicial de partir de una simple afirmación. Sin embargo, como también 

señalamos, ambos autores no descartan por ello la posibilidad de extraer el “núcleo 

racional” de su método. Éste consistiría justamente en la apropiación de la 

determinación más simple del ser material, esto es, en la captación del AmN que está 

en la base de cualquier forma real concreta. Esta recuperación del núcleo racional sería 

posible en tanto y en cuanto se reconoce lo espurio del punto de partida (la abstracción 

formal) que deriva en la imposición de toda una serie de categorías superfluas, 

                                                   
31 Ídem. 

43



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

impuestas por la construcción lógica misma, para recién después de un largo rodeo 

llegar a la determinación más simple, esto es, a la autoposición del sujeto, que en Hegel 

aparece recién con la categoría del “ser-para-sí”, la cualidad en cuanto tal, el “absoluto 

ser determinado”.32 Todo este desarrollo superfluo previo constituiría la “envoltura 

mística”. Por lo tanto, para nuestros autores, una lectura materialista de la WdL 

hegeliana “debe basarse en reconocer cuáles son las determinaciones reales que, en 

determinados momentos del despliegue idealista de las categorías, pueden llegar a 

estar reflejadas en la exposición de Hegel”.33 

Ya en esta instancia se presentan varios inconvenientes. Para empezar, surge el 

interrogante respecto de cuál es el criterio que los autores utilizan para sostener que la 

categoría del “ser-para-sí”, a diferencia del simple “ser indeterminado” o del “devenir”, 

etc., logra reflejar, aún de manera deficiente, el AmN como forma más simple de la 

materia. Recordemos que en este punto Hegel está abordando la cualidad en cuanto 

tal, ajena (aparentemente) a su forma cuantitativa, a cualquier magnitud concreta, y 

que todavía faltan muchos eslabones para llegar a captar rigurosamente la 

contradicción y, por tanto, captar la densidad de la existencia como forma concreta de 

sí misma en tanto forma abstracta, es decir, como “ser-puesto” de sí misma.34 Bien 

podríamos señalar que la categoría que logra reflejar de algún modo la forma más 

simple de la materia —la materia en cuanto tal— es la categoría de “sustancia”.35 Pero 

                                                   
32 Ibíd., p. 46. 
33 Ibíd., p. 47. 
34 Como bien señala Scattolini, en la Doctrina del Ser (donde aparece la categoría del “ser-para-sí”) 

todavía “los distintos momentos se confrontan como mutuamente otros”, mientras que es recién en la 
Doctrina de la Esencia donde “cada momento refleja al otro y es reflejado en el otro como contrapartes 
que siempre se remiten mutuamente: esencial e inesencial, identidad y diferencia, forma y contenido, 
fundamento y fundado, cosa y propiedades, cosa en sí y fenómeno, todo y partes, interno y externo, etc.” 
(Scattolini, N.: op. cit., p. 16). En palabras de Hegel, recién en este punto (en el traspaso a la esencia) 
las determinaciones “ya están en absoluto sólo como puestas, absolutamente [puestas] con la 
determinación y el significado de estar referidas a su unidad, y con esto de estar cada una referida a su 
otra y a su negación. Se hallan caracterizadas por esta relatividad suya” (Hegel, G.: Ciencia de la Lógica, 
Buenos Aires, Las Cuarenta, 2013, p. 482). Resulta sintomático, entonces, que los camaradas C&S 
encuentren ya en la Doctrina del Ser una categoría que refleje el automovimiento, esto es, “la 
autoposición de un sujeto”, allí donde Hegel todavía no alcanzó todavía al “ser-puesto”, en tanto está 
tratando, en definitiva, con las categorías propias de la lógica formal (salvando especialmente el terreno 
de “cantidad pura”).  

35 Si, como ha descubierto JIC, “la simple existencia, o sea, la materia, es una contradicción en sí 
misma” en tanto “su necesidad en potencia no es ya un otro de su forma concreta, sino que tal 
potencialidad es lo que esta forma real abstracta es en tanto forma concreta” (Iñigo Carrera, J.: El 
capital…, p. 258), entonces resulta imposible reflejar esta contradicción, esta necesidad del AmN, con 
la pobreza de las categorías de la Doctrina del Ser. Es recién en la Doctrina de la Esencia donde Hegel 
expone a la existencia como “ser-puesto” (Hegel, G.: op. cit., pp. 601-605), y es recién al finalizar este 
segundo libro, con la “relación de sustancialidad”, cuando se acerca —aunque sea 
representacionalmente— a la comprensión de esta contradicción que es la necesidad como tal:  

La absoluta necesidad es absoluta relación, porque no es el ser como tal, sino el ser que existe 
porque existe, el ser como absoluta mediación de sí con sí mismo. Este ser es la sustancia. Como 
última unidad de la esencia y el ser, la sustancia es el ser en todo ser, no es un inmediato no 
reflejado, ni tampoco un abstracto, que se halle detrás de la existencia y el fenómeno, sino que 
representa la realidad inmediata misma; y es esta realidad como absoluto ser-reflejado en sí, como 

44



Cosic y Vivanco 

no se trataría más que de un juego exegético interminable y, en definitiva, poco 

fructífero. De lo que se trata es justamente de comprender a cabalidad, primero, en qué 

sentido la construcción de Hegel no deja de ser la construcción de una lógica y, en 

segundo lugar, demostrar efectivamente cómo Marx logra (o no) superar esta 

construcción como límite de la forma lógica de conocimiento en general. Avancemos 

sobre el primer objetivo. 

a) La Lógica de Hegel 

Como señala Iñigo Carrera, “la representación lógica es la forma absolutamente 

dominante de la conciencia científica hoy día. Esta representación parte de tomar a las 

formas concretas como existencias cuya necesidad objetiva reside en el simple hecho 

de presentarse de manera exterior al sujeto” (JIC, 2021: XV). En otras palabras, la 

conciencia científica que no reconoce su enajenación, necesita re-presentarse sus 

objetos de conocimiento como entidades ajenas a su propia subjetividad, como simples 

afirmaciones, y es dicha externalidad la que funda representacionalmente la 

objetividad de sus existencias. Por supuesto, en la base de esta representación 

ideológica tenemos a la producción de mercancías, esto es, a la objetivación enajenada 

de la propia relación social, de la propia conciencia y voluntad como el valor de las 

mercancías. Pero por más productor de mercancías que sea el científico, como 

cualquier otro, sin dudas posee una determinación específica, y ésta es su capacidad de 

avanzar objetivamente en el conocimiento de las determinaciones del medio respecto 

de las propias determinaciones del metabolismo social. Es por ello que su conciencia 

no se limita a las exigencias prácticas inmediatas, sino que avanza en su desarrollo 

hasta constituirse, en principio, en un conocimiento consciente teóricamente 

organizado. Es decir, sobre la base de la representación de los objetos como algo 

exterior a la propia subjetividad, como simples afirmaciones externas, la conciencia 

científica  

toma las formas concretas así reducidas y se las vuelve a presentar en su exterioridad, es 

decir, se las representa, como expresiones de una necesidad cuya objetividad está dada 

por la repetición misma de su existencia. De este modo, lo concreto resulta representado 

como conjuntos de existencias objetivas, en sí mismas producto de la primera 

representación, bajo la forma de categorías o conceptos […] Luego, para integrar estos 

conceptos y categorías en la construcción del conocimiento del concreto singular sobre 

el que se va a actuar, debe vinculárselos de manera exterior mediante una estructura 

general de relaciones de necesidad que se corresponda con la representación de la 

necesidad objetiva por la repetición misma de la existencia. Esta necesidad constructiva 

                                                   
un subsistir existente en sí y por sí. —La sustancia al ser esta unidad del ser y de la reflexión, es 
esencialmente el aparecer y el ser-puesto de aquéllos. El aparecer es el aparecer que se refiere a 
sí, y así existe; este existir, es la sustancia como tal. Viceversa este existir es sólo el ser-puesto, 
idéntico consigo mismo y así es totalidad que aparece, o sea la accidentalidad (ibíd., p. 696).  

45



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

[…] que como tal interviene mediando en el movimiento de los conceptos y categorías 

que constituyen la representación, es la lógica.36  

La potencialidad de esta forma de conocimiento es inobjetable, en tanto justamente 

permite apropiarse crecientemente del medio “a partir de producir en éste diferencias 

cuantitativas, o sea, en su magnitud, que se sabe objetivamente producirá determinada 

transformación cualitativa”.37 Pero hay dos límites que inmediatamente resaltan en 

este punto: la conciencia científica que opera mediante la forma lógica necesita no sólo 

representarse al objeto como algo exterior a su propia subjetividad, sino que necesita 

representarlo como vacío de toda potencia intrínseca, de toda necesidad de trascender 

de sí. El objeto, para esta conciencia, es el objeto: es lo que es. Si se transforma, dicha 

transformación debe explicarse por algún factor externo. Detectar este factor, esta 

causa exterior, es la tarea de la conciencia científica bajo su forma teórica. Y en tanto 

los objetos son representados como vacíos de toda necesidad, no queda otra alternativa 

que la de “interpretar el mundo”, lo que en definitiva y paradójicamente supone la 

imposibilidad de alcanzar el conocimiento objetivo mismo.  

Ahora bien, si observamos de forma general las metas que se plantea Hegel en su 

Ciencia de la lógica, es evidente que a estas dos representaciones se las intenta superar 

de forma explícita: no hay aquí, en principio, ningún dualismo de sujeto y objeto, y lo 

que se pretende es justamente dar cuenta del automovimiento del objeto mismo, que 

demuestra ser sujeto en tanto no es otra cosa que el pensamiento en su auto-posición. 

La pregunta que inmediatamente surge, entonces, es: ¿en qué sentido su obra sigue 

siendo una construcción lógica? Por supuesto, no hace falta darle muchas vueltas al 

asunto para darse cuenta que una cosa es lo que Hegel dice que hace, y otra cosa es lo 

que efectivamente hace. Hegel, en su voracidad por comprender la totalidad de lo real, 

no está reproduciendo el automovimiento de ningún objeto real, como bien señalan los 

camaradas del CICP, sino justamente partiendo de una representación: el “puro ser”. 

Pero aquí se presenta un detalle en el que los camaradas no profundizan, y es el hecho 

de que la abstracción lógica hegeliana no hace otra cosa que buscar “lo más universal 

y vacío”,38 es decir, aquello que más se repite en toda forma concreta, incluido el 

pensamiento. Lo que encuentra, una vez despejadas todas las demás determinaciones 

concernientes a existencias particulares, es que toda forma concreta “es”. Todo “esto” 

“es”. El principio de identidad basado inconscientemente en la determinación 

cuantitativa (como en toda lógica) inicia la marcha.39 Sería lógicamente imposible que 

                                                   
36 Iñigo Carrera, J.: Conocer el capital…, pp. XV-XVI 
37 Ídem. 
38 Hegel, G.: op. cit., p. 52, énfasis propio. 
39 C&S parecen asumir efectivamente que, en este punto, Hegel hace lo que dice que hace. Hegel 

puede perfectamente representarse que su método no necesita partir del producto de ninguna intuición 
sensible (Hegel, G.: Lógica, Primera Parte, Madrid, Ediciones Orbis, 1984, p. 20-21). Pero, 
precisamente, no se trata más que de una representación. Admitir que tal abstracción absoluta es 

46



Cosic y Vivanco 

la determinación más simple sea en sí misma una contradicción. La contradicción, si 

tiene cabida, debe ser derivada. 

A esto mismo refieren evidentemente los camaradas cuando señalan, como vimos, 

que el momento sintético del método hegeliano implica un arrastre de la deficiencia 

inicial (esto es, de la abstracción formal), en tanto se asume como “una triplicidad”: 

afirmación, negación y negación de la negación. Hegel no puede asumir de forma 

inmediata el tercer momento, sino que procede a representarlo, es decir, a construirlo 

de forma lógica. Pero en lo que no reparan C&S es que, precisamente, el “tercer 

momento” de esta triplicidad no deja de ser, en sí mismo, la representación del 

automovimiento, esto es, una nueva afirmación abstracta. Para empezar, la 

determinación más simple de lo real, el AmN, el “salto cualitativo”, queda representado 

y nominado, no casualmente, como la negación de la negación. El mismo JIC utiliza 

la figura de la “negación de la negación” (a contracorriente de Hegel, Marx, Engels y 

todo el marxismo hegeliano) para dar cuenta de la modalidad cuantitativa de la 

determinación, es decir, el afirmarse mediante la propia negación de la determinación 

misma.40 

Lo que hay que asumir en este punto, entonces, es que la transformación misma (la 

realización de la cualidad), por más sutil que sea el método hegeliano, no deja de ser 

captada como una tautología, evidenciando que su método no hace más que enfocar la 

determinación cuantitativa y representarse que hace lo opuesto. Desde nuestro punto 

de vista, Hegel logra construir esta ficción sólo a costa de concebir el “algo” existente, 

y más aún, la simple existencia como resultado de la indeterminación, como el ser-

indeterminado “afirmándose mediante su propia negación”, con lo cual 

(supuestamente) tendríamos delante una transformación cualitativa.41 Sin embargo, 

                                                   
posible, no es otra cosa que asumir el principio del idealismo como tal, esto es: representarse que existen 
formas que en sí mismas son inmateriales. No son pocos los lugares donde los camaradas del CICP 
habilitan esta representación, y en cada caso la crítica debe avanzar sin miramientos. 

40 “En nuestro proceso de reproducción ideal de lo concreto hemos acompañado ya el despliegue de 
la realización de la necesidad en su afirmarse mediante su propia negación. La hemos visto así tomar la 
forma concreta de necesidad simple, de posibilidad y de posibilidad mediada en su realización por la 
posibilidad misma. Sin embargo, no nos hemos detenido a enfrentar a la determinación, a la necesidad, 
en tanto forma concreta cualitativamente determinada ella misma. Como tal, es la primera que se 
encuentra sometida al afirmarse mediante la propia negación. Se afirma así como la determinación que 
es la negación de la determinación misma, como un término que no es, en sí mismo, término alguno. 
Por lo tanto, al afirmarse mediante su propia negación, la determinación se desarrolla en el afirmarse 
mediante la negación de la propia negación. Bajo esta forma concreta de su determinación, cualquier 
forma cualitativamente determinada no hace sino seguir afirmándose como simplemente tal, 
manteniéndose idéntica a sí misma; ha desarrollado magnitud. Al tomar la forma concreta en cuestión, 
la determinación cualitativa deviene determinación cuantitativa” (Iñigo Carrera, J.: El capital…, p. 286, 
énfasis agregado). 

41 “El ser determinado o existencia corresponde al ser de la esfera antecedente; sin embargo el ser es 
lo indeterminado, y en él no se ofrecen por lo tanto determinaciones de ninguna especie. En cambio la 
existencia es un ser determinado, un ser concreto; en él por lo tanto se abren en seguida múltiples 
determinaciones, diferentes relaciones de sus momentos” (Hegel, G.: Ciencia…, p. 141, énfasis 
agregados) 

47



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

como hemos argumentado, este punto de partida (el ser-indeterminado) no es otro que 

la representación de la cualidad más simple de cualquier “algo” a partir de separar 

abstractamente el atributo que (supuestamente) más se repite: que todo algo “es” algo, 

es decir, nuevamente, que todo “esto” “es”. De allí que la categoría “algo”, como 

existente, sea concebida como “la primera negación de la negación”.42 De allí también 

que, coherentemente, la “restauración de la cualidad” sea equiparada al “cuanto 

infinito”.43  

Sostenemos que en este punto comienza a evidenciarse, poco a poco, lo infructífero 

de intentar buscar un “núcleo racional” en el método hegeliano, esto es, un aspecto o 

momento que no sea en sí mismo un constructo lógico. El problema reside, a nuestro 

entender, en la lectura crítica que hacen los camaradas respecto de lo que Hegel dice 

de su método, pero intentando hacerlo en los propios términos del filósofo alemán. 

Como señalamos, según C&S, el “puro ser” con el que Hegel inicia su Lógica es una 

categoría “semejante a aquellas del ‘entendimiento’ o el ‘pensamiento 

representacional’”.44 Al mismo tiempo, coincidiendo con otro intérprete de Hegel, 

David Carlson, nuestros autores afirman que  

en realidad es el “entendimiento” quien lleva a cabo el acto de abstracción y no el 

“pensamiento especulativo” como tal. En este sentido, Hegel considera a la especificidad 

de su “método absoluto” como residiendo, en esencia, en el momento sintético, es decir, 

en la reconstitución de la unidad de los diferentes momentos de la totalidad a través de 

un movimiento desde su pensamiento más abstracto —el puro ser— hasta su más 

concreto —la idea absoluta—. En consecuencia, Hegel no parece reconocer nada que sea 

en sí mismo especulativo en el procedimiento a través del cual se llega a la categoría más 

simple.45  

Esto, por supuesto, no es lo que Hegel dice de su propio método. El puro ser 

alcanzado por la abstracción del pensar “puro” es tan integrante del método 

especulativo como el movimiento inverso. Y es que para Hegel, su método es la 

                                                   
42 Ibíd., 147. Cabe agregar que, en Hegel, la categoría de algo, en tanto negación de la negación, es 

precisamente, y de manera explícita, la abstracción de toda cualidad: “EXISTENCIA [Dasein] significa 
un ser determinado; su determinación es una determinación existente, una cualidad. Por medio de su 
cualidad algo está frente a un otro, es mudable y finito, determinado no sólo contra un otro, sino en si 
mismo francamente de manera negativa” (ibíd., p. 139). La reducción de todo algo a una mera 
determinación cuantitativa es evidente: “algo” es un existente portador de una cualidad, no lo cualitativo 
mismo, sea cual sea la cualidad. La operatoria, como en toda representación lógica, no hace más que 
solventar la reducción de todo concreto material a su quantum. De allí que “la naturaleza no empieza, 
por consiguiente, por lo cualitativo, sino por lo cuantitativo” (Hegel, G.: Enciclopedia de las ciencias 
filosóficas en compendio, Madrid, Alianza, 2005, p. 313), esto es, “la naturaleza en general, comparada 
con el espíritu, es algo cuantitativo” (Hegel, G.: Filosofía de la historia universal I, Buenos Aires, Losada, 
2010, p. 207). 

43 Hegel, G.: Ciencia…, p. 234. 
44 Starosta, G. y Caligaris, G.: op. cit., p. 37. 
45 Ídem.; Carlson, D.: A Commentary to Hegel’s Science of Logic, Basingstoke, Palgrave Macmillan, 

2007. 

48



Cosic y Vivanco 

superación tanto del análisis como de la síntesis46 y “por ello el comienzo de lo lógico 

es comienzo tan sintético como analítico”.47 Nuevamente, entonces, lo que tenemos 

delante en la práctica de Hegel es la tautología: el ser inmediato es tanto pre-supuesto 

de, como puesto por, la Idea. Esta circularidad declarada —propia, en definitiva, de 

toda lógica— es lo que debe ser criticada en su estructura íntegra.  

En definitiva: para los camaradas C&S, en la negación de la negación topamos con 

el “núcleo racional” de la filosofía hegeliana, “su método de despliegue de la necesidad 

inmanente del objeto”, y podemos despejar así la “envoltura mística” que constituyen 

la simple afirmación y la simple negación como pasos superfluos, en cada caso, 

constructivos de la necesidad más simple de todo concreto. Desde nuestro punto de 

vista, no hay posibilidad de que Hegel realice una abstracción formal “semejante a 

aquella del entendimiento” como punto de partida, y a su vez, más allá de cierto 

proceder “deficiente” a nivel sintético, logre reproducir efectivamente la 

determinación más simple del “ser material”. En otras palabras: en Hegel, tanto el 

momento de abstracción como el momento “sintético” son, en la práctica, 

procedimientos formales, representacionales.  

Ahora bien: si aún aceptáramos que Hegel, a pesar de todos sus rodeos deficientes, 

logra reproducir el automovimiento como la determinación más simple de la existencia 

—o sea, la existencia en cuanto tal—, la segunda pregunta inicial sigue en pie: ¿Marx 

evita efectivamente este tipo de abstracciones? Comencemos primero por revisar lo 

que Marx, aún de forma fragmentaria, dejó escrito sobre su propio método. 

b) Marx sobre Marx 

Si hay algo que está claro, es que Marx nunca sostuvo que haya superado la forma 

lógica de conocimiento. Esto, por supuesto, no implica necesariamente que no lo haya 

hecho. Pero éste es un primer aspecto que hay que transparentar, para evitar 

ambigüedades. Veamos, en primer lugar, qué es lo que dice Marx de su propio método 

en los Grundrisse, que es uno de los textos más utilizados por los camaradas del CICP 

para dar cuenta de esta supuesta diferencia cualitativa con la forma lógica. Como 

sabemos, Marx allí se enfrenta al método de la economía política para valorar sus 

virtudes y sus límites. En cuanto a sus virtudes, señala el hecho “justo” de iniciar su 

investigación “por lo real y lo concreto, por el supuesto efectivo; así, por ej., en la 

economía, por la población que es la base y el sujeto del acto social de la producción en 

su conjunto”.48 Y Marx reconoce que la economía política no se quedó en esa 

                                                   
46 Millet, J.: “Descartes, Newton y Hegel sobre el método de análisis y síntesis”, en Pensamiento: 

revista de investigación e información filosófica, Vol. 41, N. 164, 1985, pp. 393-430.  
47 Hegel, G.: Enciclopedia…, p. 287. 
48 Marx, K.: Elementos fundamentales para la crítica de la economía política (Grundrisse), 1857-

1858, Tomo I, México, Siglo XXI, 2016, p. 21. 

49



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

“representación caótica”, sino que avanzó analíticamente hasta alcanzar las 

determinaciones más abstractas de aquel concreto representado. Una vez que 

históricamente se consolidaron estos descubrimientos, fue posible “reemprender el 

viaje de retorno”, esto es, hacer síntesis, avanzar desde dichas determinaciones 

abstractas hasta las formas concretas desde las que se había partido en tanto mera 

representación. De allí que Marx señale:  

Este último es, manifiestamente, el método científico correcto. Lo concreto es concreto 

porque es la síntesis de múltiples determinaciones, por lo tanto, unidad de lo diverso. 

Aparece en el pensamiento como proceso de síntesis, como resultado, no como punto de 

partida, aunque sea el verdadero punto de partida, y, en consecuencia, el punto de 

partida también de la intuición y de la representación. En el primer camino, la 

representación plena es volatilizada en una determinación abstracta; en el segundo, las 

determinaciones abstractas conducen a la reproducción de lo concreto por el camino del 

pensamiento.49 

Ahora bien, de aquí no se sigue que Marx considere que haya superado la forma 

lógica, ni en cuanto al análisis ni en cuanto a la síntesis. Por el contrario, Marx mismo 

acepta que el punto de partida es la intuición y la representación. Sin dudas, como 

señalan los camaradas del CICP, Marx explicita en sus Notas a Wagner que él no parte 

de conceptos. Pero una cosa es que Marx diga que no parte de conceptos, y otra muy 

distinta es derivar de ello que Marx sostenga que no llega a conceptos y, por tanto, que 

no opera con ellos. Y de eso mismo trata objetivamente la construcción lógica, sea esta 

formal o dialéctica, tal como la expone en sus determinaciones más simples el mismo 

JIC: el punto de partida de esta construcción no es el concepto, sino la intuición y la 

re-presentación de aquellas existencias que se le presentan previamente al sujeto como 

abstractamente exteriores respecto de su propia subjetividad. “De este modo”, dice 

JIC, “lo concreto resulta representado como conjuntos de existencias objetivas, en sí 

mismas producto de la primera representación, bajo la forma de categorías o 

conceptos”.50 Está claro que, por lo menos aquí, JIC no reduce la representación lógica 

a su forma conceptual, sino que esta “primera representación”51 es la que está en la 

base de toda forma conceptual o categorial.52 En este punto, por tanto, no se puede 

                                                   
49 Ídem., énfasis nuestros. 
50 Iñigo Carrera, J.: Conocer el capital…, pp. 15-16, énfasis nuestros. 
51 Para darle solidez terminológica a esta mediación, con base en JIC, podemos hablar aquí de una 

“representación práctica” del productor de mercancías, esto es, una representación “pre-conceptual”.  
52 Resulta sintomático que JIC, tan sólo unos años después de sintetizar el flujo de las 

determinaciones de la lógica como forma de conciencia, termine reduciendo la representación a su 
forma conceptual: “Hoy día, se distinguen dos grandes tipos de conocimiento humano: la intuición, o 
sea, el conocimiento inmediato no racional, y la concepción racional, o sea, la representación que parte 
de conceptos y los pone en relación siguiendo una necesidad constructiva, una lógica” (Iñigo Carrera, J.: 
“El método…, p. 3, énfasis agregados). Es evidente que JIC, en función de que sea consistente su 
argumento respecto de la supuesta superación de la forma lógica por parte de Marx, necesita ocultar la 
mediación que hay entre la intuición y la forma conceptual; esa mediación no es otra que la 

50



Cosic y Vivanco 

sostener que Marx difiera cualitativamente de Hegel. La única diferencia observable es 

que Marx asume conscientemente a la intuición y a la representación como puntos de 

partida necesarios, tal como lo venía haciendo la economía política, a diferencia (según 

su juicio) de la filosofía hegeliana.  

Ahora bien: la crítica de la representación sin dudas está presente en Marx, en el 

mismo texto que acabamos de citar. Pero tal como lo observa el mismo JIC, Hegel 

mismo es quien realiza (o intenta realizar) una crítica de la forma representacional de 

conocimiento:  

En La ciencia de la lógica, Hegel presenta constantemente la diferencia entre la 

representación, en donde el conocimiento se desarrolla siguiendo una necesidad exterior 

a su objeto, y la dialéctica, donde el conocimiento se desarrolla al acompañar el 

desarrollo de la necesidad de su objeto. Sólo que Hegel se representa a la necesidad que 

sigue el proceso de pensamiento mismo como la que determina toda necesidad real. 

Invierte así la dialéctica, representándosela como el pensamiento especulativo.53  

En otras palabras, Hegel diferencia a la representación de la reproducción de la 

necesidad inmanente del objeto, pero se re-presenta a la reproducción misma como 

un proceder esencialmente teórico-conceptual, es decir: diferencia cualitativamente al 

concepto de la representación.54 La pregunta entonces es: ¿Marx hace algo diferente? 

¿Marx reconoce que el concepto sigue siendo, en sí mismo, una representación? No 

hay ninguna evidencia textual para afirmar esto. Por el contrario, el término 

“concepto”, allí donde aparece, es indistinguible de esta representación hegeliana.55  

                                                   
representación práctica del productor de mercancías, según la cual sus objetos son exteriores a su 
propia subjetividad y su necesidad está dada por la repetibilidad de su existencia. 

53 Iñigo Carrera, J.: El capital…, p. 310. 
54 “La existencia de dos métodos esencialmente contrapuestos de conocimiento racional hoy puede 

resultar extraña. Pero no podía serlo para Marx, que dominaba la obra de Hegel, y que incluso había 
‘vuelto a hojear’ su Ciencia de la lógica mientras escribía los Grundrisse. En esa obra, Hegel contrapone 
repetidamente la dialéctica —a la que en su inversión idealista llama el “pensamiento especulativo” 
porque refleja la necesidad de su propio movimiento en el proceso de engendrar lo real— al método de 
la representación que basa sus construcciones en fundamentos formales, es decir, en la exterioridad 
formal de su objeto. Sin embargo, es justamente su inversión idealista la que lo hace detenerse ante la 
apariencia de ese engendrar lo real por la misma necesidad lógica, con lo cual su propia teoría queda 
condenada a ser una representación de lo real” (Iñigo Carrera, J.: “El método…, p. 4, énfasis agregado). 

55 Sabemos que, en esencia, cuando Marx sintetiza el movimiento general del capital, encuentra que 
su fin específico no es la producción de valor, ni de simple plusvalor, sino de plusvalor relativo. 
Difícilmente pueda considerarse, entonces, como una mera casualidad el hecho de que Marx titule el 
capítulo dedicado a esta síntesis como “Concepto de plusvalor relativo” (Begriff des relativen 
Mehrwerts) (Marx, K.: El capital. El proceso de producción del capital, Tomo I, Vol. 2, México, Siglo 
XXI, 2014, p. 379). Pero si nos remitimos a las determinaciones más simples del capital, vemos cómo 
Marx nomina de la misma forma aquello que constituye la síntesis (ideal) del trabajo abstracto 
socialmente necesario, cuando el mismo se realiza de manera privada e independiente. Lo hace explícito 
cuando contrasta su investigación con la de Aristóteles, en tanto el filósofo griego necesariamente 
careció del “concepto de valor” (Werthbegriffs) (ibíd., p. 73). Esta nominación se reproduce 
constantemente; por ello, para poder alcanzar el concepto de capital, antes debamos sortear “la 
dificultad que presenta el concepto de la forma de dinero” (ibíd., p. 86). Y así podríamos proseguir 
indefinidamente; por ejemplo: “La producción capitalista no sólo es producción de mercancía; es, en 
esencia, producción de plusvalor. El obrero no produce para sí, sino para el capital. Por tanto, ya no 

51



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

Pero observemos otra de las referencias clásicas más utilizadas por los camaradas 

para dar cuenta de esta supuesta diferencia cualitativa entre los métodos de Hegel y 

Marx, justamente para sustentar su lectura de que Marx retuvo el “núcleo racional” sin 

llevarse puesta la “envoltura mística”. Como sabemos, en el epílogo de la segunda 

edición alemana de El capital, Marx sostiene:  

La mistificación que sufre la dialéctica en manos de Hegel, en modo alguno obsta para 

que haya sido él quien, por vez primera, expuso de manera amplia y consciente las formas 

generales del movimiento de aquélla. En él la dialéctica está puesta al revés. Es necesario 

darla vuelta, para descubrir así el núcleo racional que se oculta bajo la envoltura 

mística.56  

Como hemos visto de forma detallada, para los camaradas del CICP, la “envoltura 

mística” no es otra cosa que la forma lógica, conceptual, en que Hegel desarrolla la 

dialéctica, partiendo de la abstracción formal y captando representacionalmente el 

automovimiento como determinación más simple de lo real, es decir, construyéndolo 

como una categoría —según los camaradas, la categoría del “ser-para-sí”. De allí que 

sostengan, junto a toda una larga tradición del marxismo, que “dar vuelta” la dialéctica 

hegeliana no puede significar lo que Marx literalmente dice de su método. Como 

sostiene JIC: “Desde ya, erguir a la dialéctica sobre sus pies después de semejante 

inversión no tiene nada que ver con poner ‘la materia’ donde Hegel escribe ‘la idea’ y 

viceversa”.57 Pero Marx es bastante claro y directo:  

Para Hegel el proceso del pensar, al que convierte incluso, bajo el nombre de idea, en un 

sujeto autónomo, es el demiurgo de lo real; lo real no es más que su manifestación 

externa. Para mí, a la inversa, lo ideal no es sino lo material traspuesto y traducido en la 

mente humana.58 

Es imposible no leer lo que se está diciendo: allí donde la Idea es el sujeto del 

movimiento en Hegel, esto es, automovimiento, en Marx la materia es la que ocupa su 

lugar. El filósofo alemán necesita ver a la naturaleza como el devenir del pensamiento 

puro, que es “el único trabajo que Hegel conoce y reconoce”.59 Por el contrario, para 

Marx, el ser genérico humano (la actividad de trabajar) es el “devenir hombre de la 

naturaleza”.60 De allí que la conciencia no sea sino la expresión de esta materialidad 

                                                   
basta con que produzca en general. Tiene que producir plusvalor. Sólo es productivo el trabajador que 
produce plusvalor para el capitalista o que sirve para la autovalorización del capital” ¿Cómo define 
Marx al trabajador productivo en la sociedad capitalista? Como el “concepto de trabajador productivo” 
(Der Begriff des produktiven Arbeiters) que “en modo alguno implica meramente una relación entre 
actividad y efecto útil, entre trabajador y producto del trabajo, sino además una relación de producción 
específicamente social, que pone en el trabajador la impronta de medio directo de valorización del 
capital” (ibíd., p. 616). 

56 Ibíd., p. 20. 
57 Iñigo Carrera, J.: El capital…, p. 275. 
58 Marx, K.: op. cit., pp. 19-20. 
59 Marx, K.: Manuscritos económico-filosóficos de 1844, Buenos Aires, Colihue, 2006, p. 193. 
60 Ibíd., p. 152. 

52



Cosic y Vivanco 

histórica, esto es, expresión de las relaciones sociales de producción.61 Por lo tanto, en 

el método dialéctico (invertido) de Marx, la realidad material se expresa en la 

“reproducción de lo concreto por el camino del pensamiento”. 

Al rechazar lo que Marx mismo está diciendo de forma explícita, no es casual que 

JIC se haga la siguiente pregunta respecto de la reflexión metodológica que realiza en 

los Grundrisse: “¿Cómo es posible que Marx señale como correcto al método utilizado 

por la economía política y que, al mismo tiempo, defina al producto de seguirlo como 

una reproducción, en contraposición a la certeza de la propia economía política acerca 

del carácter de representación de su producto?”.62 Y a esta pregunta, JIC mismo 

responde:  

Descartada toda incoherencia por cuenta de Marx, la única respuesta posible reside en 

que, mientras ambos métodos comparten el mismo doble curso de análisis y síntesis, 

cada uno de estos dos pasos se realice bajo formas concretas diferentes. Tan diferentes 

como para que el resultado final sea, en un caso, la representación de los concreto en el 

pensamiento y, en el otro caso, la reproducción de lo concreto en el pensamiento.63 

La incoherencia, desde nuestro punto de vista, reside en forzar la vista para divisar 

en Marx una superación de la forma lógica, cuando en ningún momento descarta la 

representación y la forma conceptual. Sin dudas su método se contrapone al método 

de la economía política, pero su diferencia no reside en la Aufheben de la forma lógica 

(lo que efectivamente constituiría una incoherencia con lo que él mismo dijo de su 

método), sino en la superación de la lógica formal. Su método, en definitiva, es la lógica 

dialéctica hegeliana puesta en marcha “sobre sus pies”, es decir: utilizada para 

investigar la realidad en sus formas más concretas. Por ello Marx se figura que su 

método se diferencia del de Hegel “en cuanto a sus fundamentos”:64 Marx inicia su 

investigación con la intuición y la representación, es decir, hace análisis de un concreto 

y no abstracción de toda determinación. Pero como hemos argumentado, Hegel no 

hace nada genéricamente distinto respecto de la economía política o de cualquier teoría 

científica, por más que se represente haber “superado” el análisis y la síntesis en su 

método especulativo. Por el contrario: no hace otra cosa que analizar la realidad en 

busca de sus determinaciones más simples (en base a su repetibilidad), para luego 

sintetizar (lógicamente) dichas determinaciones. El problema para detectar esta 

continuidad reside justamente en el hecho de que Hegel está construyendo una nueva 

lógica65, representándose lidiar con formas “puramente ideales”, mientras que las 

                                                   
61 Marx, K.: Contribución a la crítica de la economía política, México, Siglo XXI, 2008, pp. 4-5. 
62 Iñigo Carrera, J.: “El método..., p. 5. 
63 Ibíd., p. 6. 
64 Marx, K.: El capital, Tomo I, Vol. 1…, p. 19 
65 Una nueva lógica mucho más potente, en tanto logra representar la contradicción como 

determinación de lo real, a diferencia de la lógica formal, que la descarta como un mero “error de 
razonamiento”. Por supuesto, como ya señalamos, este avance no puede hacerlo sino de forma 

53



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

teorías científicas particulares están aplicando lógicas previamente construidas en el 

terreno de sus investigaciones sobre formas materiales más concretas. De allí que 

puedan representarse lidiar con “formas empíricas” abstractamente contrapuestas a 

las formas ideales. Es por ello que, al asumir acríticamente la autopercepción de Hegel, 

Marx contraponga el análisis (que lidia con formas materiales, “empíricas”) a la 

abstracción hegeliana (que supuestamente lidiaría con formas puramente ideales).  

Lo que estamos tratando de argumentar, entonces, es que así como Hegel no se 

escapa de este mundo para estudiar supuestas formas ideales puras, sino que se re-

presenta determinaciones sumamente abstractas (pero tan materiales como todas), 

Marx no escapa al carácter idealista de la construcción hegeliana, porque no reconoce 

el carácter especulativo de la representación. Es por esto que Marx sostiene que su 

método es la “antítesis directa” del de Hegel.66 Sin embargo, lo importante a retener 

aquí es que no dice que sea su “síntesis”, es decir, no dice que sea su “superación”, sino 

justamente su opuesto, su “inversión”.  

En definitiva, si asumimos la evidencia textual, esto es, lo que Marx mismo dice de 

su propio proceder, es imposible imputarle entonces una superación de la forma lógica 

de conocimiento. Tal como Hegel, Marx distingue entre representación y concepto, y 

reconoce que el concepto supone una síntesis, un reconocimiento de la contradicción 

que implica el objeto de investigación. Desde este punto de vista, es plenamente 

comprensible que Marx haya realizado una crítica de la economía política, en tanto 

ésta, sobre la base de la lógica formal, no pudo sino anular completamente las 

contradicciones y ocultar así el carácter enajenado del trabajo en el modo de 

producción capitalista. Hegel le dio las herramientas para este reconocimiento. Pero a 

diferencia de Hegel, Marx no descartó la representación como punto de partida, lo que 

para él hubiera significado llevarse puesta la “envoltura mística”, es decir, partir del 

pensamiento puro (de la abstracción) y no del análisis empírico de un concreto 

material. Por supuesto, repetimos, Marx no reconoció el carácter “místico” de la 

representación misma. 

 Es evidente que los camaradas del CICP no tienen evidencia textual alguna para 

hacerle decir a Marx que efectivamente superó la forma lógico-teórica del 

                                                   
conceptual, con lo cual, la contradicción debe ser derivada, construida, es decir, no reproducida como 
la determinación más simple.  

66 Nuevamente: es porque Hegel fue un teórico de la lógica, que no pudo avanzar objetivamente 
hacia las determinaciones más concretas de la naturaleza y de la sociedad humana —como lo estaban 
haciendo las ciencias “empíricas” de su época, entre otras, la economía política—, sino tan sólo 
representarlas filosóficamente, esto es: construir ya no una teoría científica de la naturaleza o de la 
sociedad, sino un sistema filosófico que abarque dichas “esferas”. Como le dicta su Lógica, todas las 
formas de lo real deben ser necesariamente inmanentes; de allí que deba apelar a representaciones ya 
no objetivas, sino fantásticas, como el hecho de concebir a la naturaleza y la sociedad brotando de la 
lógica misma.  

54



Cosic y Vivanco 

conocimiento científico. JIC, tan solo en unas líneas al pasar en una de sus principales 

obras, no puede sino admitirlo:  

Marx no llega a desarrollar la diferencia específica entre este conocimiento científico, que 

reproduce idealmente la necesidad real, y el conocimiento teórico, que sólo la representa. 

En otras palabras, no llega a enfrentarse a esta reproducción ideal como la crítica —la 

superación— de la teoría científica misma. Tan es así que se refiere a sus propios trabajos 

y descubrimientos científicos como siendo de naturaleza teórica. Por cierto, en tiempos 

de Marx la teoría científica no había alcanzado todavía a desplegar su determinación 

ideológica como apologética del capitalismo, no ya por su potencia, sino por su falta de 

potencia para transformar la naturaleza con conocimiento de causa. Es decir, la teoría 

científica no necesitaba aún vanagloriarse de sus propios límites a fin de consagrar la 

imposibilidad de la organización consciente general del proceso de metabolismo social. 

Marx podía entonces avanzar por primera vez en la reproducción ideal de las formas 

reales de la sociedad capitalista hasta descubrir el carácter histórico de ésta, sin 

enfrentarse a la necesidad de explicitar la diferencia específica entre esa reproducción y 

la representación teórica, en lo que esta diferencia toma cuerpo en la forma misma de 

uno y otro proceso de conocimiento67  

Lamentablemente, este es el único pasaje donde JIC asume que Marx nunca dio 

cuenta explícitamente que su método difería de la construcción lógico-teórica. Si Marx, 

como sostienen los camaradas, era consciente de que no operaba con conceptos: ¿qué 

tipo de teoría sería ésta en la que sus elementos constitutivos no fueran conceptos? 

Cabe repetirlo: una cosa es que Marx haya sostenido que no partía de concepto alguno, 

y otra muy distinta es que haya asumido que no operaba con conceptos. La clave se 

puede encontrar claramente en la distinción hegeliana entre representación y 

concepto. No hay dudas, por tanto, de que hasta aquí se le está queriendo hacer decir 

a Marx algo que nunca sostuvo, una operación harto extendida en la gran mayoría de 

los marxistas que se dedican a interpretar a Marx. Esto no sería problemático si no 

fuese que los mismos camaradas del CICP enfatizan en la necesidad de no interpretar 

a Marx, sino de usar su obra críticamente.  

Pero todavía nos queda indagar la segunda posibilidad: el hecho de que Marx 

efectivamente, como sostiene JIC en la cita anterior, haya superado la forma lógica aún 

sin ser consciente de ello. Avancemos sobre este punto.  

c) Marx en “estado práctico” 

Tomemos inicialmente como evidencia del proceder científico práctico de Marx los 

mismos acápites de El capital que los camaradas C&S. En los dos primeros acápites, 

Marx no hace otra cosa que analizar la mercancía como la forma elemental de la 

riqueza, tal como aparece en la sociedad capitalista. La observación inmediata sobre 

                                                   
67 Iñigo Carrera, J.: El capital…, pp. 272-273. 

55



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

un concreto empírico no implica, en principio, el hecho de que Marx no opere con 

conceptos; como señalamos, la misma lógica dialéctica hegeliana, entre otras 

metodologías existentes, exige “llegar” a los conceptos, no imponerlos como axiomas 

(aunque, como vimos, esto es lo que termina inevitablemente haciendo). Ahora bien, 

en lo que no reparan los camaradas del CICP es que la observación inmediata que abre 

el curso del análisis constituye manifiestamente una representación: la riqueza de la 

sociedad capitalista caracterizada por el atributo que más se repite: la forma 

mercantil, el “enorme cúmulo”. Uno podría reprocharle a Marx, de forma inmediata, 

el hecho de que hay una multitud inconmensurable de valores de uso que constituyen 

la “riqueza de la sociedad capitalista” que no aparecen como mercancías.68 Pero Marx 

parte de esta observación empírica y se re-presenta la riqueza en esta sociedad a partir 

de lo que observa como su forma general. De todos modos, hasta aquí podríamos 

concederles a los camaradas del CICP, como muchas veces suelen argumentar, que en 

el inicio de cualquier análisis la exterioridad resulta inevitable. Sin embargo, cuando 

seguimos el desarrollo de este análisis, en tanto Marx intenta reconocer el contenido 

de la forma-valor y encuentra al TASNPI, no vemos más que replicarse la búsqueda del 

atributo que más se repite. Y esto queda de manifiesto cuando encontramos a Marx 

considerando valores de uso que, aun apareciendo como mercancías, no deben ser 

consideradas como tales, porque no coinciden (supuestamente) con la determinación 

detectada, impuesta por su mayor repetibilidad. Según los ejemplos que pone Marx, 

este es el caso de la “tierra virgen”, o de la conciencia, el honor, etc.69 E incluso, más 

                                                   
68 Por ejemplo, todo el trabajo hecho en los hogares y en diversas comunidades, las obras estatales, 

o como el mismo Marx observa, “el aire, la tierra virgen, las praderas y bosques naturales, etc.” (Marx, 
K.: El capital, Tomo I, Vol. 1…, p. 50). 

69 Según JIC, “ni siquiera aquí, donde se trata de descubrir un algo que las mercancías tienen en 
común el análisis toma la forma de separar lo que se repite de lo que no se repite en el universo de las 
mercancías. Por el contrario, el análisis sigue teniendo por forma la búsqueda de la necesidad de ese 
algo común que, como tal se encuentra presente en cualquier mercancía individual que se considere. 
Le basta, por lo tanto, con seguir penetrando en la mercancía en tanto esa forma elemental de la riqueza 
con que la descubriera la observación inmediata de la sociedad donde impera el modo capitalista de 
producción” (Iñigo Carrera, J.: Conocer el capital…, p. 71, énfasis propios). Siguiendo el análisis de 
Marx, que va a descubrir, como sabemos, al TASNPI como esa determinación común, JIC observa que  

“cualquiera sea la mercancía que se tome de entre la masa de éstas, su condición de valor de uso 
se encuentra mediada por la transformación de la naturaleza a manos del trabajo humano […] Sin 
embargo, salta a la vista que en el modo de producción capitalista se presenta al menos un valor 
de uso que tiene aptitud para el cambio y que no es producto del trabajo humano: la tierra virgen” 
(ibíd., p. 72).  

Reconociendo, por tanto, que un objeto útil puede no contener valor, “queda que, por mucha aptitud 
para el cambio que la tierra virgen aparezca teniendo, ella no es un valor ni, por lo tanto, una mercancía 
en sí misma. Sólo lo es formalmente” (ibíd., p. 76, énfasis propios). ¿Cómo resuelve JIC esta 
contradicción que implica, por un lado, haber encontrado en el TASNPI la determinación del atributo 
de la cambiabilidad de los objetos útiles, y, por el otro, sostener que no se busca el atributo que más se 
repite, sino aquel que se encuentra presente en “cualquier mercancía individual que se considere”, por 
más que aparezca un objeto útil cambiable que (aparentemente) no es producto del trabajo humano? 
Desde nuestro punto de vista, lo hace injustificadamente apelando al cliché lógico de la relación 
cuantitativa “correspondiente a la norma respecto de su excepción” (ídem.). Unas páginas más adelante, 

56



Cosic y Vivanco 

adelante, cuando avanza en el análisis del trabajo en cuanto tal, y reemprende el 

camino sintético hasta encontrarlo en su forma capitalista, veremos a Marx 

considerando a productos del TASNPI, pero que tampoco deben ser considerados 

verdaderamente como mercancías. Este es el caso de la mayor parte de los llamados 

“servicios” (muy particularmente los del comercio), que aunque insuman “gasto de 

cerebro y músculos humanos” y se deba entregar un equivalente por ellos, no son 

portadores de valor ni, por tanto, plusvalor alguno. El propio JIC ha encontrado la 

representación conceptual manifiesta que opera en este caso: la noción de “trabajo 

inmaterial”.70  

Pero observemos ahora la forma en que Marx realiza la síntesis. Recordemos que los 

camaradas C&S argumentan que Marx, al no partir de conceptos, al no hacer 

abstracción formal sino análisis dialéctico, no necesita establecer toda una serie de 

pasos constructivos “superfluos” o categorías “deficientes” para dar cuenta del 

automovimiento del concreto al cual se está enfrentando (en este caso, la mercancía). 

Por el contrario: 

La reproducción ideal que presenta Marx de la forma de mercancía adoptada por el 

producto del trabajo sigue la realización de su necesidad inmanente de afirmarse 

mediante el desarrollo de una forma más concreta de existencia suya: el dinero. Esto es, 

sigue de modo ideal la afirmación de la mercancía mediante su propia negación en el 

dinero. En contraposición a la reproducción ideal hegeliana, Marx no necesita aquí 

mediar su exposición con la presentación de formas inadecuadas en que el pensamiento 

concibe a las determinaciones inmanentes de la mercancía. Para Marx, tales 

conceptualizaciones inadecuadas no son determinaciones constitutivas de la realidad 

objetiva de la mercancía y por tanto no tienen lugar alguno en el despliegue sistemático 

de su vida interna.71  

Aquí inmediatamente cabe la pregunta de por qué Marx entonces necesita exponer 

toda una serie de formas intermedias entre la forma simple de valor y el dinero, esto 

es: la forma relativa de valor, la forma de equivalente, la forma total (o desplegada) y 

la forma general de valor.72 Los camaradas en este punto argumentan que 

el despliegue dialéctico del movimiento de esta determinación cualitativa ya está 

alcanzado, en esencia, en el examen de la forma simple de valor presente en la relación 

entre dos mercancías. Los pasajes ulteriores a las otras formas más desarrolladas del 

valor constituyen un movimiento puramente formal que se limita a generalizar y hacer 

                                                   
profundizaremos en el problema metodológico que implica la consideración de la existencia de idénticas 
determinaciones formales que no responden al mismo contenido. 

70 Ibíd., pp. 129-137; Comité Editorial: “Sobre los hombros de un gigante. La obra de Juan Iñigo 
Carrera como punto de partida para la acción política del SICAR”, en Síntesis, N. 1, 2025,  pp. 20-21. 

71 Starosta, G. y Caligaris, G.: op. cit., pp. 51-52. 
72 Marx, K.: op. cit., pp. 58-85. 

57



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

explícito el contenido ya expresado en la forma simple, esto es, la necesidad inmanente 

del valor de adquirir un modo de existencia exterior y diferenciado.73 

Para empezar, sigue cabiendo la pregunta de cuál es la necesidad de realizar este 

“movimiento puramente formal” en la exposición, si ya se ha expuesto el despliegue de 

la determinación cualitativa en la forma simple de valor. Y sobre todo, demostrar que 

efectivamente Marx no los consideraba como momentos inmanentes, cualitativos, de 

desarrollo. Pero lo más importante a señalar, más allá de esta cuestión irresuelta, es 

que aquí los camaradas están presuponiendo algo que indicamos en el inicio de este 

trabajo, que constituye la coincidencia de la Crítica Práctica con la lectura que hacen 

los neodialécticos de El capital, particularmente de la primera sección del Tomo I: el 

presupuesto de que Marx no estaría operando con ningún “método lógico-histórico”, 

como indicó Engels, partiendo del análisis de un supuesto “modo de producción 

mercantil simple”, sino que analiza y sintetiza las formas más simples del modo de 

producción capitalista.74 A diferencia de los neodialécticos, sin embargo —y esto 

también resulta sintomático—, los camaradas del CICP no se desentienden de la 

introducción que hace Marx de análisis y síntesis de determinaciones históricas 

precapitalistas. Pero es justamente aquí donde se evidencia con mayor contundencia 

lo problemático del argumento de nuestros camaradas. Vayamos por partes. 

En primer lugar, no hay evidencia textual alguna para considerar que Marx no 

concibió la existencia de un “modo de producción mercantil simple”. 

Lamentablemente, este reconocimiento de la evidencia textual no fue objetivado, hasta 

donde sabemos, por ninguno de los camaradas del CICP. Sólo contamos con una 

mención que hace JIC sobre este punto, que lo admite al pasar en una entrevista 

aislada.75 No es necesario darle muchas vueltas, ya que Marx lo expone claramente a lo 

largo del Tomo I: “La circulación de mercancías es el punto de partida del capital. La 

producción de mercancías, la circulación mercantil y una circulación mercantil 

desarrollada, el comercio, constituyen los supuestos históricos bajo los cuales surge 

aquél”.76 Es más que evidente aquí que la producción mercantil no es puesta 

históricamente por el capital, sino que el capital es el resultado histórico de la 

producción mercantil desarrollada, es decir, que la producción de mercancías es su 

pre-supuesto. Pero lo más relevante —lo que desmonta rápidamente el intento 

neodialéctico de hacerle decir a Marx que la forma-valor es propiamente capitalista— 

es que distingue claramente entre la producción de mercancías regidas por el valor, 

por un lado, y la forma propiamente capitalista de producción, por el otro. En la 

                                                   
73  Starosta, G. y Caligaris, G.: op. cit., p. 51, énfasis propios. 
74 Starosta, G.: Marx’s Capital, Method and Revolutionary Subjectivity, Leiden, Brill, 2015, p. 122; 

Iñigo Carrera, J.: op. cit., p. 66. 
75 Ver: https://www.youtube.com/watch?v=DUCJ4-

ipwHw&ab_channel=CentrodeEstudiosCriticayCiencia, entre la hora 2:30 y 2:36. 
76 Marx, K.:  op. cit., p. 179. 

58

https://www.youtube.com/watch?v=DUCJ4-ipwHw&ab_channel=CentrodeEstudiosCriticayCiencia
https://www.youtube.com/watch?v=DUCJ4-ipwHw&ab_channel=CentrodeEstudiosCriticayCiencia


Cosic y Vivanco 

primera se trata de la “unidad del proceso laboral y del proceso de formación de 

valor”, y en la segunda, de la “unidad del proceso laboral y del proceso de 

valorización”.77 Que esta distinción no es meramente analítica sobre un todo social 

“sincrónico”, sino que se trata de una distinción histórica, Marx lo especifica sin 

hermetismo alguno en el capítulo XIV. Consideramos imprescindible citar en extenso, 

agregando algunos énfasis: 

La propiedad privada del trabajador sobre sus medios de producción es el fundamento 

de la pequeña industria, y la pequeña industria es una condición necesaria para el 

desarrollo de la producción social y de la libre individualidad del trabajador mismo. 

Ciertamente, este modo de producción existe también dentro de la esclavitud, de la 

servidumbre de la gleba y de otras relaciones de dependencia. Pero sólo florece, sólo 

libera toda su energía, sólo conquista la forma clásica adecuada, allí donde el trabajador 

es propietario privado libre de sus condiciones de trabajo, manejadas por él mismo: el 

campesino, de la tierra que cultiva; el artesano, del instrumento que manipula como un 

virtuoso. 

Este modo de producción supone el parcelamiento del suelo y de los demás medios de 

producción. Excluye la concentración de éstos, y también la cooperación, la división del 

trabajo dentro de los mismos procesos de producción, el control y la regulación sociales 

de la naturaleza, el desarrollo libre de las fuerzas productivas sociales. 

Sólo es compatible con límites estrechos, espontáneos, naturales, de la producción y de 

la sociedad. Al alcanzar cierto grado de su desarrollo, genera los medios materiales de su 

propia destrucción. A partir de ese instante, en las entrañas de la sociedad se agitan 

fuerzas y pasiones que se sienten trabadas por ese modo de producción. Éste debe ser 

aniquilado, y se lo aniquila. Su aniquilamiento, la transformación de los medios de 

producción individuales y dispersos en socialmente concentrados, y por consiguiente la 

conversión de la propiedad raquítica de muchos en propiedad masiva de unos pocos, y 

por tanto la expropiación que despoja de la tierra y de los medios de subsistencia e 

instrumentos de trabajo a la gran masa del pueblo, esa expropiación terrible y 

dificultosa de las masas populares, constituye la prehistoria del capital.78 

El modo de producción de simples mercancías como prehistoria del capital sólo 

puede ocultarse borrando las palabras del texto o tapándose los ojos. Los camaradas 

C&S señalan pertinentemente que los neodialécticos se desentienden de las referencias 

de Marx al desarrollo histórico precapitalista, especialmente en la sección primera, en 

función de sostener su interpretación del método de Marx como siendo, en esencia, 

una dialéctica sistemática.79 Pero, como intentaremos demostrar ahora, la forma en 

que C&S intentan conciliar estas referencias históricas con su propia lectura del 

método de Marx, choca de frente con su negación (compartida con los neodialécticos) 

                                                   
77 Ibíd., p. 239. 
78 Ibíd., pp. 951-952. 
79 Starosta, G. y Caligaris, G.: op. cit., pp. 66-68. 

59



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

de la existencia de un método lógico-histórico en El capital, es decir, con la negación 

de que Marx arranque su exposición, en esencia, con las determinaciones de un modo 

de producción mercantil simple. Veamos este problema en detalle. 

 Los camaradas sostienen, nuevamente con base en los Grundrisse, que en Marx no 

hay ninguna separación entre un método dialéctico sistemático, por un lado, y un 

método dialéctico histórico, por el otro, tal como señalan los neodialécticos. Desde la 

perspectiva de la Crítica Práctica (y en este punto coincidimos plenamente) el método 

de Marx es unitario, con lo cual no sólo permite el análisis y la síntesis de un concreto 

presente, contemporáneo, sino que, tal como C&S lo citan a Marx, es su propio 

movimiento sistemático el “que pone de manifiesto los puntos en los que tiene que 

introducirse el análisis histórico”.80 Esto explicaría, por ejemplo, el hecho de que Marx 

no inicie (supuestamente) el primer capítulo de El capital con las determinaciones de 

un abstracto modo de producción de simples mercancías, pero que, al mismo tiempo, 

en el segundo capítulo introduzca análisis y síntesis históricas precapitalistas. Según 

los camaradas, en este caso, al enfrentarse ante la contradicción de la existencia del 

dinero en la sociedad actual —esto es, la existencia antinómica de una mercancía que 

monopoliza la cambiabilidad directa en una sociedad de individuos libres e iguales—81 

su método lo impulsaría a buscar la causa de esta determinación presente en el 

desarrollo histórico previo. En palabras de C&S, lo que Marx hace “es desarrollar de 

manera sistemática la necesidad inmanente de la forma concreta actual (la producción 

e intercambio mercantil generalizado), la cual examina hasta que ese mismo desarrollo 

lo pone enfrente de la necesidad de dar cuenta de la realidad histórica que dicha forma 

concreta tiene condensada”.82  

Lo que argumentan los camaradas es que Marx logra, mediante el análisis histórico, 

resolver aquella antinomia dando cuenta de que el dinero emerge  

como el producto de un “acto social” histórico anterior a la acción de los poseedores de 

mercancías capitalistas. Como tal, este acto social originario que produce al dinero en 

primera instancia tiene que seguir un curso por completo inverso al que sigue aquel que 

reproduce el dinero en el capitalismo. En efecto, si el dinero no puede surgir de la acción 

de individuos libres cuyo único vínculo social indirecto es la mercancía, tiene que hacerlo 

de la acción de individuos sujetos a relaciones de dependencia personal. Aquí, se aplica 

aquello de que “el orden de sucesión” de las determinaciones actuales “es exactamente el 

inverso” del que corresponde “a su orden de sucesión en el curso del desarrollo 

histórico”.83 

                                                   
80 Ibíd., p. 57, énfasis propio. 
81 Ibíd., pp. 78-79. 
82 Ibíd., p. 81. 
83 Ídem. 

60



Cosic y Vivanco 

Cabe aclarar que en ningún momento Marx asevera que el dinero no puede surgir 

de la acción de individuos libres; al contrario, ya ha puesto por delante el carácter 

enajenado de los individuos privados e independientes en el producto de su trabajo 

como mercancía, y es el acción social de las mercancías (que rige la conciencia de los 

individuos) la que impone a una de ellas como dinero, a espalda de las voluntades 

individuales, libres e iguales. Con esto no queremos decir, por supuesto, que Marx no 

introduzca un análisis histórico precapitalista, pero como veremos, dicho análisis 

cumple un papel diametralmente opuesto al que sugieren los camaradas. De hecho, es 

justamente a partir de este punto del ejemplo utilizado, donde el argumento de C&S 

choca de forma rotunda con la evidencia textual, exponiendo involuntariamente todos 

aquellos aspectos que resaltan el carácter lógico de la dialéctica marxiana. En primer 

lugar, los camaradas profundizan en esta “inversión” de las determinaciones históricas 

detectada por Marx mediante el análisis. Precisamos aquí nuevamente citar en 

extenso:  

Al ser el dinero la forma de valor de la mercancía, Marx rastrea su génesis hasta las 

primeras formas de expresarse el valor de las mercancías en el “intercambio directo de 

productos”. Allí, la mercancía es el producto directo del intercambio, en vez de ser este 

el producto directo de aquella. Al mismo tiempo, un objeto se convierte en 

intercambiable por el puro “acto de voluntad” de su poseedor, en vez de ser este acto la 

personificación de la mercancía en cuanto objeto intercambiable. Por último, estos 

poseedores de mercancía solo resultan productores independientes en cuanto se 

enfrentan “implícitamente como propietarios privados”, en vez de serlos por la forma de 

mercancía que tienen sus productos. Por su parte, las primeras formas dinerarias que 

surgen al convertirse el intercambio en “un proceso social regular” y, en consecuencia, la 

necesidad de que la mercancía adopte una “forma de valor independiente de su propio 

valor de uso”, también se presentan bajo una determinación que es “exactamente la 

inversa” a la que presenta el dinero en el intercambio mercantil capitalista. Allí, el dinero 

aparece en efecto como una forma de resolver las limitaciones que impone el trueque 

directo a la expansión del proceso de intercambio, en vez de emerger como forma 

necesaria de expresión del trabajo abstracto objetivado en las mercancías; se presenta 

ante todo en su función de “medio de circulación”, en vez de hacerlo como “medida de 

valores”. En suma, en el análisis histórico que presenta Marx, la esencia de las 

transformaciones históricas que convierten al dinero en el equivalente general de las 

mercancías involucra la inversión de las determinaciones que lo constituyen en la 

actualidad.84 

Lo que resulta inmediatamente problemático en estas líneas es que los camaradas 

no reparen críticamente en el mismo carácter de “inversión” de las determinaciones 

históricas que señala Marx: ¿qué tipo de relación de contenido y forma es ésta donde, 

a partir de cierto momento, la forma deja de ser forma y pasa a ser contenido, y 

                                                   
84 Ibíd., pp. 81-82. 

61



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

viceversa? ¿Acaso una forma puede autonomizarse del contenido que la determina 

para convertirlo en su propia forma? Tomemos, para ser lo más pedagógicos posible, 

un ejemplo mucho más simple de organización de la materia: ¿puede el agua (H2O), el 

contenido de la forma-hielo o la forma-vapor, a partir de cierto momento dejar de ser 

su contenido para pasar a ser una forma concreta del hielo o del vapor? Claramente 

este fenómeno no tendría ningún sentido científico, salvo que el contenido y sus 

formas sean separados como simples afirmaciones externas y todo dependa 

finalmente del posibilismo infinito de su combinación, esto es, que todo dependa del 

intérprete. Y la separación de contenido y forma, como ya sabemos, es la base esencial 

de la forma lógica del proceder científico. Si este tipo de abstracciones la llevamos 

rápidamente al terreno particular de la interpretación marxista, esto es lo mismo que 

asumir que en algunos casos la base económica puede ser el contenido determinante 

de la superestructura jurídico-política, y otras veces, en ciertos momentos, la 

superestructura puede convertirse en el contenido de la forma económica. Está más 

que claro que los camaradas del CICP son los primeros en criticar este tipo de 

apologéticas idealistas de la abstracta libertad, y por tanto de la producción mercantil, 

donde unas veces el ser social determina la conciencia y otras veces la conciencia logra 

determinar al ser social, siendo toda relación cualitativa reducida al quantum de sus 

manifestaciones inmediatas.  

Ahora bien: ¿qué sentido puede tener que Marx, habiendo superado supuestamente 

la lógica, caiga en esta posibilidad de la inversión de contenido y forma? Sólo si se 

invierte la relación entre la determinación cualitativa y la determinación cuantitativa, 

es posible así considerar que una forma sigue siendo la misma forma, por más que su 

contenido haya mutado, entendiendo, por tanto, que dicha mutación responde a una 

menor frecuencia relativa de su manifestación respecto de la de su propia forma. Y esto 

es lo que efectivamente sucede en estos pasajes que citan los camaradas: Marx ve la 

forma-valor aún allí donde hay intercambio directo de valores de uso; pero —¡oh, 

casualidad!— se trata de una forma-valor todavía “defectuosa”: “El intercambio directo 

de productos reviste por una parte la forma de la expresión simple del valor, pero por 

otra parte no llega aún a revestirla”.85 Irónicamente se presenta aquí la (así bautizada 

por Marx) “dialéctica pequeño-burguesa” de “por una parte” y “por otra parte”. ¿Qué 

es esta forma-valor que todavía no es del todo una forma-valor con pleno derecho? 

¿Una forma “proto-valor” o “semi-valor”? Nuevamente tenemos al quantum detrás de 

la cualidad. Y es aquí donde se presenta el problema central: ¿cuál es el momento en 

que este proto-valor se transforma plenamente en forma-valor? Para Marx, este pasaje 

entre un primer momento donde “la proporción cuantitativa de su intercambio es, en 

un principio, completamente fortuita” y un segundo momento “donde la proporción 

                                                   
85 Marx, K.: El capital, Tomo I, Vol. 1…, p. 107. 

62



Cosic y Vivanco 

cuantitativa según la cual se intercambian, pasa a depender de su producción misma” 

tiene como mediación, no la forma cualitativa en que se organiza la producción, sino 

“la repetición constante del intercambio [que] hace de él un proceso social regular”.86 

Una vez más: el quantum determinando la cualidad. Y la “nueva cualidad”, por más 

esfuerzo que se haga en ocultarlo, no es otra cosa, para Marx, que el modo de 

producción mercantil simple.  

A nuestro entender, aquí finalmente se desmorona por completo el argumento de 

C&S. Ellos sostienen, como vimos, que la emergencia del dinero en el precapitalismo, 

según Marx, “se presenta ante todo en su función de ‘medio de circulación’, en vez de 

hacerlo como ‘medida de valores’”.87 Ya decir que se presenta “ante todo” como medio 

de circulación en contraposición a la forma en que se presenta como “medida de 

valores”, no es otra cosa que decir: “se presenta más como esto, y menos como aquello”. 

La cualidad queda completamente mutilada, tanto como el texto de Marx. Porque el 

texto es sumamente claro: desde que el intercambio de mercancías se convierte en un 

“proceso social regular” y depende “de su producción misma”, a partir de allí se fijan 

“como magnitudes de valor”.88 Y le pese más o menos a los neodialécticos o a los 

camaradas del CICP, este momento histórico, para Marx, no es todavía la sociedad 

capitalista, aunque el intercambio mercantil ya revista “plenamente” la forma simple 

del valor.  

Puesto entonces de forma polémica: a pesar de la interpretación neodialéctica, Marx 

efectivamente hace análisis y síntesis históricas, con el mismo método en que despliega 

sistemáticamente las determinaciones del concreto actual; pero (a pesar de la 

interpretación de nuestros camaradas) su análisis histórico aquí consiste en la 

búsqueda de las formas defectuosas o deficientes que anteceden al modo de 

producción mercantil simple. De allí que la exposición de la génesis histórica del dinero 

efectivamente refiera al precapitalismo, pero justamente por tratarse de una 

exposición sistemática respecto de la simple producción de mercancías. Por ello Marx 

observa que “en la misma medida en que se consuma la transformación de los 

productos del trabajo en mercancías, se lleva a cabo la transformación de la 

mercancía en dinero”.89 

Tomando entonces este ejemplo particular de la obra de Marx para detectar el tipo 

de procedimiento metodológico en juego en “estado práctico”, no vemos bajo ningún 

punto de vista a Marx apelando al vínculo de dependencia personal para explicar la 

contradicción entre la conciencia libre (e igual) y la monopolización de la 

                                                   
86 Ibíd., pp. 107-108. 
87 Starosta, G. y Caligaris, G.: op. cit., p. 82.  
88 Marx, K.: op. cit., p. 108. 
89 Ibíd., p. 106. 

63



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

cambiabilidad directa por parte de la forma-dinero. Al contrario, el análisis histórico 

busca la forma deficiente del intercambio de mercancías (el trueque, el “intercambio 

fortuito”) como “momento previo” a la constitución de la mercancía como sujeto de su 

propio movimiento, capaz de devenir dinero. Y si hay dinero, si hay un objeto que 

monopoliza la intercambiabilidad directa, es porque el sujeto de la producción dejó de 

ser la sociedad, delegando la potestad de la organización de la producción a la 

mercancía.  

Se evidencia así, por tanto, el carácter lógico-histórico del método marxiano, tal 

como lo señaló Engels desde un primer momento. Por supuesto, hay claras diferencias 

entre la interpretación de Engels y lo que Marx efectivamente hace, pero las mismas 

no residen en la estructura lógico-histórica del método, sino en la forma de esa 

estructura.90 El método con el que procede Marx busca representarse las formas 

“defectuosas” previas a la constitución del concreto (en este caso, la mercancía) como 

sujeto de su propio movimiento: el mismo procedimiento que Hegel, como vimos, 

formalizó previamente. Lo mismo va a suceder cuando lo veamos analizar y sintetizar 

la forma-capital. Marx va a necesitar representarse al capital antes del capital: el 

capital comercial y usurario como “proto-capitales” que todavía no constituyen un 

sujeto. Recién cuando el capital “penetre” en la producción, se constituirá, como 

sabemos, en un sujeto automático.91 Marx, nuevamente, por su propia forma lógica de 

proceder, necesita apelar a toda una serie de formas deficientes previas a la detección 

del concreto analizado como sujeto. Es por ello que no puede ver a la forma-valor como 

ya siendo capital, sino que necesita ver primero a la forma “proto-valor” como una 

simple afirmación (construida axiomáticamente), para luego encontrar a la forma-

valor como su negación, y finalmente al capital como la negación de la negación, esto 

es, re-presentado como sujeto. A su vez, así como el simple ser de Hegel es el 

presupuesto de la Idea Absoluta, tanto como la Idea Absoluta termina poniendo el ser, 

esta misma circularidad tautológica aparece en Marx, siendo la simple mercancía el 

presupuesto del capital, para luego pasar a ser la forma concreta del mismo (la 

                                                   
90 Si bien esta especificación merece un artículo aparte, cabe aquí señalar lo esencial. Mientras Engels 

reduce la dialéctica a una mera lógica de opuestos (para dimensionar las consecuencias generales de 
esta reducción, ver: GEMH: “El materialismo histórico como crítica del fetichismo de la mercancía”, en 
Síntesis, N. 1, 2025, pp. 76-77), es comprensible que se represente al modo de producción capitalista 
como la abstracta negación del modo de producción mercantil simple, esto es, como la abstracta 
negación de la ley del valor. Por su parte, Marx, al aplicar la lógica hegeliana, es capaz de reconocer la 
articulación sistemática entre las leyes inmanentes de la circulación mercantil y la producción 
capitalista. Pero, nuevamente, ello no significa que Marx no se haya representado la existencia de un 
modo de producción mercantil simple como presupuesto histórico del capitalismo.  

91 “Si en la circulación simple el valor de las mercancías, frente a su valor de uso, adopta a lo sumo la 
forma autónoma del dinero, aquí se presenta súbitamente como una sustancia en proceso, dotada de 
movimiento propio, para la cual la mercancía y el dinero no son más que meras formas” (Marx, K.: op. 
cit., p. 189, énfasis propios). Por ello observa previamente que “el valor pasa constantemente de una 
forma a la otra, sin perderse en ese movimiento, convirtiéndose así en un sujeto automático” (ibíd., p. 
188, énfasis propio). 

64



Cosic y Vivanco 

“mercancía producto del capital”).92 Tal como Hegel, Marx admite la inversión de 

contenido y forma (de allí su apropiación de la categoría hegeliana de “subsunción”). Y 

resulta sumamente llamativo, cabe repetir, que los camaradas del CICP no reparen 

críticamente en este procedimiento, porque se trata de lo que hace permanentemente 

toda forma lógica, teórica, en que se organiza la ciencia. 

En resumen, el método de Marx en “estado práctico” no hace más que evidenciar su 

carácter lógico-dialéctico, es decir, su carácter teórico, coincidiendo en gran medida 

con lo que Marx mismo decía reflexivamente sobre su propio método. De lo único que 

no fue del todo consciente (al menos teniendo en cuenta la evidencia textual 

disponible) es que su operación como “antítesis directa” del método de Hegel, no fue 

otra cosa que la aplicación de la lógica construida por Hegel. En este punto, Tony Smith 

tiene toda la razón, aunque parece lejos de reconocer sus fundamentos justamente por 

naturalizar la forma lógica.93 Según lo que acabamos de argumentar en detalle, así 

como Hegel se representó no hacer otra cosa que seguir el automovimiento de lo real 

(concebido como concepto, como concreto ideal), Marx le opuso la intuición y la 

representación como punto de partida, con el objetivo de superar esta “mistificación”; 

el resultado, sin embargo, no fue otro que re-presentarse haber logrado superar la 

representación misma, en cada caso, al sintetizar su conocimiento en el concepto del 

concreto material bajo investigación. En ambos casos, aunque de forma espejada, la 

dualidad representacional entre lo “material” y lo “ideal”, propia del conocimiento 

fetichista, se siguió reproduciendo. En ambos casos, por lo tanto, la libertad fue 

naturalizada. En Marx, la figura de la “negación de la negación” demostró cabalmente, 

una vez más, su carácter tautológico y por tanto apologético: la negación de la negación 

que constituye el socialismo94 no podía sino derivar en la representación de una 

“asociación de individuos libres”. En otras palabras, la formula hegeliana de la 

                                                   
92 “Éste [el capital], no bien ha llegado a ser capital en cuanto tal, produce sus propios supuestos 

[…] Esos supuestos que originariamente aparecían como condiciones de su devenir —y que por tanto 
aún no podían surgir de su acción como capital—, se presentan ahora como resultados de su propia 
realización, como realidad puesta por él: no como condiciones de su génesis, sino como resultados de 
su existencia. Ya no parte de presupuestos para llegar a ser, sino que él mismo está presupuesto, y 
partiendo de sí mismo, produce los supuestos de su conservación y crecimiento mismos” (Marx, K.: 
Elementos fundamentales…, p. 421, énfasis propios). 

93 En otros trabajos que están en marcha, nos proponemos avanzar sobre este aspecto, es decir, sobre 
las bases materiales, históricas, que explican la imposibilidad de Marx de superar la forma lógica. Como 
señala Rodrigo Steimberg (Steimberg, R.: “El capital y la necesidad histórica de la dialéctica hegeliana”, 
en Escorcia Romo, R. y Caligaris, G. (comps.): Sujeto capital - Sujeto revolucionario: análisis crítico del 
sistema capitalista y sus contradicciones, México, Itaca, 2019, p. 65), no puede explicarse la emergencia 
del conocimiento dialéctico apelando abstractamente al “desarrollo genérico de las fuerzas productivas 
del trabajo humano”, sino dando cuenta de la mediación históricamente específica (el desarrollo 
concreto del capital). Pero a diferencia de sus elaboraciones, aquí proponemos demostrar justamente el 
hecho de que dicha forma de conocimiento no podía emerger en la época de Hegel y Marx, sino tan solo 
“incubarse” como lógica dialéctica. 

94 “La negación de la producción capitalista se produce por sí misma, con la necesidad de un proceso 
natural. Es la negación de la negación” (Marx, K.: El capital. El proceso de producción del capital, Tomo 
I, Vol. 3, Buenos Aires, Siglo Veintiuno Editores, 2022,  p. 954). 

65



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

Aufheben le permitió proyectar como superación cualitativa aquello mismo que es la 

sociedad capitalista: la primera y la última sociedad de individuos libres en nuestra 

historia.  

En definitiva, en ningún momento Marx reparó sobre el carácter fetichista de la 

forma lógico-teórica misma del proceder científico. Este reconocimiento original le 

pertenece a la Crítica Práctica. De aquí en adelante, en los próximos avances de 

nuestras investigaciones metodológicas, cabe indagar el motivo por el cual los 

camaradas recayeron en la clásica práctica marxista de hacerle decir a Marx lo que es 

de propia cosecha.  

3. Reflexiones finales 

Observamos en este trabajo que la intervención de los camaradas del CICP en la 

problemática neodialéctica procura resaltar el nervio diferencial entre la dialéctica 

hegeliana y la crítica marxiana de la economía política. En este sentido, tal diferencia 

radica en el punto de partida: mientras Hegel comienza por una abstracción total, el 

puro ser, Marx lo hace analizando una forma concreta real, la mercancía. Así, el 

despliegue ulterior de las determinaciones de la mercancía pone de manifiesto que el 

método de la crítica de la economía política se trata de la “reproducción ideal de un 

proceso real” a diferencia de la “reproducción ideal de un proceso ideal” propia de la 

lógica dialéctica hegeliana. Por ello, a diferencia de la continuidad entre Hegel y Marx 

postulada, por distintas razones, en Arthur y Smith, el CICP resalta la antítesis entre 

los métodos hegeliano y marxiano. Si en el conocimiento representacional se le impone 

al objeto una necesidad externa dictada por la construcción lógica, en la reproducción 

ideal de un proceso real se acompaña con el pensamiento el automovimiento mismo 

de un objeto hasta el punto en que nuestra propia acción demuestra ser su forma 

concreta de realizarse. 

No obstante, en el curso de exposición de nuestras investigaciones pusimos de 

manifiesto que, en el proceder mismo de Marx, la tan mentada reproducción de un 

proceso real mediante el pensamiento no tiene lugar, salvo como referencia nominal 

de un proceder conceptual. En otras palabras: los camaradas del CICP, luego de haber 

desarrollado de modo íntegramente original la reproducción dialéctica, le impusieron 

una necesidad externa al propio proceder de Marx en su crítica de la economía política. 

O dicho de otro modo: el carácter específico de la “envoltura mística” hegeliana, esto 

es, el hecho mismo de partir de una representación para luego proceder a la (ya 

mutilada) captura de lo real en su automovimiento, se replica en el análisis y la síntesis 

desplegada por Marx en su examen de la mercancía y luego del capital. Ello se expresa 

en que, como Hegel, Marx necesitó postular idealmente formas previas o “deficientes” 

para luego “llegar” al conocimiento sintético, esto es, al concepto de la forma concreta 

bajo investigación y, por tanto, a su detección como sujeto. Esto queda en evidencia 

66



Cosic y Vivanco 

cuando Marx postula la existencia de formas “degradadas” del valor como antecesores 

lógicos de la forma desarrollada, plena, expresada en el dinero como equivalente 

general; o bien, por ejemplo, cuando Marx representa la superación del capital como 

la “negación de la negación” de la individualidad abstractamente libre que, una vez 

superada la mediación indirecta mercantil, realizaría el “reino de la libertad” sobre las 

ruinas del “reino de la necesidad”.  

En efecto, argumentamos que Marx, así como pudo reconocer —con la potencia 

inusitada que ello implica— la historicidad específica que encarna el trabajo productor 

de valor, no reparó (ni podía reparar) en la historicidad del propio método científico, 

y, por tanto, el carácter fetichista de la forma teórica misma. Por ello, a pesar de 

plantear que su método era la antítesis directa del hegeliano, la crítica marxiana de la 

economía política en “estado práctico” revela que se trata de una lógica dialéctica 

aplicada al análisis de la sociedad capitalista. En este sentido, la postura de Tony Smith 

acierta en su consideración de El capital como la aplicación de la ontología hegeliana 

al estudio de las formas alienadas de nuestra vida social, aunque más no sea un acierto 

por razones equivocadas. Smith naturaliza efectivamente el conocimiento 

representacional al no reconocer su incoherencia en el hecho mismo de plantear la 

existencia de una “ontología material”: en tanto toda ontología es efecto directo del 

proceder lógico (donde el conocimiento queda representado como “gnoseología”, esto 

es, como esencialmente inmaterial), no puede ser otra cosa que una operación 

idealista. Lo “material”, aquí, participa de una representación creada a partir de la 

necesidad constructiva de la “ontología” que, externamente, introduce un nómos en el 

torbellino báquico de la conciencia inmediata. Así, en virtud de este análisis, 

sostuvimos que todos los desarrollos en torno a la crítica de la representación lógica es 

un mérito atribuible exclusivamente a los camaradas del CICP, constituyéndose en un 

aporte sin parangón en el desarrollo histórico del conocimiento científico acumulado.  

Entonces, cabe preguntarse una vez más por qué los camaradas reproducen la 

extendida operación de atribuirle a Marx desarrollos que, en realidad, son producto de 

elaboraciones suyas. ¿Se trata de un procedimiento propio de un “campo intelectual” 

que necesita apoyarse en una autoridad consagrada para obtener la legitimidad 

necesaria para poder decir algo? ¿O acaso se trata de un fenómeno que va más allá de 

las tribulaciones propias de la sociabilidad entre “marxistas”? ¿Esas mismas 

tribulaciones no son, posiblemente, sino efectos de problemas metodológicos 

sustanciales expresados en formas de acción política determinadas? Será tarea de 

nuestros próximos avances el poder dar cuenta de la necesidad históricamente 

específica de este proceder contradictorio del CICP.  

67



Referencias bibliográficas 

Arthur, C.: The new dialectic and Marx’s Capital, Leiden, Brill, 2002. 

Carlson, D.: A Commentary to Hegel’s Science of Logic, Basingstoke, Palgrave Macmillan, 2007. 

Comité Editorial: “Sobre los hombros de un gigante. La obra de Juan Iñigo Carrera como punto de 

partida para la acción política del SICAR”, en Síntesis, N. 1. 

Engels, F.: Ludwig Feuerbach y el fin de la filosofía clásica alemana, Buenos Aires, Polémica, 1975. 

— La subversión de la ciencia por el señor Eugen Dühring. “AntiDühring”, Barcelona, 

Crítica/Grijalbo, 1977. 

GEMH: “El materialismo histórico como crítica del fetichismo de la mercancía”, en Síntesis, N. 1, 2025 

Hegel, G.: Lógica, Primera Parte, Madrid, Ediciones Orbis, 1984. 

— Enciclopedia de las ciencias filosóficas en compendio, Madrid, Alianza, 2005. 

— Filosofía de la historia universal I, Buenos Aires, Losada, 2010. 

— Ciencia de la Lógica, Buenos Aires, Las Cuarenta, 2013. 

Iñigo Carrera, J.: El conocimiento dialéctico. La regulación de la acción en su forma de reproducción 

de la propia necesidad por el pensamiento, Buenos Aires, CICP, 1992. 

— El capital: razón histórica, sujeto revolucionario y conciencia, Buenos Aires, Imago Mundi, 2013. 

— “El método: de los ‘Grundrisse’ a ‘El capital’”, Documento de investigación del CICP, 2013. 

— Conocer el capital hoy. Usar críticamente El Capital, Buenos Aires, Imago Mundi, 2021. 

Lenin, V.: “Resumen del libro de Hegel Ciencia de la Lógica”, en Lenin, V.: Obras Completas, Tomo 

XLII, Madrid, Akal, 1976. 

Marx, K.: Notas marginales al “Tratado de economía política” de Adolph Wagner, México, Pasado y 

Presente, 1982. 

— Manuscritos económico-filosóficos de 1844, Buenos Aires, Colihue, 2006. 

— Contribución a la crítica de la economía política, México, Siglo XXI, 2008. 

— El capital. El proceso de producción del capital, Tomo I, Vol. 2, México, Siglo XXI, 2014. 

— Elementos fundamentales para la crítica de la economía política (Grundrisse), 1857-1858, Tomo I, 

México, Siglo XXI, 2016. 

— El capital. El proceso de producción del capital, Tomo I, Vol. 3, Buenos Aires, Siglo Veintiuno 

Editores, 2022. 

— De la crítica de la filosofía del derecho de Hegel (1843-1944), Barcelona, Gedisa, 2023. 

Millet, J.: “Descartes, Newton y Hegel sobre el método de análisis y síntesis”, en Pensamiento: revista 

de investigación e información filosófica, Vol. 41, N. 164, 1985. 

Reuten, G.: “The Interconnection of Systematic Dialectics and Historical Materialism”, en Historical 

Materialism, N. 7, 2000. 

Robles Báez, M. y Ortiz Cruz, E.: “Introducción”, en Robles Báez, M. (comp.): Dialéctica y capital. 

Elementos para la reconstrucción de la crítica de la economía política, Buenos Aires, Razón y 

Revolución, 2014. 

Rubin, I.: Ensayo sobre la teoría marxista del valor, México, Pasado y Presente, 1977. 

Scattolini, N.: La Nueva Dialéctica y la lógica del capital, Córdoba, Universidad Nacional de Córdoba, 

2016. 

Smith, T.: The logic of Marx’s Capital. Replies to hegelian criticisms, Albany, Suny Press, 1990.  

Starosta, G., y Caligaris, G.: Trabajo, valor y capital. De la crítica marxiana de la economía política al 

capitalismo contemporáneo, Bernal, Universidad Nacional de Quilmes Editorial. 

Starosta, G.: Marx’s Capital, Method and Revolutionary Subjectivity, Leiden, Brill, 2015. 

Steimberg, R.: “El capital y la necesidad histórica de la dialéctica hegeliana”, en Escorcia Romo, R. y 

Caligaris, G. (comps.): Sujeto capital - Sujeto revolucionario: análisis crítico del sistema 

capitalista y sus contradicciones, México, Itaca, 2019. 

68




