
Crítica del concepto de clase obrera en El capital de Karl Marx 

Investigación sobre las determinaciones más simples de la subjetividad 

revolucionaria 

 

GCEP1 

 

Al menos desde el año 1843 en adelante, y hasta sus últimos días, Marx se preguntó 

permanentemente por las determinaciones que hacen a la subjetividad revolucionaria de 

la sociedad capitalista. Como sabemos, ya en su Crítica de la filosofía del derecho de Hegel 

encuentra que el sujeto portador de las potencias transformadoras de nuestra sociedad lo 

constituye el proletariado, esto es, la clase obrera. A partir de allí, el núcleo duro de sus 

investigaciones científicas girará en torno al interrogante por las condiciones de existencia 

de esta clase en particular y, por supuesto, por las determinaciones del fenómeno de las 

clases sociales en general. Resumiendo muy rápidamente, a lo largo de su obra 

encontramos múltiples determinaciones que, precisamente por estar presentadas en la 

mayoría de los textos de manera exploratoria y yuxtapuesta —esto es, muchas veces sin 

claridad respecto de su articulación—,2  han abierto innumerables debates en la historia 

                                                           
1 Grupo de Crítica de la Economía Política. Director: Martín González. Miembros investigadores/as: 

Adolfo Betancourth, Adrián Chacón, Sebastián Esquives, Felipe León, Cynthia Miranda, José Pablo Morales 
Saracho, Edgardo Ocampo y Leibnitz Ortiz Amado. Colaboradores/as: Jesús Campos, Ramiro Cartelli, 
Nicolás Cosic y Luciano Malvicini Di Lazzaro. Contacto: gcep.sicar@gmail.com. 

2 Por poner algunos ejemplos, en 1843 se pueden detectar como condiciones esenciales a la relación de 
dominio —opresores vs. oprimidos—, la oposición entre riqueza y pobreza, la alienación, pero todas estas 
determinaciones erigidas sobre un único fundamento: la propiedad privada (Marx, K.: De la crítica de la 
filosofía del derecho de Hegel [1843-1844], Barcelona, Gedisa, 2023, pp. 46, 47, 62, 65 y 66). Para Marx, 
esta forma jurídico-política constituía el núcleo “terrenal” del fenómeno de las clases sociales, siendo la 
desposesión la causa fundamental de la existencia del proletariado y su enajenación. Por ello, la 
radicalización marxiana del método feuerbachiano demostraba así que “la crítica del Cielo se convierte, de 
esta manera, en la crítica de la Tierra, la crítica de la religión en la crítica del derecho, la crítica de la teología 
en la crítica de la política” (Marx, K.: op. cit., p. 47). Un año más tarde, ya iniciando su crítica de la economía 
política en los Manuscritos de 1844, la categoría de alienación pasa a un primer plano: el resto de las 
determinaciones reaparecen, pero el trabajo enajenado se descubre como el contenido íntimo de la 
propiedad privada y, por tanto, el verdadero fundamento de las clases —siendo el obrero definido como 
mercancía y el capitalista como su poseedor (Marx, K.: Manuscritos económico-filosóficos de 1844, Buenos 
Aires, Colihue, 2006, pp. 106 y 117). Se ponía de manifiesto, por tanto, una nueva articulación de las 
determinaciones que, a su vez, demostraba el carácter histórico, específicamente capitalista de las clases 
sociales. Sin embargo, en los textos posteriores, las clases pasan a concebirse como un fenómeno que 
trasciende a la sociedad capitalista (Marx, K. y Engels, F.: La ideología alemana, Madrid, Akal, 2014; Marx, 
K. y Engels, F.: Manifiesto Comunista, Buenos Aires, Siglo XXI, 2019). En La Ideología Alemana, la misma 
enajenación del trabajo es comprendida como un fenómeno transhistórico (Marx, K. y Engels, F.: op. cit., p. 
28). Pero esta observación se desvanece paulatinamente hasta contradecirse en los Grundrisse, donde la 
enajenación del ser genérico humano pasa a ser conceptualizada como un fenómeno propiamente 
moderno… ¡Y sin embargo, se admite la existencia de la propiedad privada en las sociedades precapitalistas! 
(Marx, K.: Elementos fundamentales para la crítica de la economía política (Grundrisse), 1857-1858, Tomo 
I, México, Siglo XXI, 2011). Todas estas idas y vueltas, configuraciones, desconfiguraciones y 

133



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

del marxismo y las ciencias sociales. Las condiciones más relevantes señaladas por Marx 

fueron: (1) la propiedad privada/desposesión de los medios de producción y la 

consecuente explotación; (2) la relación de dominio/sujeción; (3) la magnitud de 

ingresos, con particular énfasis en la dualidad riqueza/pobreza; (4) el trabajo concreto 

(intelectual y/o coactivo vs. manual) y, finalmente, (5) la organización política en el 

terreno de la lucha de clases, esto es, la llamada “conciencia de clase”. A esto se suma un 

fenómeno fundamental: la enajenación. Sea como fuere que esta última aparece analizada 

en cada texto, lo hace siempre como una determinación sustancial de la existencia de las 

clases, explicitada de manera directa en los textos que van desde 1843 a 1846, aunque 

siempre como un trasfondo ineludible en los textos posteriores. Entendemos que aquí 

reside el quid de la cuestión, y que no es casualidad que sea justamente la determinación 

más simple que el mismo Marx expone en su Opus magnum, donde todas las demás 

determinaciones mencionadas aparecen articuladas de forma sistemática sobre esta base. 

Nos referimos, por supuesto, al descubrimiento del fetichismo de la mercancía, esto es, al 

hecho de que los seres humanos, al organizar la producción de forma privada e 

independiente, no pueden controlar el producto de sus propios trabajos sino que, por el 

contrario, dicho producto se les enfrenta como una fuerza que los domina, como aquello 

que regula sus propias relaciones sociales. 

Ahora bien, nuestro objetivo en el presente trabajo no es construir una teoría de las 

clases sociales en base a la obra de Marx, esto es, interpretar sus textos para detectar cuáles 

de las causas aparecen con mayor o menor regularidad y de allí comenzar a construir la 

jerarquía de determinaciones a gusto. Mucho menos pretendemos poner en boca de Marx 

lo que nosotros mismos estamos encontrando. Tampoco nos proponemos criticar a Marx 

buscando en la evidencia empírica los atributos que más se repitieron y se repiten hoy en 

los grupos sociales, para decir “Marx se equivocó porque tal o cual condición no aparece 

jugando un papel relevante”, sea en el largo o mediano plazo, sea mirando la situación 

social reciente. Por supuesto, esto no significa que obviemos el conocimiento social 

acumulado desde que Marx comenzó a desarrollar sus propias investigaciones. Muy por 

el contrario, aquí proponemos partir de la determinación más simple del modo de 

producción capitalista ya descubierta por Marx —en tanto la reconocemos objetivamente 

como tal— y re-preguntarnos qué es lo que dicha determinación tiene para decirnos en su 

autodespliegue respecto de la existencia de las clases sociales, más allá de lo que en su 

                                                           
reconfiguraciones, no deberían ser entendidas como un problema, si no fuera porque los marxistas se 
regodean en ese revoltijo conceptual, yendo a buscar las justificaciones de sus propias construcciones 
teóricas en manuscritos inéditos y hasta hurgando para ello en la correspondencia privada de Marx y Engels. 

134



GCEP 

 

síntesis haya encontrado Marx, es decir, sea que efectivamente haya descubierto 

determinaciones objetivas más concretas o no. 

Esta necesidad de “reiniciar” la investigación sobre el punto de partida reconocido 

como determinante tiene, desde nuestro punto de vista, una doble condición: ante todo, 

el método dialéctico —tal como llegó a desarrollarlo Juan Iñigo Carrera (JIC) con base en 

Marx, esto es: entendido como superación de la forma lógica o teórica de conocimiento— 

necesita permanentemente reproducir por cada uno de sus portadores las 

determinaciones en juego, en tanto no puede partir de ningún axioma, sea éste creado por 

el propio individuo que está iniciando un proceso de conocimiento original, o sea 

adoptado como un dogma por él en tanto es lo que dice tal o cual texto canónico, o tal o 

cual camarada de una organización que porta el desarrollo de dicho método. Pero aquí se 

presenta un motivo suplementario: el hecho de que nuestra propia organización, el 

SICAR, en su proceso de reproducción dialéctica colectiva, se haya topado con la 

evidencia de que Marx en ningún momento superó la forma lógica de producir 

conocimiento. Esto no quiere decir, obviamente, que no haya encontrado determinaciones 

objetivas del fenómeno en cuestión. Como bien sabemos, la lógica —sea formal o 

dialéctica— tiene sin dudas una potencia enorme para avanzar en el conocimiento 

objetivo. Pero como ya se explicitó en la introducción a nuestra revista, y en el artículo del 

Comité Editorial, siguiendo los desarrollos de JIC, la propia forma del conocimiento lógico 

porta límites absolutos que deben ser necesariamente superados. Con este objetivo 

delante, observemos cómo Marx despliega las determinaciones de las clases sociales en su 

principal obra, para luego desarrollar nuestra crítica.  

1. El contenido de la forma-valor y su relación con las clases sociales: la 

exposición de Marx en El capital 

Cuando Marx, en su análisis de la mercancía, se pregunta por la forma abstracta del 

valor, realiza uno de los descubrimientos más trascendentales de la ciencia 

contemporánea: encuentra que el valor es la objetivación de trabajo abstracto 

socialmente necesario organizado de manera privada e independiente (TASNPI). Y 

cuando en la propia síntesis se pregunta por las primeras potencias a realizar del valor, 

pasa a desplegar magistralmente los corolarios de este descubrimiento: la forma de valor 

se sintetiza en la mercancía-dinero y demuestra, por tanto, que la sustancia-valor es una 

forma histórica de resolver la unidad de nuestro proceso de metabolismo social,3 esto es, 

la unidad cíclica de producción y consumo, cuando no existe ningún vínculo directo entre 

                                                           
3 Marx, K.: El capital. Crítica de la economía política, Tomo I, Vol. I, México, Siglo XXI, 2014, pp. 93-

96. 

135



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

los productores individuales de los diversos valores de uso.4 En otras palabras: encuentra 

que el valor resulta ser nuestra propia relación social objetivada5 y, por tanto, nuestra 

propia conciencia y voluntad enajenadas.6 Cabe aclarar, sin embargo, que aquí Marx se 

está representando, mediante la construcción teórica lógico-dialéctica, las 

determinaciones de un “modo de producción mercantil simple” que es supuestamente 

negado en el desarrollo histórico por el modo de producción capitalista.7 De allí que en la 

primera sección del Tomo I, si bien nos habla de personificaciones en relación al 

fenómeno de la enajenación del trabajo,8 Marx no menciona a la clase obrera ni a la clase 

capitalista. Va a ser recién desde la sección segunda en adelante que van a ir apareciendo 

de nuevo varias de las condiciones ya mencionadas previamente en sus anteriores obras y 

manuscritos sobre la existencia de las clases. 

Como sabemos, es recién en el capítulo IV cuando entra en escena el obrero como aquel 

que personifica la mercancía fuerza de trabajo (FDT): las dos condiciones mencionadas 

allí son la libertad personal —esto es, el hecho de no estar sujeto a ningún vínculo de 

dependencia, siendo él mismo el propietario de su propia subjetividad— y la desposesión 

de los medios de producción para poner en marcha por cuenta propia la producción de 

                                                           
4 “Si los objetos para el uso se convierten en mercancías, ello se debe únicamente a que son productos de 

trabajos privados ejercidos independientemente los unos de los otros. El complejo de estos trabajos 
privados es lo que constituye el trabajo social global. Como los productores no entran en contacto social 
hasta que intercambian los productos de su trabajo, los atributos específicamente sociales de esos trabajos 
privados no se manifiestan sino en el marco de dicho intercambio” (ibíd., p. 89). Estos atributos 
específicamente sociales de los diversos trabajos privados, objetivados como los valores de las mercancías, 
se condensan en la forma-dinero como representante social del valor: “la acción social de todas las demás 
mercancías aparta de las mismas una mercancía determinada, en las cuales todas ellas representan sus 
valores. La forma natural de esa mercancía se transforma por tanto en forma de equivalente socialmente 
vigente. Su carácter de ser equivalente general se convierte, a través del proceso social, en función 
específicamente social de la mercancía apartada. Es de este modo como se convierte en dinero” (Marx, K.: 
op. cit., p. 106). “Cualitativamente, o por su forma, el dinero carece de límites, vale decir, es el representante 
general de la riqueza social porque se lo puede convertir de manera directa en cualquier mercancía” (ibíd., 
p. 162). 

5 “Las relaciones sociales entre sus trabajos privados se les ponen de manifiesto como lo que son, vale 
decir, no como relaciones directamente sociales trabadas entre las personas mismas, en sus trabajos, sino 
por el contrario como relaciones propias de cosas entre las personas y relaciones sociales entre las cosas” 
(ibíd., p. 89). 

6 “Para vincular esas cosas entre sí como mercancías, los custodios de las mismas deben relacionarse 
mutuamente como personas cuya voluntad reside en dichos objetos, de tal suerte que el uno, sólo con 
acuerdo de la voluntad del otro, o sea mediante un acto voluntario común a ambos, va a apropiarse de la 
mercancía ajena al enajenar la propia” (ibíd., p. 103). 

7 Cosic, N. y Vivanco, A.: “La obra de Karl Marx como base para la superación de la lógica dialéctica. 
Apuntes críticos sobre las bases metodológicas del CICP”, en Síntesis, N. 1, 2025, pp. 58-60.  

8 “Aquí, las personas solo existen unas para otras como representantes de la mercancía, y por ende como 
poseedores de mercancías. En el curso ulterior de nuestro análisis veremos que las máscaras, que en lo 
económico asumen las personas, no son más que personificaciones de las relaciones económicas como 
portadoras de las cuales dichas personas se enfrentan mutuamente” (Marx, K.: op. cit., 103 y 104, énfasis 
agregado).  

136



GCEP 

 

simples mercancías.9 También aparece en escena el capitalista como personificación de la 

mercancía-dinero que funciona como capital, que, por supuesto, demuestra ser el 

propietario privado de los medios de producción que entra en una relación de 

explotación con los obreros.10 Pero al analizar la “esfera de la producción” en búsqueda de 

la razón del plusvalor —ya habiendo demostrado la impotencia de explicarlo por la acción 

recíproca de la abstracta circulación—, Marx sigue agregando determinaciones. En primer 

lugar, vuelve a identificar al obrero como aquel que, sin dejar de ser personificación de su 

mercancía, se especifica como tal en tanto realiza el “trabajo directo”, el trabajo manual, 

en contraposición al capitalista, que, como “capital personificado”, pasa a ser identificado 

como aquel que ejerce los trabajos de dirección, esto es, de control del proceso productivo, 

como también de coacción sobre los trabajadores directos y de circulación de las 

mercancías producidas por estos.11 Es decir, sin mayor justificación, Marx pasa a 

especificar las determinaciones de cada clase por el trabajo concreto realizado. De este 

modo, en el análisis de la cooperación simple como forma primitiva de la socialización del 

trabajo privado e independiente, Marx observa que 

el mando del capital se convierte en el requisito para la ejecución del proceso laboral mismo, 

en una verdadera condición de producción. Las órdenes del capitalista en el campo de la 

producción se vuelven, actualmente, tan indispensables como las órdenes del general en el 

campo de batalla.12 

Inmediatamente introduce la metáfora del director de orquesta para dar cuenta del 

papel que juega el capitalista en el proceso productivo. Luego, en su investigación sobre la 

división manufacturera del trabajo, especifica que dicha “función directiva, vigilante y 

mediadora” del capitalista implica en definitiva “que las potencias intelectuales del 

proceso material de la producción se les contrapongan [a los obreros] como propiedad 

ajena y poder que los domina”.13 Es decir, para Marx, la clase capitalista concentra las 

potencias intelectuales del proceso productivo, fenómeno que se “consuma en la gran 

industria, que separa del trabajo a la ciencia, como potencia productiva autónoma, y la 

compele a servir al capital”, lo que mutila definitivamente la subjetividad productiva de la 

clase obrera.14 

Por su parte, esta “expropiación” de las potencias intelectuales, esta “función directiva, 

vigilante y mediadora” del capitalista sobre el obrero nos pone delante de otra 

                                                           
9 Ibíd., p. 205.  
10 Ibíd., pp. 186-187.  
11 Ibíd., p. 374.  
12 Marx, K.: El capital, Libro I, Vol. II, Buenos Aires, Siglo XXI, 2009, p. 402, énfasis agregado.  
13 Ibíd., pp. 402 y 440.  
14 Ibíd., p. 440.  

137



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

determinación aparentemente esencial de las clases sociales: la relación de dominio. La 

dirección del capitalista sobre el obrero aparece como “despótica”, a tal punto que Marx, 

al analizar la cooperación simple, sostiene que “en la sociedad moderna, ese poder de los 

reyes asiáticos y egipcios o de los teócratas etruscos, etc., es conferido al capitalista, haga 

éste su entrada en escena como capitalista aislado o —caso de las sociedades anónimas— 

como capitalista combinado”, de allí que el capital, “al expandir la masa del material 

humano explotado, dilata el dominio directo e indirecto ejercido por el capitalista”.15 La 

existencia relacional entre clases dominantes y dominadas aparece nuevamente, al igual 

que en los textos previos, como una cualidad que trasciende históricamente a la sociedad 

capitalista. Para Marx, se trata evidentemente de un fenómeno ligado a la explotación, a 

la apropiación de trabajo ajeno sin contrapartida: 

El capital no ha inventado el plustrabajo. Dondequiera que una parte de la sociedad ejerce 

el monopolio de los medios de producción, el trabajador, libre o no, se ve obligado a añadir 

al tiempo de trabajo necesario para su propia subsistencia tiempo de trabajo excedentario y 

producir así los medios de subsistencia para el propietario de los medios de producción.16  

Sin embargo, esta relación de explotación, ligada a la relación de dominio entre las 

clases, se realiza de una forma históricamente diferenciada en el capitalismo. Aquí 

El plus-trabajo y el trabajo necesario se confunden en un todo. De ahí que también se pueda 

expresar la misma relación diciendo, por ejemplo, que en cada minuto el obrero trabaja 30 

segundos para sí y 30 segundos para el capitalista. No ocurre lo mismo con la prestación 

personal servil. El trabajo necesario, pongamos por caso el que ejecuta el campesino valaco 

para su propia subsistencia, está separado espacialmente de su plustrabajo para el boyardo. 

Realiza el primero en su propia parcela, el segundo en la hacienda del señor. Las dos partes 

del tiempo de trabajo coexisten, por tanto, de manera independiente. Bajo la forma de la 

prestación personal servil el plustrabajo está disociado netamente del trabajo necesario. 

Esta forma diferente de manifestación, como es obvio, no altera la relación cuantitativa 

entre el plustrabajo y el trabajo necesario. Tres días semanales de plustrabajo siguen siendo 

tres días de trabajo que no genera equivalente alguno para el trabajador, ya sea que ese 

trabajo se denomine servil o asalariado.17 

Evidentemente, es esta última observación la que explica, en principio, por qué para 

Marx, más allá de que en el precapitalismo la supuesta explotación se daba mediada por 

vínculos de dependencia personal, esto no afectaría al hecho de categorizar a los sujetos 

dominantes como miembros de una “clase”.18 

                                                           
15 Ibíd., p. 406 y 732.  
16 Marx, K.: El capital, Libro I, Vol. I…, p. 282.  
17 Ibíd., p. 284.  
18 Ídem.  

138



GCEP 

 

Por último, cabe aclarar que tanto el nivel de ingresos como la conciencia de clase son 

determinaciones que aparecen en El capital, pero lejos están de ocupar un rol 

preponderante. En el último caso, es posible divisar una cierta reproducción de la 

concepción citada hasta el hartazgo de El 18 Brumario,19 donde la clase es definida por el 

acto consciente de solidaridad entre múltiples individuos para enfrentar en la lucha a su 

clase antagonista: 

Tiene lugar aquí, pues, una antinomia: derecho contra derecho, signados ambos de manera 

uniforme por la ley del intercambio mercantil. Entre derechos iguales decide la fuerza. Y de 

esta suerte, en la historia de la producción capitalista la reglamentación de la jornada 

laboral se presenta como lucha en torno a los límites de dicha jornada, una lucha entre el 

capitalista colectivo, esto es, la clase de los capitalistas, y el obrero colectivo, o sea la clase 

obrera.20  

Aún así, a lo largo de esta obra, Marx no deja de utilizar constantemente el término 

“clase” allí donde no hay en juego necesariamente una articulación política para la lucha. 

Es decir: prima, de facto, la concepción objetivista, asumiendo como determinantes 

generales tanto al fenómeno de la enajenación —que define a las clases como 

personificaciones— como al antagonismo entre la propiedad privada y la desposesión de 

los medios de producción. 

Como intentaremos demostrar de aquí en más, la mayoría de las determinaciones de 

las clases sociales que aparecen en el flujo de la exposición de Marx en su obra madura, al 

no ser otra cosa que el producto de una construcción lógica (dialéctica, en este caso), 

inevitablemente se alejan del fenómeno real en cuestión, en tanto se le imponen como 

atributos esenciales muchas de sus condiciones aparenciales. En concreto, 

argumentaremos que las clases sociales constituyen un fenómeno específicamente 

capitalista, y que ni la propiedad privada/desposesión de los medios de producción, ni el 

carácter concreto del trabajo, ni mucho menos la relación de dominio, la magnitud de 

ingresos o la conciencia política, son las que explican la existencia de este fenómeno 

social, sino que lo re-presentan. A su vez, pondremos de manifiesto que la raíz de dicha 

representacionalidad se encuentra, como ya señalamos, en el hecho de concebir de forma 

teórica la existencia de un modo de producción mercantil simple (MDPMS) como 

“presupuesto histórico” del modo de producción capitalista (MDPK). Como veremos, esta 

operación lógica concreta permite develar y ocultar, a un mismo tiempo, el carácter 

                                                           
19 “Por cuanto existe entre los campesinos parcelarios una articulación puramente local y la identidad de 

sus intereses no engendra entre ellos ninguna comunidad, ninguna unión nacional y ninguna organización 
política, no forman una clase” (Marx, K.: “El dieciocho brumario de Luis Bonaparte”, en Marx, K. y Engels, 
F.: Obras escogidas, Moscú, Progreso, 1969, p. 177).  

20 Marx, K.: El capital, Libro I, Vol. I… p. 282.  

139



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

privado e independiente del trabajo como determinación más simple del MDPK. En este 

sentido, sostendremos que entre la primera y la segunda sección del Tomo I hay un 

quiebre en el flujo de las determinaciones: las clases sociales no aparecen como fruto 

directo de la producción de mercancías,21 sino que su existencia implica “un desarrollo 

histórico precedente, el producto de numerosos trastocamientos económicos, de la 

decadencia experimentada por toda una serie de formaciones más antiguas de la 

producción social”.22 Por supuesto, este “quiebre” afecta el curso posterior del análisis y 

la síntesis. Según Marx, lo que mediaría entre la simple producción de mercancías y el 

capitalismo es “la llamada acumulación originaria”, que no respondería a las leyes 

inmanentes del capital, es decir, que “no es el resultado del modo de producción 

capitalista, sino su punto de partida”, o sea: constituye prehistoria.23 Veamos en detalle 

cómo esta distinción teórica entre capitalismo, por un lado, y simple producción de 

mercancías, por el otro, le permite a Marx reconocer toda una serie de determinaciones 

objetivas de las clases sociales sin poder retener su contenido sustancial. Para ello, 

volvamos una vez más al punto de partida. 

2. Los problemas en la exposición de Marx 

Como ya observamos, Marx encuentra que el valor de las mercancías no es otra cosa 

que la cristalización del TASNPI. Esta determinación corresponde, en primera instancia, 

al supuesto MDPMS, donde los productores de mercancías son propietarios de sus 

medios de producción y, por tanto, no hay necesidad de que sus propias fuerzas de 

trabajo tomen la forma de mercancía. Y si no hay razón para que el valor se objetive en 

la propia capacidad de trabajo, no es posible la producción capitalista, en tanto los 

individuos que personifican el dinero no tienen de dónde sacar a esa mercancía peculiar, 

que se caracteriza por el hecho de que el consumo de su valor de uso tiene la capacidad de 

producir valor y, por tanto, plusvalor. Sin embargo, para que esto último no suceda 

inmediatamente, se tienen que cumplir al menos uno de estos dos presupuestos, o una 

síntesis de ambos: 

1) Los “simples” productores de mercancías no tienen que competir entre sí. De lo 

contrario, los trabajadores individuales más productivos desplazarían a los menos 

                                                           
21 “Si hubiéramos proseguido nuestra investigación y averiguado bajo qué circunstancias todos los 

productos o la mayor parte de ellos adoptan la forma de la mercancía, habríamos encontrado que ello no 
ocurre sino sobre la base de un modo de producción absolutamente específico, el modo de producción 
capitalista. Esa investigación, empero, es extraña al análisis de la mercancía” (ibíd., p. 206, énfasis 
agregado).  

22 Ídem. 
23 Marx, K.: El capital, Libro I, Vol. III, Buenos Aires, Siglo XXI, 2009, pp. 891 y 893.  

140



GCEP 

 

productivos —por empezar, a los de su misma rama—, dejándolos desprovistos de la 

capacidad de relanzar su proceso de trabajo y, en definitiva, despojándolos de la capacidad 

de reponer sus propios medios de vida y sus medios de producción tras la venta de sus 

propios productos. Si así fuese, tendríamos delante a “simples” productores no teniendo 

más alternativa que vender su propia FDT para reproducirse, esto es: tendríamos delante 

al corazón de la relación social capitalista como fruto inmediato del MDPMS. 

2) Pero si existe la competencia, entonces, por algún motivo extraño, la sustancia- valor 

no debería poder objetivarse en las diversas fuerzas de trabajo, ya que, de lo contrario, 

dicho impulso competitivo llevaría a la posibilidad de que los mismos aparentes “simples” 

productores de mercancías puedan extraerse plusvalor a ellos mismos en tanto 

objetivaciones del TASNPI, esto es, puedan acumular capital autoexplotándose —

fenómeno que, como veremos, el mismo Marx llegó a admitir como una posibilidad del 

modo de producción capitalista. Pero lo que es más importante, nuevamente: podrían 

comenzar a encontrar en el mercado a los recientes “simples” productores que acaban de 

ser derrotados en la competencia, esto es, al igual que en el punto 1, a una masa de fuerza 

de trabajo ajena presentándose bajo la forma de mercancías. 

En definitiva, el MDPMS, esto es, la simple producción de valor, debería enfrentarse 

a ciertas “fuerzas inhibitorias” que nieguen su propia razón de ser. Clarifiquemos esto: 

si estamos hablando de una sociedad de productores de valor, los mismos no pueden tener 

forma de garantizar a priori el intercambio de sus productos, y en el caso de venderlos, 

tampoco tienen forma de equilibrar sus productividades respectivas, ya que, por ser 

productores privados e independientes, ninguno tiene la potestad de imponerle al otro 

qué, cómo, cuándo y cuánto producir. Por el contrario, ¡precisamente por ello producen 

valor! Y es el valor en su forma de equivalente general el que determina todas esas 

características del proceso productivo mediante la circulación, porque es dicha forma su 

propia relación social y, por tanto, es la forma concreta general de sus conciencias y 

voluntades. De aquí que la totalidad de los productores esté necesariamente en 

competencia y cualquiera de ellos esté atado a la posibilidad de ser quien realice la 

necesidad de ser expulsado de su rama por no operar con la productividad normal, 

perdiendo en esta disputa e imposibilitado, por ello, a vender su simple mercancía. Y en 

segundo lugar, en tanto la competencia es una determinación simple de la forma-valor y 

cada productor está coaccionado a ser más productivo so pena de no poder reproducir sus 

condiciones de producción, dicha coacción exige necesariamente, desde un primer 

momento, una mayor extensión de la jornada laboral o una mayor intensidad del trabajo, 

y presiona, en definitiva, hacia la innovación técnica. Es decir, la competencia exige la 

autoexplotación: la producción de un plus-valor, de un valor que excede al equivalente de 

141



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

los medios de vida que necesita el productor individual para reproducirse. Con lo cual, allí 

donde estamos viendo supuestos simples productores de mercancías, que personifican 

únicamente su aparente “simple” mercancía individual, lo que en realidad estamos viendo 

es un momento de la personificación de la mercancía FDT y de la valorización del valor. 

Por más “irracional que parezca on first view”, como el mismo Marx llegó a observarlo 

incipientemente, esto necesariamente es así: 

Es posible que estos productores [artesanos y campesinos], que trabajan con medios de 

producción propios, no se limiten a reproducir su fuerza de trabajo, sino que creen, además, 

una plusvalía, aunque su posición les permite apropiarse su plustrabajo o una parte de él 

[…]  El campesino o artesano independiente se desdobla en dos personas. En cuanto 

poseedor de los medios de producción, es capitalista y, en cuanto trabajador, su propio 

asalariado. Ello quiere decir que, en tanto que capitalista, se paga su salario y obtiene su 

ganancia de su capital, es decir, que se expropia a sí mismo como trabajador asalariado y 

que se paga, en la plusvalía, el tributo que el trabajo debe al capital […]  Se pone de 

manifiesto aquí de modo muy palmario que el capitalista en cuanto tal es solamente función 

del capital y el trabajador función de la fuerza de trabajo.24 

Sin embargo, Marx aquí está asumiendo esta posibilidad únicamente para el caso del 

MDPK. La pregunta que cabe aquí, entonces, es: ¿por qué este mismo fenómeno no se 

estaría dando inmediatamente en el supuesto MDPMS? El obstáculo metodológico aquí 

se hace evidente: ya señalamos que Marx necesita, al aplicar la lógica dialéctica hegeliana 

en su análisis del capital, construir la teoría de la valorización del valor, y es por ello que 

precisa postular ciertas categorías “previas” para llegar a captar el automovimiento del 

capital, esto es, al capital como sujeto. Necesita postular un “proto-valor” como primera 

afirmación; al valor como su negación simple; y, finalmente, al capital como la negación 

de la negación, como valor que se reproduce a sí mismo, produciendo más de sí.25 Como 

exige la Lógica de Hegel, la sustancia —el valor— debe devenir sujeto. Pero nuestra 

reproducción no encuentra ninguna necesidad objetiva en estas categorías previas. No son 

más que representaciones necesariamente externas al concreto que se pretende reconocer 

en su automovimiento. No existe ni puede existir producción de mercancías que no sea 

producción de valor, y no puede existir producción de valor que no sea el movimiento 

inicial inmediato de la producción de plusvalor. 

De todos modos, repetimos, Marx precisa postular un momento de “quietud” donde la 

producción de valor se vea “inhibida” en su automovimiento, es decir, se vea inhibida de 

producir plusvalor. Y es aquí donde entran en juego los dos presupuestos ya mencionados. 

                                                           
24 Marx, K.: Teorías sobre la plusvalía, Tomo I, México, FCE, 1980, pp. 378 y 379, énfasis agregado.  
25 Cosic, N. y Vivanco, A.: op. cit., p. 64.  

142



GCEP 

 

Por empezar, antes de la emergencia del MDPK, el supuesto MDPMS aparece 

“subordinado” históricamente a otros modos de producción que reprimen la competencia: 

Ciertamente, este modo de producción [el MDPMS] existe también dentro de la esclavitud, 

de la servidumbre de la gleba y de otras relaciones de dependencia. Pero sólo florece, sólo 

libera toda su energía, sólo conquista la forma clásica adecuada, allí donde el trabajador es 

propietario privado libre de sus condiciones de trabajo, manejadas por él mismo: el 

campesino, de la tierra que cultiva; el artesano, del instrumento que manipula como un 

virtuoso.26 

De allí que: 

En los modos de producción paleoasiático, antiguo, etc., la transformación de los productos 

en mercancía y por tanto la existencia de los hombres como productores de mercancías, 

desempeña un papel subordinado, que empero se vuelve tanto más relevante cuanto más 

entran las entidades comunitarias en la fase de su decadencia.27  

Y en el modo de producción feudal (MDPF), es evidente para Marx que allí no sólo 

existían simples productores de mercancías, sino también acumulación de capital 

(comercial y usurario). Aún así, “El régimen feudal en el campo y la constitución 

corporativa en la ciudad, le impedían al capital dinerario —formado por medio de la usura 

y el comercio— transformarse en capital industrial”.28 En el caso de la ciudad feudal, 

desde el punto de vista de las personificaciones del valor, esto implicaba que “las leyes 

gremiales impedían sistemáticamente, mediante la limitación severísima del número de 

aprendices que podía emplear un solo maestro gremial, la conversión de éste en 

capitalista”.29 

El segundo presupuesto también aparece con claridad: en tanto y en cuanto la 

enajenación del trabajo en la simple mercancía todavía es una enajenación “deficiente”, 

ya que la producción de valor se hace “rodeada” y “reprimida” por los vínculos de 

dependencia personal —que constituyen aquí la “relación social general”—, no hay 

necesidad de ver que los productores sean el vehículo plenamente enajenado de la 

producción de plusvalor, ya que la producción de valor aquí se hace para satisfacer 

necesidades personales. En la pura exposición lógica de la circulación simple Marx lo pone 

de manifiesto: aquí el sentido de la circulación de mercancías es el consumo individual de 

la persona y no al revés, aunque paradójicamente esté personificando el valor.30 Esto no 

                                                           
26 Marx, K.: El capital, Libro I, Vol. III…, p. 951, énfasis agregado.  
27 Marx, K.: capital, Libro I, Vol. I…, pp. 96 y 97, énfasis agregado.  
28 Marx, K.: El capital, Libro I, Vol. III…, pp. 938 y 939, énfasis agregado.  
29 Marx, K.: El capital, Libro I, Vol. II…, pp. 436 y 437, énfasis agregado.  
30 “El ciclo M-D-M parte de un extremo constituido por una mercancía y concluye en el extremo 

configurado por otra, la cual egresa de la circulación y cae en la órbita del consumo. Por ende, el consumo, 

143



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

es otra cosa que la “dialéctica pequeñoburguesa” en su máximo esplendor: en tanto 

propietarios privados de los medios de producción, los simples productores de mercancías 

se reproducen, por una parte, mediante la producción de valor, y por la otra, mediante la 

producción directa de los bienes que ellos mismos consumen, es decir, mediante vínculos 

de dependencia personal, más no sea la “unidad familiar”. La enajenación todavía no es 

“plena”. Por lo tanto, aún admitiendo la competencia y la consecuente expansión del 

MDPMS —y hasta asumiendo una producción limitada de plusvalor—, como en el ejemplo 

inglés que nos ofrece Marx de fines del siglo XIV, aún así aquí 

la inmensa mayoría de la población se componía entonces —y aún más en el siglo XV— de 

campesinos libres que cultivaban su propia tierra, cualquiera que fuere el rótulo feudal que 

encubriera su propiedad […] Los trabajadores asalariados agrícolas se componían en parte 

de campesinos que valorizaban su tiempo libre trabajando en las fincas de los grandes 

terratenientes, en parte de una clase independiente —poco numerosa tanto en términos 

absolutos como en relativos— de asalariados propiamente dichos. Pero también estos 

últimos eran de hecho, a la vez, campesinos que trabajaban para sí mismos, pues además 

de su salario se les asignaba tierras de labor con una extensión de 4 acres y más, y asimismo 

cottages. Disfrutaban además, a la par de los campesinos propiamente dichos, del usufructo 

de la tierra comunal, sobre la que pacía su ganado y que les proporcionaba a la vez el 

combustible: leña, turba, etc.31 

Por ello, para Marx, en este caso todavía no cabe hablar del MDPK, sino que estamos 

frente al MDPMS subordinado, a su vez, al MDPF. La existencia del MDPK implica la 

negación del MDPMS,32 y ello sólo es posible allí donde se enfrentan y entran en contacto 

dos clases muy diferentes de poseedores de mercancías; a un lado los propietarios de dinero, 

de medios de producción y de subsistencia, a quienes les toca valorizar, mediante la 

adquisición de fuerza de trabajo ajena, la suma de valor de la que se han apropiado; al otro 

lado, trabajadores libres, vendedores de la fuerza de trabajo propia y por tanto vendedores 

de trabajo.33  

Repitamos el argumento: para que el valor se valorice, para que el valor se erija en un 

“sujeto automático” o “sustancia en proceso”, es necesario que aparezca, por un lado, la 

clase capitalista como personificación del dinero que se valoriza, y por el otro, la clase 

obrera como personificación de la mercancía FDT. Para Marx, esto sólo sucede allí donde 

                                                           
la satisfacción de necesidades o, en una palabra, el valor de uso, es su objetivo final” (Marx, K.: El capital, 
Libro I, Vol. I…, p., 183). 

31 Marx, K.: El capital, Libro I, Vol. III…, pp. 896 y 897.  
32 “El modo capitalista de producción y de apropiación, y por tanto la propiedad privada capitalista, es 

la primera negación de la propiedad privada individual, fundada en el trabajo propio” (ibíd., pp. 953-
954).  

33 Ibíd., p. 892.  

144



GCEP 

 

los productores privados e independientes son “despojados de todos sus medios de 

producción, así como de todas las garantías que para su existencia les ofrecían las viejas 

instituciones feudales”.34 Queda plenamente de manifiesto, entonces, que para Marx lo 

que determina a la clase obrera y a la clase capitalista no es la modalidad concreta en que 

se está organizando la producción —en nuestro caso, de forma privada e independiente— 

y, por tanto, la cualidad de la mercancía que están personificando en cada caso, sino el 

quantum, el grado de propiedad o desposesión de los medios de producción y de vida. Y 

al proceder de forma lógica, esto es, al invertir la relación entre cualidad y cantidad, no es 

casual que Marx caiga finalmente en la inversión ideológica de definir el MDPK por su 

forma jurídica de expresión: el “grado” de propiedad privada. 

Digámoslo una vez más: los dos presupuestos mediante los cuales el ficcional MDPMS 

se diferencia del MDPK no pueden ser más que productos de una construcción lógica. Pero 

aquí hay algo mucho más relevante a destacar (y criticar) del proceder de Marx, y es que 

ambos presupuestos demuestran sustentarse sobre una tercera premisa más general: el 

axioma de que un modo de producción puede “entrar” en relación con “otro” modo de 

producción, lo que mutila directamente la comprensión de la determinación más simple 

del ser genérico humano: el hecho mismo de que su socialidad es el trabajo. En otras 

palabras, Marx se desentiende aquí de que lo que está en juego en un modo de producción 

es la forma de organización del trabajo total de la sociedad. Como lo señalan los y las 

camaradas del Grupo de Estudios en Materialismo Histórico (GEMH):  

Si existieran dos (o más) modos de producción coexistiendo, eso supondría que la socialidad 

humana es un ente abstracto que trasciende a la forma cualitativa, material, en que se 

organiza la producción. La socialidad humana se transforma una vez más, mediante esta 

operación lógica, en una mera relación cuantitativa, en una abstracta suma de cualidades, 

por ejemplo: MDPMS + MDPE o bien, MDPMS + MDPF + MDPK, o bien, MDPE + MDPK, 

etc. En cualquiera de estas combinaciones, más simples o más complejas y virtualmente 

infinitas (a gusto del intérprete), los marxistas (junto con Marx) nunca especifican qué 

cualidad unifica a estos múltiples modos, con lo cual, no tienen otra alternativa que concebir 

como “unidad” al modo de producción “predominante”, esto es, al modo que aparentemente 

más se repite en la combinatoria. De esta forma, la sociedad humana termina siendo 

concebida como una suma de sociedades, y cada sociedad, en definitiva, como una suma de 

individuos. La libre individualidad, por más potente que sea la teoría en cuestión, vuelve una 

vez más a erigirse en el principio —y el fin— de lo social.35   

                                                           
34 Ibíd., p. 894.  
35 GEMH: “El materialismo histórico como crítica del fetichismo de la mercancía”, en Síntesis, N. 1, 2025, 

pp. 114-115.  

145



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

Si, por el contrario, despejamos todas estas representaciones ideológicas apologéticas 

del MDPK que circulan en el texto de Marx, podemos reconocer entonces el carácter 

fetichista del concepto de “producción mercantil simple” como antítesis del capital: no 

necesitamos apelar a ninguna abstracción cuantitativa para explicar la necesidad de que 

un individuo tenga que personificar no sólo la fuerza de trabajo, sino incluso ser su propio 

capitalista y hasta su propio terrateniente. No es la relación aritmética entre una 

“disminución” de los vínculos de dependencia personal frente a una “expansión” de la 

producción privada e independiente —la llamada “producción mercantil generalizada” — 

la que explica la necesidad del trabajo asalariado, ni mucho menos la expropiación 

mediante la abstracta violencia ejercida sobre la masa de productores. Es exactamente al 

revés: es la emergencia cualitativa del trabajo privado e independiente como negación 

absoluta —como superación— de los vínculos de dependencia personal, la que explica la 

existencia del trabajo asalariado —y su expansión— como una relación que puede y debe, 

incluso, establecerla un individuo consigo mismo. Desde el propio punto de partida, esto 

es, desde que se produce valor, sea cual fuere la rama de producción que tomemos como 

ejemplo, ya estamos ante la producción social de plusvalor. Unos productores estarán 

personificando tanto su FDT como también la propiedad del valor que individualmente 

están valorizando, siendo entonces tanto obreros como sus propios capitalistas. En otros 

casos, allí donde la productividad sea socialmente deficiente —o bien sea la productividad 

social normal pero sin autoexplotación—, tan solo tendremos trabajadores que, mientras 

aparecen como simples productores de tal o cual mercancía, lo que están haciendo 

esencialmente es producir su FDT para el capital que se está acumulando en las unidades 

productivas con las que están compitiendo.36 Y es éste el contenido económico que, en 

cuanto emerge, se realiza a través de la forma política de la expropiación de las masas 

trabajadoras, que ya son clase obrera. A partir de esta reproducción, como veremos, la 

“llamada acumulación originaria”, lejos de constituir el “presupuesto histórico” del 

capital, demuestra ser su primer movimiento como forma histórica del metabolismo 

humano. 

                                                           
36 Incluso su apariencia puede ser mucho más hermética para el análisis científico: puede aparecer como 

un sujeto que no produce mercancías, sino como un productor “autosuficiente” (“campesinos”, 
“comunidades indígenas”, etc.). En este caso también se está personificando a la clase obrera, ya que su 
aparente “producción para el consumo” no es otra cosa que un momento de la producción de la mercancía 
FDT para el capital (nos referimos aquí a lo que Marx denomina representacionalmente como 
“sobrepoblación latente”). Al respecto, ver: Malvicini Di Lazzaro, L. y Cosic, N.: “Entre la hoz y el martillo: 
un debate marxista contemporáneo sobre las clases sociales en el campo argentino”, en Revista Izquierdas, 
N. 50, 2021, pp. 1-23.  

146



GCEP 

 

3. El descubrimiento del fenómeno de la “doble personificación” como crítica 

de la concepción marxista de las clases sociales 

A partir de lo expuesto, como conclusión preliminar, podemos afirmar entonces que el 

MDPMS es una pura abstracción conceptual, una proyección de una determinación 

específica del MDPK sobre la forma en que se articula la producción precapitalista.37 En 

otras palabras, estamos afirmando, en línea con los desarrollos del GEMH, que la 

producción de mercancías sólo es posible recién cuando los vínculos de dependencia 

personal se universalizan y, por tanto, se afirman mediante su propia negación, esto es, 

cuando el trabajo total de la humanidad se organiza de forma privada e independiente, lo 

que implica la producción de plusvalor y, por tanto, el inicio de un proceso de 

concentración y centralización del capital y, en definitiva, todos los fenómenos asociados 

que se desencadenaron de forma acelerada desde el siglo XVI en adelante. Pero lo más 

importante a destacar de esta conclusión es el hecho de que ya teníamos delante la 

determinación más simple de las clases sociales, lo que explica sustancialmente su 

existencia: el TASNPI, esto es, la producción de valor. Dicho claramente: la producción de 

mercancías es, a su vez, la producción inmediatamente enajenada de los seres humanos 

como personificaciones del capital global, esto es, como clases sociales. Se trata de un 

fenómeno estrictamente moderno, un salto histórico cualitativo que no tiene más de 

quinientos años de vida. En tanto observamos a un solo productor de mercancías, estamos 

viendo ya, inmediatamente, a un miembro de la clase obrera, e incluso también, 

posiblemente, a un obrero que es, a su vez, su propio capitalista (y hasta su propio 

terrateniente).38  

En este punto exacto comienza a evidenciarse el carácter fetichista de las condiciones 

mayormente esgrimidas por Marx y los marxistas —junto a cientistas sociales en general— 

a la hora de dar cuenta de la existencia y los atributos de las clases. Por empezar, queda 

de manifiesto que las clases sociales no se explican por la propiedad privada de los 

                                                           
37 Robles Báez, M.: “Marx: sobre el concepto de capital”, en Economía: Teoría y Práctica, N. 7, 1997; 

Arthur, C.: “Value, Labour and Negativity”, en Capital & Class, N. 73, 2001, pp. 15-39; The New Dialectic 
and Marx’s Capital, Leiden-Boston, Brill, 2004, p. 20.  

38 De todos modos, ante el ojo del historiador, del marxista o del cientista social en general, mutilado en 
sus potencias por la forma teórica de conocimiento, no puede más que replicar que en el siglo XVI no solo 
había productores de mercancías, sino también campesinos, artesanos, siervos, señores, amos, esclavos, 
reyes, emperadores, etc. Por supuesto, esto no es otra cosa que explicar la sociedad a partir de sus 
apariencias, como si detrás de ellas no existiera contenido alguno. Es tarea de la investigación dialéctica, 
por el contrario, dilucidar en cada caso qué clase o clases sociales está personificando aquel sujeto que 
aparece jurídicamente como un esclavo o un amo, como un siervo o un señor, como un funcionario de la 
Corona, etc. 

147



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

medios de producción39 —lo que no es otra cosa que explicar el contenido económico por 

su forma jurídica de manifestarse, esto es, invertir las determinaciones más generales 

descubiertas por el mismo padre fundador de la crítica de la economía política—.40 Es 

justamente al revés: la propiedad privada de los medios de producción se explica por la 

existencia de las clases sociales, esto es, por la existencia de productores privados e 

independientes que compiten entre sí en la producción y apropiación de valor y, por tanto, 

plusvalor. Creer que un miembro de la clase obrera es tal por ser un “desposeído de los 

medios de producción” no explica lo más elemental: cómo es posible que ese obrero 

produzca su FDT como mercancía.41 Por su parte, asumir que un miembro de la clase 

capitalista es tal por ser “propietario privado de los medios de producción” es presuponer 

que los medios de producción son capital por naturaleza. Por el contrario, de lo que se 

trata es de explicar cómo es posible que los medios de producción tomen la forma de 

mercancía y, por ello mismo, puedan entrar al proceso productivo como capital. 

                                                           
39 Kautsky, K.: La cuestión agraria, México, Siglo XXI, 2002, p. 368; Lenin, V.: Obras completas, N. 39, 

Progreso, Moscú, 1986, pp. 289 y 290; Dobb, M.: Economía política y capitalismo, México, FCE, 1973, p. 
45; Sweezy, P.: Teoría del desarrollo capitalista, México, FCE, 1973, p. 68; Harnecker, M.: Los conceptos 
elementales del materialismo histórico, Santiago de Chile, Siglo XXI, 1972, pp. 43 y 168; Mandel, E.: El 
capitalismo tardío, México, Era, 1979, p. 570; Callinicos, A.: The revolutionary Ideas of Karl Marx, London, 
Melita Press, 2010, p. 112; Sartelli, E.: La cajita infeliz, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2014, p. 65.  

40 Marx, K.: Contribución a la crítica de la economía política, Madrid, Siglo XXI, 2008, pp. 3-7. 
41 El obrero es tan propietario privado de los medios de producción como el capitalista. Si no contara 

con herramientas, casa, comida, etc., no tendría forma de organizar su trabajo privado e independiente para 
producir su fuerza de trabajo como mercancía, esto es, no tendría forma de reproducirse como obrero. Otro 
asunto muy distinto es que no sea propietario privado de los medios de producción que funcionan como 
forma concreta del capital individual que lo explota. El estructuralismo marxista intentó salvar este escollo 
distinguiendo teóricamente el “trabajo individual” del “trabajo social”. Para Balibar, en el modo de 
producción capitalista la burguesía aparece portando una “doble función”: en tanto “propietaria”, es 
explotadora de la fuerza de trabajo, y en tanto “apropiadora real”, organizadora de la producción 
cooperativa. De esta manera, en la medida en que sólo el producto del trabajo del proceso de producción 
dirigido por el capitalista arroja un valor de uso “utilizado por la sociedad y reconocido por ella”, los trabajos 
individuales devienen así trabajos sociales y los medios de producción “medios de producción sociales”, los 
únicos “que pueden funcionar como tales”. Entonces, el trabajo individual del obrero es representado como 
trabajo no social por ser su producto tan sólo de “uso efectivo”, constituyéndose el proceso como una “no-
organización”. Dejando de lado que Balibar borra la subjetividad productiva expandida de la clase obrera, 
en su determinación más simple esta construcción resulta apologética por representar un trabajo 
abstractamente individual en contraposición con un trabajo abstractamente social en lo que hace tanto al 
gasto de energía como a la objetivación de tal gasto en un producto del trabajo. Pero, como descubrió Marx, 
el individuo es la sociedad, no existe ningún trabajo ni consumo individuales que no sean la forma concreta 
de un trabajo y un consumo sociales. En este punto JIC comparte la misma inversión que Balibar: el hecho 
de que el obrero consuma inmediatamente el producto de su trabajo no convierte a este último en un 
“trabajo individual”. El individuo, cuando se produce a sí mismo, es la sociedad produciéndose a sí misma.  
No solo porque el individuo se produce para producir valores de uso para otros, ni tampoco por el simple 
hecho de que produce gracias al consumo de valores de uso que produjeron otros; sino esencialmente porque 
no hay nada en su ser que no sea la sociedad, desde sus simples células hasta su último pensamiento. En 
este sentido, su trabajo, sus medios de producción y su producto son tan sociales como los que más (Balibar, 
E.: “Acerca de los conceptos fundamentales del materialismo histórico”, en Althusser, L. y Balibar, E.: Para 
leer el capital, Buenos Aires, Siglo XXI, 2004, pp. 229-236; Iñigo Carrera, J.: Conocer el capital hoy. Usar 
críticamente El Capital, Buenos Aires, Imago Mundi, 2021, p. XIV; y GEMH: op. cit., pp. 115-118).  

148



GCEP 

 

En segundo lugar, si comprendemos que las clases sociales son personificaciones de 

mercancías, en tanto son personificaciones del capital global, queda inmediatamente 

expuesto el carácter ideológico de considerarlas determinadas por una relación de 

dominio. El fenómeno es precisamente su antítesis: las clases sociales son formas 

económicas diametralmente opuestas a la existencia de castas, estamentos u órdenes, 

esto es, a la relación de dominio como forma de organizar la producción. Es por esto que 

la explotación, la absorción de trabajo ajeno sin contrapartida, sólo es posible en el modo 

de producción capitalista, porque justamente es la relación que especifica a las clases 

sociales. Para sostener que un individuo se está apropiando de una cantidad determinada 

de trabajo sin ofrecer su equivalente, primero debe existir el equivalente como forma 

social. Pero para reconocer este fenómeno a cabalidad es preciso penetrar con mayor 

profundidad en las determinaciones más simples ya expuestas. Observemos en detalle. 

Para comprender la forma más abstracta de las clases sociales como fenómeno histórico 

emergente del modo de producción capitalista —como la negación de la relación de 

dominio entre castas, órdenes u estamentos—, no tenemos otro camino que tomar la 

relación social más básica que puede existir entre los órganos individuales de este 

metabolismo y sintetizar sus potencias. Como acabamos de argumentar, la relación más 

básica de éste modo de producción es aquella que se manifiesta en el intercambio entre 

productores privados e independientes de simples mercancías. Pero ya sabemos que dicho 

intercambio no puede ser más que un momento de la producción de sus respectivas 

fuerzas de trabajo como mercancías, ya que todos los productores de valor, de forma más 

o menos directa, están necesariamente en competencia. Para ver el movimiento que 

determina a las clases sociales en su pureza, tomemos el ejemplo de la relación de 

competencia directa entre dos simples productores de la misma especie de mercancía; por 

ejemplo, dos productores de pan. 

 

149



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

Como podemos ver en el esquema, ambos productores (P1 y P2), propietarios de sus 

medios de producción, necesitan producir mínimamente el equivalente —en pan— a todos 

los medios de vida necesarios —que ellos no producen— para reproducir sus respectivas 

subjetividades productivas —esto es, sus propias fuerzas de trabajo— para relanzar sus 

ciclos individuales de producción y consumo. Si bien pareciera que, en ambos casos, el 

valor se está objetivando meramente en M, es decir, en el pan, con tan sólo dar un paso en 

la síntesis es suficiente para comprender que tanto la producción del pan como la 

realización de su valor son momentos de la producción y reproducción de sus FDT como 

mercancías. En tanto ambos están en competencia, alguno de ellos deberá producir más 

o ser más productivo so pena de que su contrincante —a quien no tiene forma de 

imponerle qué, cuánto, cómo y cuándo producir— absorba su parte de la demanda social 

solvente. Sea uno u otro, por la presión misma de la competencia, alguno deberá producir 

(o absorber en la circulación) un valor por encima del equivalente a las mercancías que 

necesita consumir para reponer su FDT: deberá producir plusvalor. 

 

En este caso, P2, al producir pan, no sólo está personificando su FDT como mercancía, 

sino que se está abriendo crédito a sí mismo como capitalista, esto es, como 

personificación del valor que se valoriza. Este despliegue de la determinación demuestra, 

una vez más, que no es la propiedad privada de los medios de producción que funcionan 

como capital lo que determina a la clase capitalista —como ya señalamos, una 

apologética propia de gran parte de la teoría marxista, que explica el contenido económico 

por su forma jurídica de expresión—, sino que la propiedad privada del capital brota de 

la producción de plusvalor y la consecuente necesidad de su personificación. 

Observémoslo más detenidamente: quien aparece como propietario privado del capital, 

en este caso, es el mismo individuo que lo produjo, pero no como un simple productor en 

abstracto, sino como doble personificación: en tanto productor de valor y plusvalor, esto 

150



GCEP 

 

es, como personificación de la mercancía FDT, es obrero; en cuanto personificación del 

valor individual que se valoriza, es capitalista. Entonces cabe preguntarse una vez más: 

¿por qué dicho sujeto es propietario del valor que se valoriza? Simplemente, porque es él 

mismo el sujeto que lo produce. Aquí no hay que apelar a ningún “falseamiento” o 

“ruptura” de la ley de la producción mercantil.42 ¡Pero esta determinación no se queda 

“quieta” ahí! Como todo contenido, se sigue desplegando a través de sus formas. En tanto 

P2 está produciendo su relación social como capital, si logra desplazar a P1 en la 

competencia, ahora porta la capacidad objetivada —el dinero— para comprarle su FDT y 

ponerlo a producir plusvalía para él: 

 

Si nos quedamos en el plano de la reproducción simple, suponiendo una tasa de 

explotación del 100%, P2 está en condiciones de consumir parasitariamente los mismos 

valores de uso que antes, pero sin participar en absoluto del proceso productivo. Esto 

demuestra varias cuestiones radicalmente trascendentales para nuestra investigación. En 

primer lugar, que el capitalista no requiere ninguna subjetividad productiva específica 

que deba ser alimentada. P1 puede tomar en sus manos todo el proceso productivo: la 

organización del mismo, su ejecución, la circulación del producto y la autocoacción 

necesaria para rendir lo que le exige P2, so pena de quedar desempleado. Por supuesto, 

tanto como en el caso primitivo de P2, donde debía enfrentarse a sí mismo para 

                                                           
42 “[…] es evidente que la ley de la apropiación o ley de la propiedad privada, ley que se funda en la  

producción y circulación de mercancías, se trastrueca, obedeciendo a su dialéctica propia, interna e 
inevitable, en su contrario directo. El intercambio de equivalentes, que aparecía como la operación 
originaria, se falsea a tal punto que los intercambios ahora sólo se efectúan en apariencia, puesto que, en 
primer término, la misma parte de capital intercambiada por fuerza de trabajo es sólo una parte del producto 
de trabajo ajeno apropiado sin equivalente, y en segundo lugar su productor, el obrero, no sólo tiene que 
reintegrarla, sino que reintegrarla con un nuevo excedente. La relación de intercambio entre el capitalista 
y el obrero, pues, se convierte en nada más que una apariencia correspondiente al proceso de circulación, 
en una mera forma que es extraña al contenido mismo y que no hace más que mistificarlo” (Marx, K.: El 
capital, Libro I, Vol. II…, pp. 720 y 721). ¿Qué tipo de “dialéctica” es ésta, que encuentra contenidos que 
toman formas que le son completamente extrañas? 

151



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

autoexplotarse, aquí ya estamos ante el fenómeno de la lucha de clases en su forma 

primitiva. Pero lo importante a retener en esta instancia son estos dos aspectos: primero, 

que desde el principio del movimiento, ser capitalista no implica otro trabajo que el 

consumo parasitario de plusvalor —un trabajo completamente improductivo—; segundo, 

que —también desde el principio— las tareas de organización de la producción, la 

ejecución, la autocoacción y la realización de la plusvalía están en manos del obrero. Si 

P2 necesita entrar nuevamente en el proceso productivo, más no sea para vigilar a P1 con 

la intención de que cumpla con su trabajo, ésta tarea será un TASNPI que se deberá reflejar 

en el valor final del producto, con lo cual, P2 nuevamente estará personificando su FDT 

como mercancía y deberá pagarse el salario correspondiente.  

Por supuesto, el movimiento práctico del capital, así como oculta que el obrero le vende 

su FDT al capitalista y no su trabajo,43 también oculta este fenómeno, que sin dudas es 

mucho más espinoso —sobre todo para la teoría marxista, que en todas sus vertientes 

demuestra su impotencia para reconocerlo—. Nos referimos al hecho ya señalado de que 

el capitalista, como tal, no cumple ninguna función en el proceso productivo: no son los 

capitalistas a quienes “les toca valorizar”.44 El capitalista no “consume la fuerza de trabajo 

que ha adquirido”,45 sino, por el contrario, únicamente el producto del consumo de esa 

FDT: la plusvalía. Los que dirigen la producción, los que coaccionan a los obreros y los 

que llevan las mercancías a la circulación para realizar el plusvalor, todos ellos son 

miembros de la clase obrera y constituyen el obrero colectivo tanto como los llamados 

“productores directos”. Y son tan explotados como ellos, porque la explotación es un 

fenómeno impersonal: es lo que hace el capital con el obrero colectivo, no sobre obreros 

abstractamente individuales.46 Lo que es lo mismo que decir que la explotación es lo que 

se hace la clase obrera a sí misma, porque es ella quien produce el capital y, con él, a la 

                                                           
43 “En todos los países del modo de producción capitalista la fuerza de trabajo sólo se paga después que 

ha funcionado durante el plazo establecido en el contrato de compra, por ejemplo al término de cada 
semana. En todas partes, pues, el obrero adelanta al capitalista el valor de uso de la fuerza de trabajo; aquél 
le permite al comprador que la consuma antes de haber recibido el pago del precio correspondiente. En 
todas partes es el obrero el que abre crédito al capitalista. Que este crédito no es imaginario lo revela no sólo 
la pérdida ocasional del salario acreditado cuando el capitalista se declara en quiebra, sino también una 
serie de efectos de carácter más duradero” (Marx, K.: El capital, Libro I, Vol. I…, pp. 211 y 212). Esta forma 
general en que se efectúa la compra de la FDT ya es portadora de la ideología del capital, que se consolida 
con su forma jurídica expresa: el contrato de trabajo como la compra del servicio del trabajador, como el 
pago por el trabajo concreto.  

44 Marx, K.: El capital, Libro I, Vol. III…, p. 892.  
45 Marx, K.: El capital, Libro I, Vol. I…, p. 280.  
46 “Para trabajar productivamente ahora ya no es necesario hacerlo directa y personalmente; basta con 

ser órgano del obrero global, con ejecutar cualquiera de sus funciones parciales. La definición originaria de 
trabajo productivo brindada más arriba, derivada de la propia naturaleza de la producción material, sigue 
siendo válida para el obrero global, considerado como totalidad. Pero ya no es aplicable a cada uno de sus 
miembros, tomado singularmente” (Marx, K.: El capital, Libro I, Vol. II…, p. 616). 

152



GCEP 

 

clase capitalista. El que consume la FDT, entonces, no es el capitalista, sino el capital. Y 

es justamente por ello que el capitalista puede apropiarse de trabajo ajeno sin 

contrapartida, esto es, sin participar del proceso productivo, sin ofrecer ningún TASNPI 

equivalente al plusvalor del que se apropia. Es en este sentido que la comparación que 

hace Marx de los capitalistas con los reyes asiáticos, los emperadores egipcios o los 

teócratas etruscos, etc., no tiene ningún asidero: ni el rey, ni el emperador, ni el teócrata 

pueden delegar su “función directiva, vigilante y mediadora” como efectivamente lo hace 

el capitalista, ni mucho menos el “capitalista combinado” —como denomina Marx a los 

accionistas de las sociedades anónimas—, forma concreta que manifiesta de manera 

palmaria el carácter absolutamente parasitario de la burguesía, que no necesita portar 

ningún atributo productivo específico, sino tan sólo la relación social general en su 

bolsillo.47 

Volvamos entonces nuevamente a observar la diferencia entre la relación de 

explotación como fenómeno propio de la relación social capitalista, frente a la relación de 

dominio como forma general de organizar la producción precapitalista. En el primer caso, 

la explotación supone la imposibilidad de la asignación directa de producción y consumo 

entre las clases, justamente por tratarse de personificaciones de mercancías, esto es, por 

ser productores privados e independientes. Incluso en el caso en que la misma persona se 

autoexplota, esto es, que personifica tanto a la clase obrera como a la clase capitalista, no 

tiene forma de asignarse a priori lo que debe producir y lo que le toca consumir en cada 

caso como parte alícuota del trabajo total de la sociedad. Esa información la porta su 

mercancía: es su valor y plusvalor. Pero apenas observamos a un productor que tiene la 

capacidad de comprar fuerza de trabajo ajena, la imposibilidad de la asignación directa se 

pone más crudamente de manifiesto: aquí el contrato de trabajo implica el enfrentamiento 

de individuos libres, con lo cual, siguiendo nuestro ejemplo, P2 como capitalista nunca 

podría imponerle a P1 que produzca la mercancía FDT para él, ni tampoco cómo, cuándo 

                                                           
47 Marx, como vimos en el caso de Teorías de la plusvalía, logró divisar incipientemente el fenómeno de 

la doble personificación. En El capital también aparece fugazmente referido dicho fenómeno, pero 
claramente re-presentado y reducido a su expresión cuantitativa: se menciona la posibilidad de que la 
persona del capitalista sea a la vez su obrero en tanto realice “trabajo directo”, y se considera esta relación 
como “híbrida”, como si se tratara de —por dar alguna proporción arbitraria— un 60% capitalista y un 40% 
obrero. Se comprende, entonces, por qué se lo conceptualiza como “pequeño patrón” (Marx, K.: El capital, 
Libro I, Vol. I…, p. 374). Se pone de manifiesto aquí nuevamente la importancia del concepto de “trabajo 
inmaterial” en la obra de Marx, en este caso para poder establecer la equiparación ideológica entre, por un 
lado, ciertas personificaciones de vínculos de dependencia (reyes, emperadores, teócratas), y por el otro, 
ciertas personificaciones de mercancías (los capitalistas). Se concibe que el trabajo intelectual y coactivo, es 
decir, el comando de la producción, al ser supuestamente una actividad “inmaterial”, no alimentaría el 
metabolismo social y, por tanto, se apropiaría de trabajo ajeno “sin contrapartida”, es decir, subsistiría “a 
costa” del trabajo “directo” o “manual” como sinónimos de “trabajo material”. Se evidencia una vez más el 
papel apologético —portado aquí en la forma lógico-dialéctica de conocimiento— de la dualidad 
idea/materia. 

153



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

y cuánto de ella producir. En el segundo caso, la relación de dominio implica exactamente 

lo opuesto: por ejemplo, en la relación de esclavitud, el amo tiene la potestad personal de 

asignarle qué, cómo, cuánto y cuándo producir a su esclavo, y qué parte del producto del 

trabajo le toca consumir para reproducirse. Pero, a su vez —y esta es una distinción de 

vital importancia con respecto a la relación entre las clases—, el amo no tiene la 

posibilidad de apropiarse del trabajo del esclavo sin contrapartida: debe realizar el 

trabajo de asignarle producción y consumo al esclavo, de producir la ideología del dominio 

y de, llegado el caso, coaccionarlo físicamente. Desprendiéndonos de todo resabio moral 

para analizar el fenómeno, queramos o no, el amo debe consumir los productos del 

esclavo para reproducirse como amo, tanto como el esclavo debe consumir los productos 

del amo para reproducirse como esclavo, donde dichos productos son los actos de decirle 

qué hacer, qué pensar, qué consumir y castigarlo.48 Y es por eso que sus productos (tanto 

del amo como del esclavo) no tienen la necesidad de tomar la forma de la mercancía. 

Queda claro, en definitiva, que el correlato establecido entre explotación y dominio 

constituye una concepción portadora del fetichismo de la mercancía, en tanto se 

presupone que el explotado es un individuo libre por naturaleza y que el explotador —

también libre por naturaleza— decide voluntariamente someterlo, negando su libertad.49 

Se oculta así que la libertad es la forma de la enajenación en la mercancía y, por tanto, 

que la libertad es ella misma una relación de explotación. 

Ahora bien, esta distinción entre explotación y dominio nos pone frente a la necesidad 

directa de la crítica de la concepción de las clases sociales por el trabajo concreto 

realizado.50 La diferenciación entre trabajo intelectual y/o coactivo, por un lado, y el 

trabajo manual, por el otro, no guarda ninguna relación esencial con la determinación de 

la existencia de las clases. Precisamente, el trabajo concreto es lo que determina la división 

social entre castas, estamentos u órdenes, no entre clases. Un miembro de la clase obrera 

no está determinado como tal por realizar un trabajo manual, ni mucho menos por realizar 

un trabajo manual específico, etc., sino por ser productor privado e independiente de la 

mercancía FDT: por objetivar su trabajo abstracto socialmente necesario en su propia 

                                                           
48 GEMH: op. cit., pp. 110-111 y 122. 
49 Ídem. 
50 En la historia del pensamiento sociológico se ha tenido una preferencia por combinar diversas 

variables, siendo un aspecto nuclear el trabajo concreto realizado. Ver, entre otros: Weber, M.: Economía y 
sociedad, México, FCE, 2014; Wright, E.: Clases, México, Siglo XXI, 1994; Bourdieu, P.: El sentido práctico, 
México, Siglo XXI, 2007; Goldthorpe, J. y McKnight, A.: “The Economic Basis of Social Class”, en Stephen, 
M., Grusky, D. y Fields, G.: Mobility and Inequaliity, Stanford, Stanford University Press, 2006; Sautu, R.: 
“ La estructura de clase en el AMBA 2025/2016: Segmentos, fracciones de clase, grupos profesionales y 
estamentos”, en Sautu, R., Boniolo, P., Dalle P., y Elbert, R. (Eds.): El análisis de las clases sociales. 
Pensando la movilidad social, la residencia, los lazos sociales, la identidad y la agencia, Instituto de 
Investigaciones Gino Germani, CLACSO.  

154



GCEP 

 

capacidad de trabajar. De hecho, como venimos argumentando, la clase obrera puede y 

debe producir una porción de su FDT total como una mercancía capaz de realizar trabajo 

intelectual e incluso trabajo coactivo. La clase obrera, como órgano del capital, está 

determinada por concentrar en sí misma la universalidad de las capacidades 

productivas humanas, y esto, como veremos, la constituye en un sujeto revolucionario. 

Por su parte, la clase capitalista, como ya observamos, tampoco se especifica por ningún 

trabajo concreto. Su trabajo consiste en el consumo parasitario de la plusvalía producida 

por la clase obrera, sea organizando fiestas privadas en yates de lujo; sea viajando por el 

mundo o comprándose mansiones y abarrotándolas con sus propias heces;51 sea pintando 

cuadros, escribiendo poemas o produciendo artesanías; o bien sea destinando su plusvalía 

a actividades caritativas etc., etc. En todos los casos, es indistinto cómo consume la 

plusvalía, es indiferente su condición de clase respecto del trabajo concreto que realiza. 

Incluso puede consumir durante décadas los servicios de un hospital privado de alta 

complejidad para reproducirse en estado vegetativo mediante un respirador artificial, 

demostrando a cabalidad que aquello que lo determina como capitalista está lejos de ser 

la actividad concreta realizada dentro de su capital individual. 

Finalmente, habiendo revisado y criticado el fetichismo que portan todas estas 

concepciones —propiedad privada de los medios de producción, relación de dominio y 

trabajo concreto— como determinantes de las clases sociales, ya se puede reconocer la 

impotencia de aquellas otras representaciones que circulan en el marxismo y las ciencias 

sociales: el nivel de ingresos y la conciencia política. Ésta última —tan famosa 

mundialmente gracias a la poética thompsoniana— es relativamente fácil de develar como 

una mera tautología que reduce el contenido a su forma de manifestarse.52 Creer que la 

clase está determinada por la conciencia de clase, adquirida por la “experiencia de la 

lucha”, es exactamente la misma operación tautológica que sostiene que la mercancía está 

determinada como tal por el intercambio con otras mercancías. Se cae así por detrás de la 

lógica dialéctica utilizada por Marx hacia la más limitada lógica formal. Y así, como detrás 

de cualquier fórmula tautológica, asoma la conciencia abstractamente libre constituyendo 

la realidad, esto es: la conciencia determinando el ser social. 

Por su parte, el nivel de ingresos como determinante de las clases no puede ser más que 

la rendición total frente a la versión más vulgar de la ciencia económica —hoy conocida 

genéricamente como economía neoclásica—, donde el abstracto quantum se exhibe 

                                                           
51 Sartelli, E.: op. cit.,  pp. 170 y 171.  
52 Thompson, E.: La formación de la clase obrera en Inglaterra, Vol. I, Barcelona, Crítica, 1989, pp. 

XIII-XVIII; “Algunas observaciones sobre la clase y la falsa conciencia”, en Historia Social, N. 10, 1991, p. 
31.   

155



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

pornográficamente como el amo y señor de toda cualidad.53 Pero como acabamos de 

explicar, la clase obrera está determinada cualitativamente como personificación de la 

FDT; por lo tanto, cualquier miembro de la clase obrera no está determinado como tal por 

la magnitud de su ingreso, sino al revés: dicha magnitud está determinada por las 

cualidades de la FDT que personifica, por las mercancías específicas que debe consumir 

para reproducir su subjetividad productiva. Y como ya a esta altura debería quedar claro, 

en tanto cada capitalista está determinado como personificación de su capital individual, 

como consumidor parasitario de plusvalor, no existe ninguna “canasta” específica de 

mercancías que deba consumir. De más está decir que la magnitud de su ingreso depende 

de la escala de su capital, con lo cual, un pequeño capitalista puede tener un ingreso menor 

a un obrero raso e incluso muchísimo menor al salario de un obrero que dirige la 

producción de un capital normal. 

4. A modo de conclusión: algunos apuntes para la investigación sobre la 

emergencia y desarrollo de la subjetividad revolucionaria en el despliegue 

histórico concreto 

Quien acaba de leer las últimas líneas del anterior párrafo, es posible que, a pesar de 

todo lo argumentado, se esté preguntando todavía si lo que acabamos de decir es que un 

ejecutivo, incluso un CEO, es un miembro de la clase obrera. Y quizás la indignación esté 

comenzando a hervir en sus venas. Pero la clase obrera es lo que es según su esencia, no 

lo que desearíamos que fuera según nuestros prejuicios morales. Los obreros, ya por el 

hecho básico de ser productores privados e independientes, están sumergidos en una 

brutal competencia. Pero el antagonismo interno es mucho más profundo todavía. Sin 

embargo, lejos de llevarlos al rechazo dogmático o al desánimo, cualquier compañero o 

compañera que se encuentre más o menos cerca de la militancia revolucionaria, debería 

prestar mayor atención a lo que aquí se está diciendo. El descubrimiento original de Juan 

Iñigo Carrera del hecho de que el metabolismo social capitalista, en su automovimiento, 

tiene la necesidad intrínseca de abortar a la burguesía como un puro parásito social, 

dejando íntegramente en manos del obrero colectivo la tarea de su personificación,54 

debe ser considerado como el hallazgo científico más trascendental de nuestra época en el 

                                                           
53 En la teoría neoclásica, las clases sociales aparecen indistintamente bajo el signo de los factores de 

producción, el trabajo concreto o el nivel de ingresos. Como señala Clarke, la incapacidad del marginalismo 
de encontrar una determinación cualitativa deviene en el simple abandono de la relación de clase (Clarke, 
S.: Marx, Marginalism, and Modern Sociology, London, Palgrave Macmillan, 1991, caps. 6-8; Walras, L.: 
Elementos de economía política pura, Madrid, Alianza, 1987; Menger, C.: Principios de economía política, 
Madrid, Orbis, 1985).   

54 Iñigo Carrera, J.: El capital: razón histórica, sujeto revolucionario y conciencia, Buenos Aires, Imago 
Mundi, 2013, pp. 26 y 36.  

156



GCEP 

 

terreno de la crítica de la economía política. El reconocimiento de que la explotación, 

como forma económica del modo de producción capitalista, es aquella acción que 

esencialmente realiza la clase obrera sobre sí misma, nos está poniendo de manifiesto la 

capacidad actual de nuestra clase de tomar en sus manos la totalidad de la producción y 

reproducción del capital global como forma concreta de su transformación revolucionaria 

en el modo de producción socialista. 

En el presente trabajo nos hemos limitado tan sólo a analizar y sintetizar las formas 

elementales de esta potencia, es decir, las determinaciones más simples de la subjetividad 

revolucionaria. Aun así, no nos parecen menores los hallazgos de esta reproducción 

original, que sin dudas se distancia considerablemente respecto de la reproducción 

dialéctica de JIC y su centro de investigación. Para los camaradas del CICP, la clase obrera 

se constituye a sí misma como tal en tanto los obreros individuales establecen 

recíprocamente una relación directa de solidaridad.55 Así, la clase obrera se erige en 

sujeto revolucionario recién allí donde la burguesía, a partir de cierto grado de 

concentración y centralización del capital, se encuentra imposibilitada tanto de seguir 

personificando la conciencia productiva y coactiva de su capital individual, como la 

conciencia de la circulación y de la representación política del capital total de cada ámbito 

de acumulación. Ante tal límite, el capital engendra un órgano de la clase obrera con una 

subjetividad productiva expandida para regir dicho desarrollo de forma colectiva. Esto es, 

le atribuye la dirección del proceso productivo y su representación política, poniendo así 

en sus manos la gestión de la explotación, y con ella, de la acumulación de capital.56 Por el 

contrario, nuestra reproducción arroja que la determinación más simple de la clase social 

no es la relación directa de solidaridad, sino, al revés, la relación indirecta característica 

de la producción privada e independiente de mercancías. De esta forma, en tanto 

reconocimos que la organización del metabolismo social humano como acumulación de 

capital determina a sus órganos como tales clases sociales, nos encontramos en este 

desarrollo con que el simple productor de mercancías no es otra cosa que el embrión del 

obrero colectivo, es decir, un productor de la mercancía fuerza de trabajo y por lo tanto, 

desde ya, un miembro de la clase obrera. Lo que quiere decir que, de acuerdo a la 

naturaleza unitaria del proceso de metabolismo social humano, la clase obrera no emerge 

cuantitativamente de a fragmentos,57 sino que lo hace en tal unidad desarrollando desde 

el comienzo sus determinaciones cualitativas. Pero la crítica de esta génesis cuantitativa 

                                                           
55 Ibíd., p. 95; “El capital: determinación económica y subjetividad política”, en Crítica Jurídica, N. 34, 

2012, p. 58. 
56 Iñigo Carrera, J.: El capital…, cap. 1. 
57 Ibíd., pp. 155 y 158. 

157



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

nos empujó a dar un paso más. Al comprender que el simple productor de mercancías, en 

tanto forma concreta de la clase obrera, es él mismo quien se desdobla en capitalista 

para dar curso al proceso de acumulación, se elimina la necesidad de la búsqueda de un 

“momento primigenio” donde la clase capitalista cumpla un papel productivo en el 

proceso de acumulación para “luego”, en un “segundo momento”, ser desplazado del 

mismo. Por el contrario, ser capitalista, o sea, aparecer como propietario privado del 

capital es, desde el origen de este modo de producción, ser un puro parásito social.58  

Entonces, en este punto, cabe con justicia hacerse la siguiente pregunta: ¿cuál es la 

necesidad histórica de la existencia de la clase capitalista? Ya la misma síntesis expuesta 

en este artículo nos está dando la razón fundamental: sin la existencia de dicho parásito, 

como forma específica del metabolismo naciente, sería imposible iniciar la acumulación. 

El metabolismo capitalista, como superación absoluta de los vínculos de dependencia, 

inicia su marcha histórica como una miríada de productores privados e independientes.59 

Por lo tanto, si cierta cantidad de productores de mercancías no se desdoblaran en clase 

obrera y clase capitalista, esto es, si no tuvieran que personificar el valor de sus propias 

fuerzas de trabajo y, al mismo tiempo, como clase opuesta, personificar individualmente 

la propiedad de los valores que valorizan,60 no habría forma de comprarle la fuerza de 

trabajo a otros productores. En otras palabras, si la plusvalía fuera el monto requerido 

para reponer una cierta FDT específica que cumple la tarea de personificar la propiedad 

privada del capital, dicha plusvalía no podría intercambiarse por fuerza de trabajo ajena; 

por lo tanto, sería imposible desarrollar la acumulación y, con ella, la socialización del 

trabajo privado e independiente, esto es, el desarrollo de un obrero colectivo y todos sus 

fenómenos derivados que desarrollan las fuerzas productivas —como sabemos, la 

cooperación simple, la división manufacturera del trabajo y la gran industria.  

De todos modos, cabe aclarar que por más trabajo improductivo que realice la 

burguesía, sin dudas, hasta cierto punto del desarrollo histórico del capitalismo, existe 

como un acicate para la acumulación, ya que precisamente por aparecer como una 

multiplicidad de propietarios privados de capitales individuales, estos pueden decidir 

retirarlos de tal o cual rama de la producción, por lo que no dejan de presionar sobre la 

clase obrera por una mayor eficiencia (incluyendo la autocoacción). Aun así, su misma 

existencia también demuestra el límite que supone para el capital global: no sólo porque 

                                                           
58 A nuestro entender, en esta secuencia vuelve a ponerse en juego la necesidad constructiva de la lógica 

dialéctica hegeliana en su movimiento ascendente hacia la constitución plena de la determinación como 
sujeto (Cosic, N. y Vivanco, A: op. cit., pp. 43-49).  

59 GEMH: op. cit., pp. 123-126.  
60 Sobre la determinación económica de la relación jurídica, ver: Ocampo, E., Chacón, A., y Campos, J.: 

“¿Una ‘unidad indisoluble’? La forma jurídica como relación económica”, en Síntesis, N. 1, 2025.  

158



GCEP 

 

su trabajo es completamente improductivo, en tanto consumo parasitario de plusvalor, 

sino que, por más que su consumo suntuario realice la plusvalía de ciertos capitales, es 

claro que la productividad de dichos capitales no está afectando el valor de la mayoría de 

los bienes de consumo de la clase obrera, es decir, no está aportando a la producción de 

un mayor plusvalor relativo. Por último, también es evidente que la producción de bienes 

de consumo suntuario resta completamente a la inversión en ciencia y tecnología. 

Ahora bien, volviendo al aspecto “correctivo” de la reproducción de JIC y el CICP, aquí 

no pretendemos regodearnos en ningún tipo de preciosismo, ni mucho menos observar la 

omisión de detalles menores. Aquí están en juego muchísimas cuestiones de fondo, 

empezando por la desnaturalización completa de la mercancía como primer paso 

elemental de la organización de la acción política revolucionaria. Si no se comprende 

que las clases sociales son un fenómeno específicamente capitalista, en tanto son 

personificaciones de mercancías, se está presuponiendo (aunque se grite a los cuatro 

vientos lo contrario) que la mercancía tiene una existencia antediluviana, ya que si de 

abstractas “evidencias empíricas” se trata, hay que admitir que el intercambio “mercantil” 

existe desde el paleolítico. Y si estamos suponiendo que la mercancía existe desde el origen 

mismo de la humanidad, estamos asumiendo que el ser humano es naturalmente libre. 

No es casual, entonces, que se asuma que la burguesía existió antes de la burguesía, que 

el capital existió antes del capital, y que se vea al mismo capital viniendo desde el exterior 

de la relación social general a establecer su imperio, “subsumiendo” a los individuos 

naturalmente libres. No es casual, en definitiva, que se represente la transformación 

revolucionaria del modo de producción capitalista como la “asociación de individuos 

libres”.61 

Lo que está en juego en esta reproducción, entonces, es el desarrollo del método 

dialéctico mismo, esto es, la superación permanente de la forma lógico-teórica de 

conocimiento, y dentro de ella, muy particularmente, la crítica de la forma lógica más 

desarrollada: la dialéctica hegeliana. Ya se han expuesto en otro artículo del presente 

número las características peculiares de esta construcción tautológica y se ha demostrado 

su utilización como método en la obra de Marx.62 La presente investigación debe ser 

tomada, en parte, como una evidencia más de este proceder lógico-dialéctico, aplicado 

aquí especialmente al estudio de las clases sociales. Pero esta crítica constituye, a su vez, 

un nuevo punto de partida para la investigación sobre las determinaciones abstractas y 

                                                           
61 Marx, K.: El capital, Libro I, Vol. I… p. 96; Iñigo Carrera, J.: op. cit., p. 41; Starosta, G. y Caligaris, G.: 

Trabajo, valor y capital. De la crítica marxiana de la economía política al capitalismo contemporáneo , 
Bernal, Universidad Nacional de Quilmes Editorial, 2017, p. 205. 

62 Cosic, N. y Vivanco, A: op. cit.  

159



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

concretas de nuestra propia subjetividad como miembros de la clase obrera. Como cierre 

de este trabajo, nos limitaremos a exponer algunos frentes de investigación que nos 

resultan más relevantes. 

a) Las primeras formas concretas de la subjetividad productiva expandida 

de la clase obrera  

El descubrimiento por parte de JIC de la subjetividad científica como forma de la 

subjetividad obrera es un hallazgo absolutamente revolucionario. Sin embargo, este 

reconocimiento tiene un límite absoluto: la necesidad de afirmar esta determinación como 

el resultado del desarrollo histórico del capital, y no como su punto de partida. Tal como 

hemos argumentado, los camaradas del CICP necesitan buscar un “momento primigenio” 

en el que la clase capitalista cumpla un rol productivo en el proceso de acumulación para 

“luego” verla desplazada del mismo. De ese modo, JIC, al plantear que “la producción del 

control científico sobre las fuerzas naturales y sobre la aplicación productiva de éstas […], 

en la escala correspondiente a la gran industria, escapa de las potencias subjetivas del 

capitalista”,63 está asumiendo obviamente que las escalas de la cooperación simple y de 

la manufactura portan potencias que aún no escapan de la subjetividad de los 

capitalistas.64 A partir de nuestra reproducción, estos momentos se muestran como lo que 

son: representaciones encadenadas exteriormente, siguiendo tan sólo una secuencia 

formal, como si hubiera que esperar al momento en que el individuo capitalista comprase 

fuerza de trabajo ajena para ocupar los puestos directivos. Esta secuencia protocolar no 

hace más que alimentar esa misma apariencia, esto es: que ser capitalista u obrero es un 

atributo personal.  

Lejos de quedar atrapada en esta apariencia de la circulación, nuestra reproducción nos 

pone por delante la necesidad de la existencia de obreros con subjetividades expandidas 

que operan como tales de forma previa a la gran industria en la medida en que la clase 

obrera emerge portando esta determinación cualitativa desde los inicios del modo de 

producción capitalista.65 En ese sentido, habiendo reconocido la cualidad que hace a la 

clase obrera ser tal y su diferenciación intrínseca, la investigación dialéctica puede y debe 

empezar a dilucidar las condiciones de aquellas subjetividades cuya explicación se torna 

                                                           
63 Iñigo Carrera, J.: op. cit., p. 19, énfasis agregado.  
64 Por supuesto, aunque puesto en las manos del capitalista, constituye un acierto de la crítica-práctica 

abrir la puerta para afirmar que la ciencia existió en la cooperación simple y en la división manufacturera 
del trabajo. Sin embargo, en este punto resulta pertinente señalar que nos topamos con una ambigüedad en 
la letra de JIC, puesto que también es posible ver que la ciencia no es sino forma concreta del sistema de 
maquinaria propio de la gran industria (ibíd., p. 17; Conocer el capital hoy…, pp. 144 y 145).  

65 Que no es otra cosa que el devenir de la subjetividad productiva expandida precapitalista (GEMH: op. 
cit., p. 123).  

160



GCEP 

 

cuanto menos oscura en el enfoque del CICP. Esto es, podemos empezar a respondernos 

por la necesidad de los “superartesanos” a los que refirió Hobsbawm,66 aquellos sujetos 

como George Stephenson (1781-1848) o James Watt (1736-1816) que en los albores de la 

Revolución Industrial produjeron una serie de innovaciones técnicas que hicieron de 

acicate a la misma. ¿Qué eran estos sujetos sino miembros de la clase obrera portadores 

de conocimiento objetivo? Y si efectivamente eran obreros, ¿cuáles eran sus condiciones 

específicas de producción y reproducción?  

Ahora bien, tal “superartesano” no es el único sujeto portador de conocimiento objetivo 

sobre las potencias del medio cuya condición de clase puede ser examinada en este mismo 

sentido. Al contrario, la constelación de tales sujetos es enorme. Así, es posible en este 

punto empezar a preguntar y responder si es que distintas personalidades de la llamada 

“Revolución Científica” —tales como Nicolás Copérnico (1473-1543), Johannes Kepler 

(1571-1630), Galileo Galilei (1564-1642) o Isaac Newton (1642-1727), entre muchos 

otros— antes que ser “representantes de la burguesía”,67 “miembros individuales”68 suyos,  

o individuos pertenecientes a la “clase media”,69 fueron en verdad miembros de la clase 

obrera. Del mismo modo, resulta pertinente también poner sobre sus pies las 

categorizaciones de, por ejemplo, la Ilustración como un movimiento intelectual 

desplegado por miembros de “clases intermedias de la sociedad”.70 Por supuesto, no 

pretendemos desplegar aquí todos los elementos de este amplio universo; antes bien, 

nuestra intención es poner de manifiesto que la investigación dialéctica tiene por delante 

la ardua tarea de dilucidar qué fueron y cuáles eran las determinaciones específicas de 

aquellos sujetos que tanto en la historiografía, como en las demás ciencias afines y en todo 

el marxismo, aparecen representados como “burgueses”, “pequeños burgueses” o 

miembros de la “clase media”. En definitiva, nuestros posteriores trabajos deben poner 

del derecho las distintas interpretaciones que se han construido en torno a estos sujetos,  

no sólo en tanto se demuestran incapaces de explicar todo ese período histórico que va del 

siglo XVI a la Revolución Industrial, sino fundamentalmente porque borran del mapa la 

                                                           
66 Hobsbawm, E.: Era de la Revolución, Barcelona, Crítica, 1997, pp. 282 y 283; Campos, J. y Cartelli, 

R.: “Acerca de las determinaciones de la subjetividad productiva expandida de la clase obrera. Aportes para 
una revisión crítica de Karl Marx y la Crítica Práctica”, en XVIII Jornadas de Economía Crítica, Bahía 
Blanca, 2025.  

67 Hessen, B.: “Las raíces socioeconómicas de la mecánica de Newton”, en Saldaña, J. (comp.): 
Introducción a la teoría de la historia de las ciencias, México, UNAM, 1989, pp. 113 y 114.  

68 Bernal, J.: Sciencie in History, Volume 2: The Scientific and Industrial Revolutions, Cambridge, MIT 
Press, 1971, p. 418.  

69 Hessen, B.: op. cit.; Bernal, J.: op. cit., p. 481. 
70 Hobsbawm, E.: op. cit., p. 29. 

161



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

subjetividad productiva científica como un atributo propio de la clase obrera, con toda la 

carga apologética que ello implica.  

b) Karl Marx y Friedrich Engels como miembros de la clase obrera  

El exámen científico de la condición de clase de Marx y Engels (y otras subjetividades 

afines) demuestra así toda su carnadura política. De forma sumaria, refiere a las 

determinaciones de la clase obrera respecto de sus propias potencias para engendrar el 

socialismo científico, esto es, una acción política regida como la síntesis del 

reconocimiento objetivo de las determinaciones del medio respecto de las 

determinaciones del capital como sujeto. En otras palabras, refiere a la sensible pregunta 

sobre la necesidad histórica del conocimiento dialéctico y la crítica de la economía 

política. Sin embargo, hasta el momento, la bibliografía especializada ha mutilado estos 

interrogantes al representarse a Marx y Engels como sujetos externos a la clase obrera.71 

Incluso, para nuestra sorpresa, esta problemática también se encuentra borrada en los 

trabajos del CICP.72 A su vez, la investigación sobre la condición de clase de los padres 

fundadores del socialismo científico también debe dirigirse a la naturaleza específica de 

sus fuerzas de trabajo. Futuros estudios deben aproximarse a la profunda universalidad 

de sus subjetividades productivas expandidas portadoras de un conocimiento fuertemente 

interdisciplinar, que va desde la historia, pasando por la economía, la antropología, la 

biología, la matemática, la física, la química, la mecánica, y terminando en la astronomía. 

Sólo por esta vía podremos responder a la pregunta por la necesidad histórica de quienes 

llamaron por primera vez a la clase obrera mundial a centralizar el capital en sus manos.  

c) Mitos contrarrevolucionarios: crítica de los conceptos de “campesinado”, 

“pequeña burguesía” y “revolución burguesa” 

Nuestro avance en el reconocimiento de las determinaciones materiales de la clase 

obrera pone de manifiesto que el conjunto de las interpretaciones sobre los procesos 

políticos revolucionarios del modo de producción capitalista se encuentra patas para 

arriba. En este sentido, el presente trabajo nos empuja a profundizar en la investigación 

                                                           
71 Cornu, A.: Carlos Marx y Federico Engels. Del idealismo al materialismo histórico,  Buenos Aires, 

Platina, 1965, pp. 451 y 607; Rubel, M.: Karl Marx. Ensayo de biografía intelectual, Buenos Aires, Paidós, 
1970, pp. 25 y 351; Mayer, G.: Friedrich Engels: una biografía, Madrid, FCE, 1978, pp. 15, 16 y 630; Hunt, 
T.: El gentleman comunista. La vida revolucionaria de Friedrich Engels, Murcia, Anagrama, 2011, pp. 66, 
91 y 192; Krätke, M.: Friedrich Engels. El burgués que inventó el marxismo, Barcelona, Edicions Bellaterra, 
2020, pp. 21 y 64; Heinrich, M.: Karl Marx y el nacimiento de la sociedad moderna. Biografía y desarrollo 
de su obra. Vol. I: 1818-1841, Madrid, Akal, 2020, pp. 37, 76, 118 y 121; Terrel, C.: The Life and Thought of 
Friedrich Engels, Bristol, Palgrave Macmillan, 2021, p. 155.  

72 Denari, L.: Biografía de Karl Marx. Volumen 1: de la cuna a la búsqueda del conocimiento de la 
realidad para fundamentar la propia acción, Buenos Aires, CICP, 2025.  

162



GCEP 

 

de estos procesos para ponerlos del derecho en tanto las concepciones vigentes no hacen 

sino vaciar de potencias a la clase obrera como sujeto revolucionario, o lo que es lo mismo, 

borrar las contradicciones y conflictos a través de los cuales estas potencias se realizan. De 

esta manera, el conjunto de los abordajes de los procesos políticos revolucionarios 

desplaza el protagonismo de la clase obrera o la borra completamente, al reemplazarla por 

el “campesinado” (por abajo) y la “pequeña burguesía” (por arriba), cuando no le entrega 

directamente la potencialidad revolucionaria a la clase capitalista por medio del concepto 

de “revolución burguesa”. Futuras investigaciones deben dar cuenta de la naturaleza 

material de las subjetividades productivas de estos sujetos, al tiempo que deben dilucidar, 

en cada caso, si se trata de simples obreros o de dobles personificaciones.  

Las lecturas dominantes de las Revoluciones Rusa, China, Cubana, Boliviana, 

Vietnamita, etc., se representan en todos los casos una participación marginal de la clase 

obrera, que aparece nadando en verdaderos océanos campesinos.73 Del mismo modo, el 

concepto de “pequeña burguesía” invierte las determinaciones de los sujetos inmersos en 

las guerrillas latinoamericanas, los movimientos estudiantiles y las direcciones de los 

partidos socialistas o comunistas.74 Ambas interpretaciones expropian a la clase obrera de 

sus potencias revolucionarias en tanto su acción debe aparecer exteriormente bajo la 

forma de una “alianza” con los “campesinos”, con los “estudiantes” o con los 

“intelectuales/intelligentsia”. A su vez, —y esto quizás constituya el problema central—

ambas interpretaciones borran las contradicciones existentes en el seno de la clase obrera, 

                                                           
73  Lenin, V.: “La actitud de la socialdemocracia ante el movimiento campesino”, en Obras completas, 

Tomo XI, Moscú, Editorial Progreso, 1981; Trotsky, L.: “La revolución permanente”, en La teoría de la 
revolución permanente, Buenos Aires, Ediciones IPS, 2011; Mao, T.: “Sobre el tratamiento correcto de las 
contradicciones en el seno del pueblo”, en Cinco tesis filosóficas, Buenos Aires, Rosa Blindada, 1974; 
Bettelheim, C.: “China y URSS: dos modelos de industrialización”, en AA.VV.: La revolución cultural china, 
Córdoba, Pasado y Presente, 1971; Las luchas de clases en la URSS. Primer período (1917-1923), Madrid, 
Siglo XXI, 1976; Guevara, E.: “Esencia de la lucha guerrillera” y “Proyecciones sociales del Ejército Rebelde”, 
en Ariet García, M. y Deutschmann, D. (Eds.): Che Guevara Presente, La Habana, Ocean Press, 2004; Giap, 
V.: Guerra del pueblo, ejército del pueblo, México, Serie Popular Era, 1971; Lora, G.: Revolución y foquismo. 
Balance de la discusión sobre la desviación “guerrillerista”, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2011, pp. 88-96; 
Carr, E.: La revolución bolchevique (1917-1923). Vol. 1, Madrid, Alianza, 1972; Cusicanqui, S.: “Apuntes 
para una historia de las luchas campesinas en Bolivia (1900-1978)”, en Gonzáles Casanova, P. (Coord.): 
Historia política de los campesinos latinoamericanos, Vol. III, México, Siglo XXI, 1978; Fitzpatrick, S.: La 
revolución rusa, Buenos Aires, Siglo XXI, 2005; Hobsbawm, E.: Historia del siglo XX, Buenos Aires, Crítica, 
1998.  

74 Lenin, V.: “¿Qué hacer?”, en Obras completas, Tomo VI, Moscú, Editorial Progreso, 1981, p. 33; Balvé, 
B. y Balvé, B.: El ’69. Huelga política de masas: Rosariazo, Cordobazo, Rosariazo, Buenos Aires, Ediciones 
RyR, 2005, pp. 45-92; Sartelli, E.: La plaza es nuestra. El Argentinazo a la luz de la lucha de la clase obrera 
en la Argentina del siglo XX, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2007, pp. 89-108; “La hilacha. Los intelectuales 
y las revoluciones obreras”, Prólogo a Lidsky, P.: Los escritores contra la comuna, Buenos Aires, Ediciones 
RyR, 2013, pp. 17 y 18; Werner, R. y Aguirre, F.: Insurgencia obrera en la Argentina 1969-1976, Buenos 
Aires, Ediciones IPS, 2007, pp. 63-73; Vigna, X., Kergoat, J. y Thomas, B.: Mayo francés: cuando obreros 
y estudiantes desafiaron al poder. Reflexiones y documentos, Buenos Aires, Ediciones IPS, 2008. 

163



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

ya sea entre su fracción rural y urbana, o entre su fracción de subjetividad productiva 

expandida y su fracción de subjetividad productiva degradada. En una forma más 

desarrollada, podemos encontrar esta representación en el concepto de “burocracia”, que 

directamente invierte la centralización del capital en manos de la clase obrera como una 

“desviación” del proceso revolucionario, vaciando de potencias a la subjetividad 

productiva expandida a la vez que expulsando la contradicción política propia de tal 

centralización.75 Pero su clímax se encuentra en el concepto de “revolución burguesa” 

empleado por el marxismo, que así como elimina las potencias revolucionarias que tiene 

la clase obrera para expandir las fuerzas productivas,76 pasa ingenuamente por alto que se 

trata de un proceso que la clase obrera descarga sobre sí misma.77 Lo que esto nos pone 

de manifiesto es que estas representaciones no sólo invierten el curso de la determinación 

de los procesos históricos, sino que invierten las determinaciones de la organización de la 

acción política revolucionaria en el presente. 

d) La subjetividad política de la clase obrera y su articulación 

revolucionaria bajo la acción regida por el conocimiento dialéctico 

Toda la reproducción del presente artículo y la exposición de las líneas de investigación 

abiertas pretenden poner de manifiesto que las diferencias, tensiones y conflictos en los 

que la clase obrera se encuentra inscripta, desde su nacimiento hasta nuestros días, son 

esencialmente contradicciones que la clase obrera tiene consigo misma. Entonces, la 

cuestión de la organización revolucionaria de la acción del proletariado no puede 

plantearse unilateralmente como el simple choque entre dos universales abstractos —“La 

Clase Obrera”, por un lado, y “La Clase Capitalista”, por el otro”—, sino que debe 

considerar el radical conflicto objetivo que la clase porta dentro de sí. Esta tensión ya no 

                                                           
75 Trotsky, L.: La revolución traicionada, Madrid, Fundación Federico Engels, 2001, pp. 185-188; 

Mandel, E.: El poder y el dinero, México, Siglo XXI, 1994; Li, M.: Desarrollo del capitalismo y lucha de 
clases en China, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2020, caps. 1 y 2. 

76 El sujeto del capítulo primero de El manifiesto comunista se encuentra invertido: no es la burguesía 
la que revoluciona radicalmente las fuerzas productivas disolviendo todo lo sólido en el aire, sino 
precisamente la clase obrera en su condición de subjetividad productiva expandida (Marx, K. y Engels, F.: 
El manifiesto…).  

77 De más está decir que la teoría de la revolución burguesa queda fundamentalmente presa de la auto-
posición tautológica de un sujeto asocial e indeterminado, esto es, del individualismo metodológico que 
invierte la dirección de la determinación entre la unidad del metabolismo y sus órganos. Es decir, de la 
representación que invierte a la burguesía como la creadora del capitalismo. Sin embargo, el análisis 
histórico necesita efectivamente dar con la especificidad histórica de estas revoluciones para ver su 
necesidad cualitativa en tanto forma de la división internacional del trabajo de los siglos XVI a XIX. Al 
respecto, ver: Hill, C.: De la reforma a la revolución industrial, 1530-1780, Barcelona, Ariel, 1991; Rudé, 
G.: La Revolución Francesa, Buenos Aires, Vergara, 2004; Hobsbawm, E.: op. cit.; Harari, F.: La contra. 
Los enemigos de la Revolución de Mayo, ayer y hoy, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2008; Hacendados en 
armas. El Cuerpo de Patricios, de las Invasiones Inglesas a la Revolución (1806-1810), Buenos Aires, 
Ediciones RyR, 2009; GEMH: op. cit. 

164



GCEP 

 

puede ser representada como un problema abstractamente “ideológico” que frena el 

establecimiento de una solidaridad universal, sino que tiene que ser aprehendida en su 

materialidad concreta como la contradicción que las subjetividades productivas de 

nuestra clase tienen entre sí y consigo mismas. Sólo por esta vía puede plantearse la 

cuestión de la conciencia obrera en una clave científica, o lo que es lo mismo, superar la 

exterioridad del paradigma de las “condiciones subjetivas y objetivas”. De este modo, a 

esta altura del desarrollo del conocimiento dialéctico, la subjetividad política de la clase 

obrera debe ser comprendida en sí misma en su determinación de subjetividad 

productiva. El corazón del problema reside precisamente en reconocer cuáles son las 

potencias políticas concretas de las diferentes subjetividades productivas como formas del 

obrero colectivo. Únicamente la investigación dialéctica de estas determinaciones puede 

trazar el camino de una solidaridad revolucionaria concreta, reconocida como forma de 

la competencia, esto es, sobre la base del desarrollo técnico de nuestra sociedad, borrando 

de una vez y para siempre las utopías teóricas de lo que “debe ser” una revolución obrera 

de aquí en más. 

 

165



Referencias bibliográficas 

Arthur, C.: “Value, Labour and Negativity”, en Capital & Class, N. 73, Primavera 2001. 

— The New Dialectic and Marx’s Capital, Leiden-Boston, Brill, 2004. 

Balvé, B. y Balvé, B.: El ’69. Huelga política de masas: Rosariazo, Cordobazo, Rosariazo, Buenos 

Aires, Ediciones RyR, 2005. 

Balibar, É.: “Acerca de los conceptos fundamentales del materialismo histórico”, en Althusser, L. y 

Balibar, É.: Para leer el capital, Buenos Aires, Siglo XXI, 2004. 

Bernal, J.: Sciencie in History, Volume 2: The Scientific and Industrial Revolutions, Cambridge, MIT 

Press, 1971. 

Bettelheim, Ch.: “China y URSS: dos modelos de industrialización”, en AA.VV.: La revolución cultural 

china, Córdoba, Pasado y Presente, 1971. 

— Las luchas de clases en la URSS. Primer período (1917-1923), Madrid, Siglo XXI, 1976. 

Bourdieu, P.: El sentido práctico, México, Siglo XXI, 2007. 

Callinicos, A.: The revolutionary Ideas of Karl Marx, London, Melita Press, 2010. 

Campos, J. y Cartelli, R.: “Acerca de las determinaciones de la subjetividad productiva expandida de la 

clase obrera. Aportes para una revisión crítica de Karl Marx y la Crítica Práctica”, en XVIII 

Jornadas de Economía Crítica, Bahía Blanca, 2025. 

Carr, E.: La revolución bolchevique (1917-1923). Vol. 1, Madrid, Alianza, 1972. 

Clarke, S.: Marx, Marginalism, and Modern Sociology, London, Palgrave Macmillan, 1991. 

Cornu, A.: Carlos Marx y Federico Engels. Del idealismo al materialismo histórico,  Buenos Aires, 

Platina, 1965. 

Cosic, N. y Vivanco, A.: “La obra de Karl Marx como base para la superación de la lógica dialéctica. 

Apuntes críticos sobre las bases metodológicas del CICP”, en Síntesis, N. 1, 2025. 

Cusicanqui, S.: “Apuntes para una historia de las luchas campesinas en Bolivia (1900-1978)”, en 

Gonzáles Casanova, P. (Coord.): Historia política de los campesinos latinoamericanos, Vol. III, 

México, Siglo XXI, 1978. 

Denari, L.: Biografía de Karl Marx. Volumen 1: de la cuna a la búsqueda del conocimiento de la 

realidad para fundamentar la propia acción, Buenos Aires, CICP, 2025. 

Dobb, M.: Economía política y capitalismo, México, FCE, 1973. 

GEMH: “El materialismo histórico como crítica del fetichismo de la mercancía”, en Síntesis, N.1, 2025. 

Giap, V.: Guerra del pueblo, ejército del pueblo, México, Serie Popular Era, 1971. 

Godelier, M.: Sobre el modo de producción asiático, Barcelona, Ediciones Martínez Roca, 1969. 

Goldthorpe, J. y McKnight, A.: “The Economic Basis of Social Class”, en Stephen, M., Grusky, D. y 

Fields, G.: Mobility and Inequaliity, Stanford, Stanford University Press, 2006. 

Guevara, E.: “Esencia de la lucha guerrillera” y “Proyecciones sociales del Ejército Rebelde”, en Ariet 

García, M. y Deutschmann, D. (Eds.): Che Guevara Presente, La Habana, Ocean Press, 2004. 

Harari, F.: La contra. Los enemigos de la Revolución de Mayo, ayer y hoy, Buenos Aires, Ediciones 

RyR, 2008. 

— Hacendados en armas. El Cuerpo de Patricios, de las Invasiones Inglesas a la Revolución 

(1806-1810), Buenos Aires, Ediciones RyR, 2009. 

Harnecker, M.: Los conceptos elementales del materialismo histórico, Santiago de Chile, Siglo XXI, 

1972. 

Heinrich, M.: Karl Marx y el nacimiento de la sociedad moderna. Biografía y desarrollo de su obra. 

Vol. I: 1818-1841, Madrid, Akal, 2020. 

Hessen, B.: “Las raíces socioeconómicas de la mecánica de Newton”, en Saldaña, J. (comp.): 

Introducción a la teoría de la historia de las ciencias, México, UNAM, 1989. 

Hill, C.: De la reforma a la revolución industrial, 1530-1780, Barcelona, Ariel, 1991. 

Hobsbawm, E.: Era de la Revolución, Barcelona, Crítica, 1997. 

Hunt, T.: El gentleman comunista. La vida revolucionaria de Friedrich Engels, Murcia, Anagrama, 

2011. 

166



Iñigo Carrera, J.: “El capital: determinación económica y subjetividad política”, en Crítica Jurídica, N. 

34, 2012 

— Conocer el capital hoy. Usar críticamente El capital, Buenos Aires, Imago Mundi, 2021. 

— El capital: razón histórica, sujeto revolucionario y conciencia, Buenos Aires, Imago Mundi, 2013. 

Kautsky, K.: La cuestión agraria, México, Siglo XXI, 2002. 

Krätke, M.: Friedrich Engels. El burgués que inventó el marxismo, Barcelona, Edicions Bellaterra, 

2020. 

Lenin, V.: “La actitud de la socialdemocracia ante el movimiento campesino”, en Obras completas, 

Tomo XI, Moscú, Editorial Progreso, 1981. 

— “¿Qué hacer?”, en Obras completas, Tomo VI, Moscú, Editorial Progreso, 1981. 

— Obras completas, N. 39, Progreso, Moscú, 1986. 

Li, M.: Desarrollo del capitalismo y lucha de clases en China, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2020. 

Lora, G.: Revolución y foquismo. Balance de la discusión sobre la desviación “guerrillerista”, Buenos 

Aires, Ediciones RyR, 2011. 

Malvicini Di Lazzaro, L. y Cosic, N.: “Entre la hoz y el martillo: un debate marxista contemporáneo 

sobre las clases sociales en el campo argentino”, en Revista Izquierdas, N. 50, 2021.  

Mandel, E.: El capitalismo tardío, México, Era, 1979. 

— El poder y el dinero, México, Siglo XXI, 1994. 

Mao, T.: “Sobre el tratamiento correcto de las contradicciones en el seno del pueblo”, en Cinco tesis 

filosóficas, Buenos Aires, Rosa Blindada, 1974. 

Marx, K.: “El dieciocho brumario de Luis Bonaparte”, en Marx, Karl y Engels, Federico: Obras 

escogidas, Moscú, Progreso, 1969. 

— Teorías sobre la plusvalía, Tomo I, México, FCE, 1980. 

— Manuscritos económico-filosóficos de 1844, Buenos Aires, Colihue, 2006. 

— Contribución a la crítica de la economía política, Madrid, Siglo XXI, 2008.  

— El capital. Crítica de la economía política, Tomo I, Vol. 2, Buenos Aires, Siglo XXI, 2009. 

— El capital. Crítica de la economía política, Tomo I, Vol. 3, Buenos Aires, Siglo XXI, 2009. 

— Elementos fundamentales para la crítica de la economía política (Grundrisse), 1857-1858, Tomo I, 

México, Siglo XXI, 2011. 

— El capital. Crítica de la economía política, Tomo I, Vol. 1, México, Siglo XXI, 2014. 

— De la crítica de la filosofía del derecho de Hegel [1843-1844], Barcelona, Gedisa, 2023. 

Marx, K. y Engels, F.: La ideología alemana, Madrid, Akal, 2014. 

— Manifiesto Comunista, Buenos Aires, Siglo XXI, 2019. 

Mayer, G.: Friedrich Engels: una biografía, Madrid, FCE, 1978. 

Menger, C.: Principios de economía política, Madrid, Orbis, 1985. 

Ocampo, E., Chacón, A., y Campos J.: “¿Una ‘unidad indisoluble’? La forma jurídica como relación 

económica”, en Síntesis, N. 1, 2025.  

Robles Báez, M.: “Marx: sobre el concepto de capital”, en Economía: Teoría y Práctica, N. 7, 1997. 

Rubel, M.: Karl Marx. Ensayo de biografía intelectual, Buenos Aires, Paidós, 1970. 

Rudé, G.: La Revolución Francesa, Buenos Aires, Vergara, 2004. 

Sartelli, E.: La plaza es nuestra. El Argentinazo a la luz de la lucha de la clase obrera en la Argentina 

del siglo XX, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2007. 

— “La hilacha. Los intelectuales y las revoluciones obreras”, Prólogo a Lidsky, P.: Los escritores contra 

la comuna, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2013. 

— La cajita infeliz, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2014. 

Sweezy, P.: Teoría del desarrollo capitalista, México, FCE, 1973. 

Starosta, G. y Caligaris, G.: Trabajo, valor y capital. De la crítica marxiana de la economía política al 

capitalismo contemporáneo, Bernal, Universidad Nacional de Quilmes Editora, 2017.  

167



Ste. Croix, G.: La lucha de clases en el mundo griego antiguo, Barcelona, Crítica, 1988. 

Sautu, R.: “La estructura de clase en el AMBA 2025/2016: Segmentos, fracciones de clase, grupos 

profesionales y estamentos”, en Sautu, R., Boniolo, P., Dalle, P., y Elbert, R. (Eds.): El análisis de 

las clases sociales. Pensando la movilidad social, la residencia, los lazos sociales, la identidad y la 

agencia, Instituto de Investigaciones Gino Germani, CLACSO. 

Terrel, C.: The Life and Thought of Friedrich Engels, Bristol, Palgrave Macmillan, 2021. 

Thompson, E.: La formación de la clase obrera en Inglaterra, Vol. I, Barcelona, Crítica, 1989. 

— “Algunas observaciones sobre la clase y la falsa conciencia”, en Historia Social, N. 10, 1991. 

Trotsky, L.: La revolución traicionada, Madrid, Fundación Federico Engels, 2001. 

— “La revolución permanente”, en La teoría de la revolución permanente, Buenos Aires, Ediciones 

IPS, 2011. 

Vigna, X., Kergoat, J. y Thomas, B.: Mayo francés: cuando obreros y estudiantes desafiaron al poder. 

Reflexiones y documentos, Buenos Aires, Ediciones IPS, 2008. 

Walras, L.: Elementos de economía política pura, Madrid, Alianza, 1987. 

Weber, M.: Economía y sociedad, México, FCE, 2014. 

Werner, R. y Aguirre, F.: Insurgencia obrera en la Argentina 1969-1976, Buenos Aires, Ediciones IPS, 

2007. 

Wright, E.: Clases, México, Siglo XXI, 1994. 

168




