
El materialismo histórico como crítica del fetichismo de la mercancía  

 

GEMH1 

 

Acaso pudiera decirse con la misma razón que el capítulo 

acerca del carácter de fetiche de la mercancía contiene todo el 

materialismo histórico, todo el autoconocimiento del 

proletariado en cuanto conocimiento de la sociedad capitalista 

(y de las sociedades anteriores como estadios previos de ella) 

Gyorgy Lukács 

 

En este artículo se propone una discusión sistemática acerca del vínculo entre la 

crítica de la economía política y el materialismo histórico, procurando poner de relieve 

que la reproducción acabada de las determinaciones materiales por las que la historia 

natural toma forma concreta en la historia humana, constituye el punto de partida más 

potente para la crítica del fetichismo de la mercancía. Así, se sostiene que el desarrollo 

de una crítica de la economía política que abstrae de ella la pregunta por el 

materialismo histórico desmantela toda su potencialidad revolucionaria. Y, en sentido 

inverso, se advierte que, en caso de llevarse a cabo el desarrollo del materialismo 

histórico sin asumir su nexo inmanente con la crítica de la economía política, este se 

transformará, bajo la forma de su negación, en una apología más del modo de 

producción capitalista. 

Para abordar esta tarea es imperativo sumergirse en la historia de la interrelación 

entre estas dos “dimensiones” del proyecto marxiano, desde su concepción inicial en 

las obras de Karl Marx y Friedrich Engels, hasta las manifestaciones de su 

desencuentro en el marxismo clásico, occidental y contemporáneo. En este sentido, 

una vez que se han establecido los límites de este valioso conocimiento social 

acumulado, se evidencia la necesidad de reproducir por nosotros mismos las 

determinaciones de la materia en todas sus mediaciones histórico-naturales, 

abarcando desde sus formas inorgánicas simples hasta la vida humana, su forma 

concreta más desarrollada y compleja. En esta reproducción real de un proceso real, 

descubriremos, paso por paso, las determinaciones generales de la producción social 

precapitalista: su modo específico de producir y reproducir la vida material. Se advierte 

que el estado actual del conocimiento científico sobre las determinaciones sociales, 

                                                           
1 Grupo de Estudios en Materialismo Histórico. Director: Ángel Vivanco. Investigadores/as: Jesús 

Campos, Ramiro Cartelli, Nicolás Cosic, Jenny Gan Victoria, Roberto Noguera y Ángelo Sánchez. 
Colaboradores/as: Adolfo Betancourth, Martín González, Felipe León, Arturo Moreno Kopp y Luciano 
Malvicini Di Lázzaro. Contacto: gemh.sicar@gmail.com. 

69



 GEMH 

aferrado a las ilusiones de la representación lógica, no hizo más que detenerse en las 

apariencias y mutilar, a su vez, el reconocimiento de la unidad del metabolismo social. 

Sin embargo, la finalidad de la presente investigación no se limita a la mera 

destrucción de los presupuestos idealistas del conocimiento acumulado. Nutridos por 

las potencias de la Crítica Práctica, desarrollaremos una reproducción original de las 

determinaciones del precapitalismo, a partir de exponer la cualidad históricamente 

específica que determina aquello que denominaremos como modo de producción de 

vínculos de dependencia, o más sintéticamente aún, modo de producción donativo. Al 

discutir con las abstracciones de la teoría e historiografía marxistas, en particular, y de 

las ciencias sociales, en general, se demostrará que el materialismo histórico, en tanto 

forma concreta de la crítica de la economía política, supera toda aproximación 

fetichista sobre las determinaciones de la materia y abre frentes de investigación 

radicalmente novedosos, entre los que se destacan: a) la crítica del fetichismo de la 

mercancía precapitalista, b) la crítica de la proyección transhistórica de las clases 

sociales y la explotación como formas económicas y, por último, c) la crítica del 

concepto de “transición” entre modos de producción. Resulta evidente la necesidad de 

llevar a cabo una exploración exhaustiva de las determinaciones de la historia natural 

como síntesis capaz de superar la fragmentación disciplinar predominante en la 

actualidad. Porque, si el conocimiento científico de la historia humana estuviera 

condenado a emanciparse de la materia, la transformación de la sociedad actual en una 

sociedad basada en el reconocimiento pleno de todas nuestras determinaciones —el 

socialismo o el comunismo— estaría destinado a la imposibilidad.  

1. Los últimos avances de la crítica de la economía política y los nuevos 

desafíos del materialismo histórico 

a) El abismo de los fundamentos 

Tal como el mismo Marx lo ha sintetizado de forma explícita, el descubrimiento de 

las leyes generales de la historia humana ha sido fruto de la reorientación de su 

investigación hacia la crítica de la economía política (CEP).2 En este nuevo enfoque 

revolucionario, el desarrollo de las fuerzas productivas del trabajo —cualidad que 

distingue genéricamente al ser humano, como ser social, del resto de los seres vivos— 

fue reconocido como el contenido que explicaría la necesidad de las transformaciones 

económicas, las cuales determinarían, a su vez, las mutaciones históricas de “las formas 

jurídicas, políticas, religiosas, artísticas o filosóficas, en suma, ideológicas”3 de la 

sociedad. Nacía así el materialismo histórico.  

                                                           
2 Marx, K.: Contribución a la crítica de la economía política, México, Siglo Veintiuno Editores, 2008, 

pp. 3-8. 
3 Marx, K.: op. cit., p. 5. 

70



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

Por supuesto, y como no podía ser de otro modo, el marxismo tradicional invirtió 

los términos.4 La CEP habría sido, en lo esencial, la “aplicación” del materialismo 

histórico al estudio de la sociedad contemporánea.5 De allí en adelante, las diversas 

lecturas de esta relación se fueron ramificando y ajustando a la necesidad de cada 

intérprete, y no demoraron mucho en aparecer los rechazos críticos del marxismo 

clásico. En este sentido, más allá de las innumerables versiones matizadas, las dos 

interpretaciones críticas más contundentes pueden ser caracterizadas por su 

oposición: o bien la CEP fue un “desvío” del materialismo histórico, que habría caído 

en la “trampa” de las categorías de la “economía burguesa”,6 o bien el materialismo 

histórico fue una desfiguración fetichista de los principios de la CEP.7  

Dejando a un lado la evidencia textual de Marx en referencia a su propio derrotero, 

nos interesa aquí focalizar en algunos aspectos de su obra madura que permiten 

iluminar ciertos problemas nodulares y transversales tanto en lo que respecta a estas 

dos interpretaciones contrapuestas como a la lectura del marxismo tradicional. Dichos 

problemas giran, como veremos, en torno a un solo eje común: el descubrimiento de 

Marx del “secreto” del fetichismo de la mercancía. Y es que aquí reside la clave, a 

nuestro entender, de por qué únicamente la CEP puede fundamentar la necesidad del 

desarrollo del materialismo histórico.  

Como sabemos, en El capital, Marx se pregunta por la necesidad generalizada en el 

modo de producción capitalista de la existencia de las mercancías, de valores de uso 

portadores de valor, esto es: objetos capaces de equipararse como equivalentes en 

determinadas cantidades e intercambiarse entre sí. ¿De dónde brotaba ese atributo de 

la cambiabilidad? Los economistas de su época parecían tener la respuesta: la causa de 

este fenómeno era el trabajo humano. Si las mercancías se intercambian, sostenían, es 

porque son productos del trabajo. Sin embargo, si bien la economía política clásica 

apuntó en la dirección correcta, estaba lejos todavía de poder explicar el fenómeno. No 

sólo le faltaba penetrar analíticamente en las características materiales del trabajo 

humano en cuanto tal, sino que demostraba su impotencia para reconocer la forma 

histórica específica en que dicho trabajo se organiza para que sus productos precisen 

                                                           
4 Nos referimos aquí al “marxismo clásico” ya delineado por Anderson, P.: Consideraciones sobre el 

marxismo occidental, México, Siglo XXI, 1987, pp. 9-34.  
5 Acha, O.: Marxismo e historia: deconstrucción y reconstrucción del materialismo histórico, 

Buenos Aires, Prometeo, 2023. 
6 Como veremos, esta fue la posición interpretativa de los principales exponentes del materialismo 

cultural británico (Edward P. Thompson y Raymond Williams) y de muchos de sus seguidores.  
7 Nos referimos aquí a toda una serie de corrientes marxistas que vienen surgiendo paulatinamente 

desde los años 1970 —pero con mayor ímpetu desde la década de 1990— hasta la actualidad. Dichas 
corrientes terminaron constituyendo lo que denominaremos como “problemática neodialéctica”. 
Caracterizaremos esta tendencia en los próximos apartados. 

71



 GEMH 

tomar la forma de valor.8 No bastaba con reconocer “la existencia misma de la división 

social del trabajo”. Como señala Marx,  

En la comunidad paleoíndica el trabajo esta[ba] dividido socialmente, sin que por ello 

sus productos se transformen en mercancías. O bien, para poner un ejemplo más 

cercano: en todas las fábricas el trabajo está dividido sistemáticamente, pero esa división 

no se halla mediada por el hecho de que los obreros intercambien sus productos 

individuales. Sólo los productos de trabajos privados autónomos, recíprocamente 

independientes, se enfrentan entre sí como mercancías.9 

Marx descubría así, finalmente, las determinaciones esenciales de ese objeto tan 

cotidiano —aunque absolutamente enigmático— como lo es la mercancía. Tal como lo 

sintetiza Juan Iñigo Carrera [de aquí en adelante JIC], sólo el producto del trabajo 

abstracto socialmente necesario hecho de manera privada e independiente es 

portador de valor.10 Pero no se trata aquí de un descubrimiento científico más, 

restringido al terreno delimitado de la ciencia económica, sino del reconocimiento 

concreto de aquello que en la lógica dialéctica hegeliana aparecía todavía en abstracto, 

como un principio filosófico: la identidad de sujeto y objeto. Marx reconoció que el 

objeto, en este caso, la mercancía, no era nada ajeno a nuestra propia subjetividad, sino 

ella misma. Puso así de manifiesto, por primera vez en la historia, que la mercancía —

y más concretamente, el capital— es actualmente nuestra propia relación social, y más 

aún: es aquello que determina nuestra propia conciencia y voluntad. O más 

estrictamente todavía: la mercancía es nuestra propia conciencia y voluntad 

enajenadas.11 

A partir del descubrimiento del contenido del fetichismo de la mercancía, y su forma 

desarrollada como enajenación del trabajo en el capital, la CEP demostró constituirse 

realmente en el inicio de la crítica necesaria a toda división disciplinar del 

conocimiento científico como acción política revolucionaria. El sentido 

eminentemente político de esta crítica fue explicitado una y otra vez por Marx, y sólo 

el hallazgo del trabajo enajenado puede comenzar a explicar ese impulso científico de 

investigar todas sus determinaciones con el objetivo de regularlo conscientemente, es 

decir, de superarlo.12 Lejos de ser una investigación restringida a la “economía 

                                                           
8 Marx, K.: El capital, Tomo I, Vol. 1, Buenos Aires, Siglo Veintiuno Editores, 2021, pp. 51-57.  
9 Ibíd., p. 52.  
10 Iñigo Carrera, J.: Conocer el capital hoy. Usar críticamente El Capital, Vol. 1, Buenos Aires, Imago 

Mundi, 2021. 
11 “Para vincular esas cosas entre sí como mercancías, los custodios de las mismas deben relacionarse 

mutuamente como personas cuya voluntad reside en dichos objetos, de tal suerte que el uno, sólo con 
acuerdo de la voluntad del otro, o sea mediante un acto voluntario común a ambos, va a apropiarse de 
la mercancía ajena al enajenar la propia” (Marx, K.: op. cit., p. 103, énfasis agregados). 
 

12 “[El] comunismo es, en cuanto naturalismo pleno = humanismo; en cuanto humanismo pleno = 
naturalismo; es la verdadera solución del conflicto que el hombre sostiene con la naturaleza y con el 
propio hombre; la verdadera solución de la pugna entre existencia y esencia, entre objetivación y 
autoconfirmación, entre libertad y necesidad, entre individuo y género. Es la solución del enigma de la 
historia, y se sabe a sí mismo como tal solución” (Marx, K.: Manuscritos económico-filosóficos de 1844, 

72



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

capitalista” y su desarrollo, nos pone frente al hecho de que lo que está en juego aquí 

es el conocimiento pleno de todas las formas reales: no sólo desborda la “esfera” 

económica, exigiendo la comprensión inmanente de las formas políticas, jurídicas, 

ideológicas, psíquicas, etc., sino que asume la tarea de investigar todas las 

determinaciones históricas que se condensan en la mercancía, incluidas, por 

supuesto, las de la “historia natural”, en tanto la mercancía demuestra ser la síntesis 

de nuestro metabolismo con aquello que se conoce abstractamente como 

“naturaleza”.13  

En contraposición absoluta a lo que plantearía el althusserismo casi cien años 

después, el descubrimiento de las determinaciones del valor y sus formas, expuestas 

en El capital, no era sino el clímax del proyecto de investigación iniciado por el “joven 

Marx”. Desde aquella cima alcanzada se iluminaba claramente el camino que condujo 

a la conquista de lo que Althusser denominó —en su apología esotérica del 

                                                           
Ciudad Autónoma de Buenos Aires, Colihue, 2015, p. 142). La mediación descubierta por Marx y que 
constituye dicha solución es clara: 

La industria es la relación histórica real de la naturaleza y, por ende, de las ciencias naturales, 
con el hombre; si es concebida, pues, como revelación exotérica de las capacidades esenciales del 
hombre, también es comprendida la esencia humana de la naturaleza, o la esencia natural del 
hombre; por ello, las ciencias naturales pierden su orientación abstractamente material, o, antes 
bien, idealista, y la base de las ciencias humanas se convierte –como ha llegado a serlo ya ahora, 
aunque en una forma alienada– en base de la vida realmente humana […] La historia toda es la 
historia de preparación y desarrollo del proceso por el cual el ‘hombre’ se convierte en objeto de 
la conciencia sensorial y la necesidad del ‘hombre en cuanto hombre’ se convierte en necesidad. 
La historia misma es realmente una parte de la historia natural del devenir hombre de la 
naturaleza. Las ciencias naturales subsumirán luego las ciencias humanas, del mismo modo en 
que las ciencias humanas subsumirán las ciencias naturales: habrá una única ciencia (ibíd., pp. 
151-152).  

Cabe preguntarse cómo fue posible que Marx sintetice las determinaciones históricas del 
conocimiento objetivo como autoconocimiento de la naturaleza, a tal punto de hacer un pronóstico que 
—si bien en nuestros días cobra cada vez más sentido frente a la crisis crónica del carácter teórico-
disciplinar de la ciencia (Iñigo Carrera, J.: El capital: razón histórica, sujeto revolucionario y 
conciencia, Buenos Aires, Imago Mundi, 2013, pp. 237-285)— a todas luces marchaba a contracorriente 
del desarrollo inmediato de la producción científica de su tiempo. Como sabemos, el siglo XIX (con 
especial énfasis en el terreno del conocimiento de las determinaciones sociales) va a ser un momento 
bisagra en la división, subdivisión y profesionalización del trabajo científico. Para comenzar a indagar 
en esta pregunta, resultan de vital interés las observaciones del GCEP en torno a la subjetividad 
productiva de Marx (GCEP: “Crítica del concepto de clase obrera en El Capital de Karl Marx. 
Investigación sobre las determinaciones más simples de la subjetividad revolucionaria”, en Síntesis, N. 
1, 2025. pp. 162-163). 

13 Habiendo descubierto a la industria como la autoconciencia de la naturaleza y la mercancía-capital 
como nuestra propia conciencia enajenada, el nexo inmanente de todas las determinaciones de lo real 
quedaba absolutamente demostrado: “Puede verse que la historia de la industria y la existencia objetiva 
que ha asumido la industria es solo el libro abierto de las capacidades esenciales del hombre, es la 
psicología humana sensorialmente disponible, que hasta ahora no ha sido concebida en relación con la 
esencia del hombre, sino siempre solo en una relación externa de utilidad, porque —en la medida en que 
se movía solo en el marco de la alienación— solo se sabía interpretar la existencia universal del hombre, 
la religión, o la historia en su esencia abstracta y universal, como política, arte, literatura, etc., en cuanto 
realidad de las capacidades humanas esenciales y en cuanto actos genéricos del hombre. En la industria 
corriente, material […] tenemos ante nosotros, bajo la forma de objetos sensoriales, ajenos, útiles, bajo 
la forma de la alienación, las capacidades esenciales del hombre objetivadas” (Marx, K.: op. cit., p. 150).  

73



 GEMH 

fragmento14— como “continente de la Historia”. En primer lugar, porque los términos 

de “base económica” y “superestructura”, tan explotados por el filósofo francés, 

sintetizaban metafóricamente el resultado esencial alcanzado hasta entonces por Marx 

a lo largo de sus estudios sobre la enajenación del trabajo, esto es: el hecho de que las 

formas ideológicas de conciencia son la expresión de la contradicción del trabajo 

consigo mismo, y que sus mutaciones responden unilateralmente a dicho contenido: 

La moral, la religión, la metafísica y cualquier otra ideología y las formas de conciencia 

que a ellas corresponden pierden, así, la apariencia de su propia sustantividad. No tienen 

su propia historia ni su propio desarrollo, sino que los hombres que desarrollan su 

producción material y su intercambio material cambian también, al cambiar esta 

realidad, su pensamiento y los productos de su pensamiento. No es la conciencia la que 

determina la vida, sino la vida la que determina la conciencia.15  

Ya en los inicios de la CEP, Marx descubría que si nunca “suena jamás la hora 

solitaria de la ‘última instancia’” de la economía,16 es porque no existe tal “última 

instancia”, sino que todas las instancias humanas son el desarrollo de la economía 

misma: cada una de ellas es su expresión inmanente,17 “no tienen su propia historia”. 

Más aún, como si no fuera demasiado, se ponía así de manifiesto que no existe ningún 

otro “continente” que no sea el de la historia:18 ni la abstracta dimensión psíquica, ni 

la abstracta dimensión física.19 Y aun así, frente a semejante revolución científica, el 

marxismo, como necesidad del capital, no pudo evitar convertirse en una nueva 

ideología. La esencia del problema ya la especificó Marx con suma claridad: 

El descubrimiento científico ulterior de que los productos del trabajo, en la medida en 

que son valores, constituyen meras expresiones, con el carácter de cosas, del trabajo 

humano empleado en su producción, inaugura una época en la historia de la evolución 

humana, pero en modo alguno desvanece la apariencia de objetividad que envuelve a los 

atributos sociales del trabajo. Un hecho que sólo tiene vigencia para esa forma particular 

de producción […] tanto antes como después de aquel descubrimiento se presenta como 

igualmente definitivo ante quienes están inmersos en las relaciones de la producción de 

mercancías, así como la descomposición del aire en sus elementos, por parte de la 

ciencia, deja incambiada la forma del aire en cuanto forma de un cuerpo físico.20  

En otras palabras, por más conocimiento científico que uno tenga del fetichismo de 

la mercancía, eso no modifica en nada el hecho de que su relación social sigue 

existiendo bajo la forma de un objeto que determina su conciencia. Por el contrario, 

                                                           
14 De Ípola, E.: Althusser, el infinito adiós, Buenos Aires, Siglo Veintiuno Editores, 2007.  
15 Marx, K, y Engels, F.: La ideología alemana, Madrid, Akal, 2014, p. 21. 
16 Althusser, L.: La revolución teórica de Marx, México, Siglo XXI, 2021, p. 93. 
17 Marx, K.: op. cit., pp. 142-143. 
18 “Reconocemos solamente una ciencia, la ciencia de la historia” (Marx, K. y Engels, F.: La ideología 

alemana, Buenos Aires, Santiago Rueda Editores, 2005, p. 676).  
19 Althusser, L.: "La filosofía: arma de la revolución", en Althusser, L. y Balibar, E.: Para leer El 

capital, México, Siglo XXI, 2004, p. 8. 
20 Marx, K.: El capital…, p. 91. 

74



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

representarse que la toma de conciencia del carácter fetichista de la producción 

mercantil implica la superación de la conciencia enajenada, constituye la expresión 

más extrema de la reproducción del fetichismo.21 Y es aquí donde debemos volver a 

nuestro punto: la forma en que el marxismo se fue enfrentando históricamente a dicho 

descubrimiento y el modo en que reinterpretó en cada caso la relación entre la CEP y 

el materialismo histórico a la medida de las necesidades del capital. Volvamos a 

observar con más detalle las tres posiciones ya señaladas. 

En el caso del marxismo tradicional, como hemos dicho, se puede advertir una clara 

inversión de los términos. En las obras de los principales referentes teóricos marxistas 

de la II Internacional, el problema del fetichismo de la mercancía —más allá de algunas 

referencias formales aisladas— brilló por su ausencia. En un momento donde la clase 

obrera europea se estaba organizando como nunca antes para defender sus intereses y 

demostraba, entre fines del siglo XIX y principios del XX, su profundo poderío político 

en la lucha de clases, la cuestión del fetichismo era considerada como un problema 

menor, o bien, en el peor de los casos, como pura escolástica. La clase obrera estaba 

verificando “en la práctica” las verdades científicas del materialismo histórico.22 El 

análisis de la economía capitalista y su desarrollo podía ser considerado como un 

elemento subsidiario de esta teoría global de la historia humana. De este modo, “el 

énfasis puesto sobre las condiciones económicas”, señalaría Karl Kautsky, era “un 

corolario necesario de la concepción materialista de la historia”.23 En palabras de 

Gueorgui Plejánov, lejos de ser su crítica absoluta, lo de Marx fue una “contribución a 

la economía política”, que no era “otra cosa que una parte integrante de la doctrina 

denominada materialismo histórico”,24 la cual superaba finalmente el “fetichismo de 

los economistas”.25 

Desde la óptica marxista de la II Internacional, entonces, el movimiento obrero 

organizado estaba tomando su destino político en sus propias manos, a tal punto que 

en 1914 se declaraba la guerra a sí mismo. Aquellos que apelaron a la “traición” de los 

oportunistas socialdemócratas para explicar esta paradójica carnicería, no dejaron de 

reproducir los mismos presupuestos: Marx le habría prestado “servicios 

imperecederos” a la “economía política teórica”,26 a partir de la “enorme conquista del 

pensamiento científico” que significaba el materialismo histórico (fundado, a su vez, 

                                                           
21 Cabe aclarar, desde ya, que no estamos diciendo que Marx no haya caído en esta mistificación del 

proceder científico; de hecho, este artículo pretende constituirse en una evidencia sistemática en este 
sentido. 

22 Kautsky, K.: Les trois sources du marxisme. L’oeuvre historique de Marx, París, Spartacus–
Cahiers mensuels, 1969, pp. 5-39. 

23 Kautsky, K.: Orígenes y fundamentos del cristianismo, Buenos Aires, El Cid editor, 1974, p. 8.  
24 Plejanov, G.: Obras escogidas, Tomo I, Buenos Aires, Editorial Quetzal, 1964, p. 410. 
25 Ibíd., p. 622. 
26 Luxemburgo, R.: La acumulación del capital. Estudios sobre la interpretación económica del 

imperialismo, Madrid, Cenit, 1933, p. 5. 

75



 GEMH 

en la filosofía del materialismo dialéctico).27 El problema, entonces, no eran las armas 

teóricas, sino la forma de usarlas: las tácticas y estrategias en el terreno de la lucha de 

clases. El verdadero obstáculo para la construcción del socialismo lo constituían los 

capitalistas, los terratenientes y los traidores de clase.  

Es inevitable reparar aquí en la matriz engelsiana subyacente tanto en los referentes 

marxistas de la II Internacional como en las figuras dominantes de la naciente 

Komintern. En primer lugar, la síntesis de Engels avaló la pretensión de universalidad 

de la teoría marxista, desde la dialéctica de la naturaleza hasta la dialéctica del capital, 

pasando por la dialéctica de la historia. En segundo lugar, su formalización lógico-

histórica de El capital, borró del mapa las determinaciones de la primera sección del 

Tomo I, referidas precisamente a la investigación del valor como nuestra relación 

social. Desde esta interpretación, en toda esta primera sección Marx se estaría 

refiriendo a las determinaciones de un estadio histórico superado: el ficticio “modo de 

producción mercantil simple”.28 El problema del trabajo enajenado quedaba atrás, 

incluso cronológicamente; el centro de la escena lo ocupaba el dominio de la clase 

capitalista y su opresión sobre la clase obrera. Por último, los términos de “autonomía 

relativa” y “determinación económica en última instancia”, incrustados por Engels en 

la metáfora arquitectónica de base y superestructura,29 desfiguraron completamente el 

sentido mismo de la determinación y habilitaron cada vez más los análisis 

politicistas.30 Lenin lograría la síntesis más plena de esta matriz: si la ley del valor fue 

“quebrantada” en la “fase superior del capitalismo”,31 los nexos entre la forma-Estado 

y los descubrimientos de Marx expuestos en la primera sección de El capital, podían 

ser completamente ignorados. El Estado, como forma transhistórica, podía ser 

concebido ahora, y sin lugar a dudas, como una “herramienta” de la clase dominante.32 

Como un instrumento externo, podía ser tomado en sus manos por la clase obrera para 

“construir” el socialismo. Un Estado socialista era posible: la doctrina del materialismo 

histórico había nacido justamente para fundamentarlo. 

                                                           
27 Lenin, V.: The three sources and three component parts of Marxism, Vol. 1, Foreign Languages 

Press, 1977; Materialismo y empiriocriticismo, Montevideo, Ediciones Pueblos Unidos, 1948, p. 371.  
28 Engels, F.: “La Contribución a la crítica de la economía política de Karl Marx”, en Marx, K.: 

Contribución a la crítica de la economía política, Buenos Aires, siglo xxi editores, 2016; Arthur, C.: 
“Against the Logical-Historical Method: Dialectical Derivation versus Linear Logic”, en Moseley, F. y 
Campbell, M.: New Investigations on Marx’s Method, Nueva Jersey, Humanities Press, 1997; Robles 
Báez, M.: “La influencia del método lógico-histórico de Engels en las interpretaciones sobre el objeto de 
la sección primera de El capital de Marx: crítica y propuesta”, en Economía: Teoría y Práctica, N. 11, 
1999.  

29 Engels, F.: “De Engels a Konrad Schmidt, 5 de agosto de 1890”, “De Engels a J. Bloch, 21 de 
septiembre de 1890” y “De Engels a Konrad Schmidt, 27 de octubre de 1890”, en Marx, K. y Engels, F.: 
Correspondencia, Buenos Aires, Cartago, 1973; Rochabrún, G., “Base y superestructura en el ‘Prefacio’ 
y en El capital”, en Batallas por la teoría. En torno a Marx y el Perú, Lima, IEP, 2007, p. 126.  

30 Carr, E.: 1917. Antes y después (La revolución rusa), Madrid, Sarpe, 1985. 
31 Lenin, V.I.: Obras Completas: Vol. XXIII, Buenos Aires, Cartago, 1970, p. 325. 
32 Lenin, V.I.: El Estado y la revolución, Buenos Aires, Anteo, 1975.  

76



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

b) El hundimiento de la metáfora 

Con la consolidación de la III Internacional y el ascenso del estalinismo, la 

codificación marxista-leninista del materialismo histórico logró invertir 

completamente las determinaciones de la conciencia, al caracterizar el corazón de su 

propia experiencia histórica —la URSS— como “socialismo realizado”. Ahora, la 

combinación entre capitalismo monopolista de Estado y la dictadura del proletariado 

convertía al valor, la mercancía y el dinero en puras “formalidades”, meras “unidades 

de cálculo” sometidas a la conciencia y voluntad libres de la clase obrera soviética.33 

Por esta vía, quienes como Isaak Rubin,34 Gyorgy Lukács35 y Yevaguenis Pashukanis36 

pretendieron revitalizar la pregunta por la enajenación de la conciencia en la mercancía 

fueron acusados de idealistas reaccionarios o directamente perseguidos y fusilados. 

Esto es, la unidad del asalto al Estado zarista y la centralización del capital en manos 

de la clase obrera soviética enterró la problemática del fetichismo de la mercancía, y 

con ella a todo aquel que se enfrentara a la determinación objetiva de su propia 

subjetividad. Con la eliminación de los terratenientes y la clase capitalista, ahora 

debían sublimarse las evidencias empíricas de todas las formas del capital: sus 

expresiones jurídicas como la propiedad personal y pública, la ciudadanía, el Partido, 

el Estado, la Constitución Nacional; sus expresiones ideológicas como los valores de la 

libertad y la igualdad y, sobre todo, por supuesto, su contenido económico: la 

circulación generalizada de mercancías, el dinero y el trabajo asalariado, y, por tanto, 

la explotación más descarnada y la represión de la clase obrera sobre sí misma.37  

 Ante los horrores de la experiencia soviética, tan sólo algunos “marxistas 

occidentales” pudieron darse el lujo de volver a prestar atención al problema del 

trabajo enajenado.38 Pero no para lograr explicar el rumbo necesario de la primera 

                                                           
33 Bujarin, N.: Teoría económica del período de transición, Córdoba, Pasado y Presente, 1972, pp. 23 

y 55; Preobrazhenski, E.: La nueva economía, Barcelona, Ariel, 1970, pp. 130 y 190; Academia de 
Ciencias de la URSS: Manual de Economía Política, Buenos Aires, Editorial Fundamentos, 1962; Stalin, 
J.: Acerca del marxismo en la lingüística, Montevideo, Instituto Cultural Uruguayo-Soviético, 1950. 

34 Rubin, I.: Ensayos sobre la teoría del valor de Marx, Buenos Aires, Marat, 2022.  
35 Lukács, G.: Historia y conciencia de clase. Estudios de dialéctica marxista, Buenos Aires, 

Ediciones RyR, 2013.  
36 Pashukanis, E.: Teoría general del derecho y marxismo, Barcelona, Labor, 1976. 
37 Iñigo Carrera, J.: op. cit., pp. 125-136. 
38 Las explicaciones más destacadas sobre las causas históricas que hicieron posible el surgimiento 

del marxismo occidental no pudieron eludir la seductora apelación al politicismo abstracto del 
marxismo tradicional (Jay, M.: Marxism and Totality: the adventures of a concept from Lukács to 
Habermas, Berkeley, University of California Press, 1984; Anderson, P.: op. cit., pp. 70-86). Según Perry 
Anderson, esta tendencia surgió durante el período de entreguerras (1918-1939), cuando un sector de 
intelectuales marxistas de la Mitteleuropa, inmerso en un clima de derrotas políticas —el fracaso de la 
revolución mundial, el ascenso del estalinismo y el fascismo—, propuso una revisión total de la herencia 
marxista para fundar una nueva política revolucionaria liberada de los diversos “reduccionismos” de la 
II y III Internacional. Según el historiador inglés, los marxistas occidentales nunca superaron el clima 
de la derrota. Es más: la derrota se transformó en el presupuesto no explicitado de todas sus 
producciones. Por estos motivos, se generó un tipo de producción intelectual encerrada en el ámbito 
universitario, totalmente desvinculada de las masas y del movimiento concreto de la lucha de clases. Los 

77



 GEMH 

experiencia histórica de una dictadura obrera por su enajenación en el capital, sino 

para condenarla y extremar aún más la naturalización de la conciencia libre39 —o bien, 

en los casos más pesimistas, para poner en duda la posibilidad misma del socialismo 

como superación de la enajenación.40 Así como la III Internacional había acusado de 

“deterministas/economicistas” a sus predecesores socialdemócratas, los marxistas 

occidentales necesitaron hacer lo suyo con la ortodoxia estalinista. El problema todavía 

no residía en el materialismo histórico en cuanto tal —aunque debía ser aderezado con 

viejas y nuevas hierbas filosóficas—, sino en su confusión con las ciencias de la 

naturaleza. Se quebraba así la matriz engelsiana.41 El marxismo debía superar la 

“reificación” del “positivismo burgués”, recuperando el nexo de Marx con Hegel, 

profundizando así en el problema metodológico. Irónicamente, la rehegelianización 

del materialismo histórico terminó por rechazar la “totalidad inmanente” de sujeto y 

objeto, esto es, del ser humano con la naturaleza.42 La imagen arquitectónica que 

                                                           
dilemas filosóficos —con especial énfasis en el fenómeno de la alienación y la problemática 
metodológica— y las cuestiones estéticas y culturales reemplazaron la discusión acerca de los problemas 
estratégicos para la toma del poder. Así, para Anderson, todos estos nuevos marxistas terminaron 
reemplazando el socialismo científico de Marx por un socialismo melancólico, y al pensador marxista —
que escribía en las trincheras de la lucha de clases— por las almas bellas que concebían la tarea 
intelectual como una mera crítica de la cultura (ibíd., pp. 118-131). 

No obstante, el llamado andersoniano a un “retorno” al marxismo clásico, esa tradición intelectual 
que pensaba la “situación concreta” y que, por tanto, estaba especialmente dispuesta a integrar el 
análisis económico como momento primario en sus desarrollos, no pudo evitar la recaída en la misma 
inversión que denunciaba. Para criticar a los marxistas occidentales, no apeló siquiera a los desarrollos 
del marxismo clásico que se figuraba, sino únicamente a los mismos principios de la tradición que 
pretendía superar. Anderson no se propuso en ningún momento explicar el marxismo occidental desde 
las determinaciones de la base económica, sino que se dispuso a enumerar toda una serie de fenómenos 
superestructurales como “causas” tautológicas de un fenómeno superestructural. En esencia, la derrota 
política explicaba la derrota ideológica, la cual a su vez explicaba las nuevas derrotas políticas. En otras 
palabras, Andersón procedió en los mismos términos en que definió al marxismo occidental, esto es, de 
manera contraria al marxismo clásico que él creyó encontrar: en lugar de explicar la conciencia a partir 
del ser social, pretendió explicar el ser social a partir de la conciencia. Para indagar sobre las bases 
técnicas del capital que permitieron esta inversión ideológica, tanto como la de la II y III Internacional, 
ver: Iñigo Carrera, J.: op. cit., caps. 1 y 2.  

39 Korsch, K.: Marxismo e filosofía, Río do Janeiro, Editora UFRJ, 2008, pp. 156-157; Goldmann, L.: 
Lukács y Heidegger: hacia una filosofía nueva, Buenos Aires, Amorrortu, 1977, pp. 76-79; Marcuse, H.: 
Eros y civilización, Madrid, Altaya, 1983, pp. 126-127; Sartre, J. P.: Crítica de la razón dialéctica, 
Buenos Aires, Losada, 1963, p. 155 y Bloch, E.: El principio esperanza, Madrid, Aguilar, 1983, p. 509.  

40 Adorno, T. y Horkheimer, M.; Dialéctica de la Ilustración, Madrid, Trotta, 1998; Adorno, T.: 
Dialéctica Negativa, Madrid, Taurus, 1975, pp. 374-376; Minima moralia. Reflexiones desde la vida 
dañada, Madrid, Taurus, 2001, p. 179; Marcuse, H.: op. cit., p. 48.  

41 Frente al infantilismo del marxismo occidental de querer ver en Engels al Judas de esta historia, 
cabe aclarar que el rechazo de la pretensión de universalidad absoluta del método dialéctico en Marx es 
únicamente posible si se censura su lectura (Piedra Arencibia, R.: “Dos vidas, un pensamiento. Acerca 
de la relación Marx-Engels”, en Martínez, O. (coord.): Friedrich Engels. Dialéctica, naturaleza y crítica 
de la economía política, Lima, Editorial Ande, 2020, pp. 23-58). Muy por el contrario, podemos decir 
que Engels más bien suavizó dicha pretensión, haciéndola digerible para la división y autonomización 
disciplinar del siglo XIX (que se profundizaría, como sabemos, en la siguiente centuria). El método de 
Marx y sus investigaciones, en lugar de dirigirse a la abolición de las disciplinas científicas, habrían sido 
según Engels un aporte para el desarrollo de las mismas (Engels, F.: Anti-Dühring. La revolución de la 
ciencia por el señor Eugen Duhring, México, Grijalbo, 1968; Engels, F.: El origen de la familia, la 
propiedad privada y el Estado, Bogotá, Panamericana Editorial, 1996). 

42 Lukács, G.: Para uma ontologia do ser social, Maceió, Colectivo Veredas, 2018, p. 227; Gramsci, 
A.: Notas sobre Maquiavelo, sobre la política y sobre el Estado moderno, Madrid, Nueva Visión, 1980, 

78



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

brindaba la metáfora de base-superestructura ya no sólo perdía el sentido de la 

determinación, sino que ahora se figuraba flotando en el aire, sin un suelo natural sobre 

el cual erigirse.  

Y es en este terreno donde encontramos la segunda posición polémica respecto del 

nexo entre la CEP y el materialismo histórico. Frente a la reacción althusseriana ya 

mencionada, que condenaba la problemática “ideológica” de la enajenación —propia, 

al parecer, del marxismo hegeliano—,43 y que diseccionaba analíticamente la metáfora 

básica para convertirla en un caleidoscopio spinoziano sobredeterminado,44 aparecía 

el desafío interpretativo del marxismo cultural británico. En un intento lúcido de 

señalar la materialidad misma de las formas superestructurales, terminaron por 

rechazar la crítica inmanente de la economía política como una “trampa”,45 o peor aún, 

como una secreción maligna que debía ser extirpada del seno del materialismo 

histórico.46 En una suerte de espiral metaforológica, caracterizaron los términos 

figurativos de “base” y “superestructura” como una proyección anacrónica de las 

categorías propias de la sociedad capitalista sobre el resto de la historia humana.47 

Paradójicamente, tanto la defensa estructuralista como el rechazo culturalista de la 

metáfora básica, en una constante mutilación de lo que parecía ser ya un cadáver 

teórico, le abrían el juego en conjunto al Imperio de la Metáfora: el marxismo devenía 

en post-marxismo —o en posmodernismo a secas.48 La miseria de la teoría se 

expresaba como nunca antes en la historia.  

Sin embargo, en plena “crisis terminal”, después del crematorio de los textos de 

Marx —celebrado al son de la différance— resurgía de sus cenizas una vez más la crítica 

de la economía política.  

                                                           
pp. 41-42; Korsch, K.: op. cit., pp. 59-61; Sartre, J. P.: op. cit., p. 81; Goldmann, L.: Para una sociología 
de la novela, Madrid, Ayuso, 1975, p. 30; Adorno, T.: op. cit., pp. 319-320; Marcuse, H.: Razón y 
revolución. Hegel y el surgimiento de la teoría social, Madrid, Altaya, 1993, p. 36 y Horkheimer, M.: 
Teoría Crítica, Buenos Aires, Amorrortu, 2003, p. 82.  

43 Althusser, L.: La revolución…, p. 59; “Guía para leer El capital (Prefacio a la edición francesa del 
libro I de El capital)”, en Dialéktica. Revista de filosofía y teoría social, Año I, N. 2, 1992; Marx dentro 
de sus límites, Madrid, Akal, 2003.  

44 Steimberg, R.: El concepto althusseriano de sobredeterminación: un camino real en la 
problemática estructuralista, Los Polvorines, Universidad Nacional de General Sarmiento, Instituto del 
Desarrollo Económico y Social [Tesis de Maestría], 2014. 

45 Thompson, E.:, Miseria de la teoría, Barcelona, Crítica, 1981, pp. 99, 106, 250-251. 
46 Ibíd., p. 110; Sazbón, J.: “Dos caras del marxismo inglés. El intercambio Thompson-Anderson”, en 

Punto de Vista, N. 29, 1987, p. 18.  
47 Williams, R.: Marxismo y literatura, Buenos Aires, Las Cuarenta, 2009, pp. 103-114 y 191; 

Thompson, E.: op. cit.; “Las peculiaridades de lo inglés”, en Historia Social, N. 18, 1994, pp. 42, 51 y 52; 
Tradición, revuelta y consciencia de clase. Estudios sobre la crisis de la sociedad preindustrial, 
Barcelona, Crítica, 1984, p. 19; Cosic, N.: “Edward P. Thompson, Raymond Williams y la obsesión por 
la metáfora. Los caminos del materialismo cultural”, en Inter Litteras, N. 7 [en prensa]. 

48 Caínzos López, M.: “Clase, acción y estructura: de E.P. Thompson al posmarxismo”, en Zona 
Abierta, N. 50, 1989, p. 169; Meiksins Wood, E.: ¿Una política sin clases? El post-marxismo y su legado, 
Buenos Aires, Ediciones RyR, 2013; Cosic, N.: “¿E.P. Thompson althusseriano? Elementos para 
radicalizar la tesis Sewell en torno a las contradicciones entre teoría y práctica historiográfica en la obra 
del historiador británico”, en Historia y grafía, N. 60, 2023, pp. 221-264.  

79



 GEMH 

c) Tercera y última posición: la problemática neodialéctica 

Por supuesto, todos los rituales de las tribus posmodernas alrededor del fuego 

alimentado con los infinitos fragmentos del corpus marxista, no dejaron de estar 

absolutamente determinados —ni antes, ni después— por el propio desarrollo del 

capital. Ya en la década de 1970 se pusieron claramente de manifiesto las implicancias 

de la nueva división internacional del trabajo sobre la subjetividad política de la clase 

obrera mundial. Como señala JIC, sobre la base de la computarización del proceso de 

ajuste de la maquinaria y la robotización de la línea de montaje, el capital comenzó a 

acumularse “imponiendo una creciente fragmentación internacional de la clase obrera 

en base a la fragmentación de la subjetividad productiva con que requiere a la fuerza 

de trabajo”.49 Esta nueva revolución técnica del capital se realizó, como todas sus 

transformaciones, a través de la lucha de clases. En este caso, bajo la forma de la 

derrota histórica de la clase obrera frente a la burguesía en el último tercio del siglo 

XX. Sobre esta nueva estructura técnica, el capital logró “expandir su escala de 

acumulación pasando por encima de las fronteras nacionales”.50  

El impacto de esta revolución técnica en la URSS fue definitivo: su capital no pudo 

“desprender fragmentos de sí para ponerlos a valorizar en otros países sin chocar 

violentamente con la apariencia —necesaria para su valorización general— de ser la 

superación misma de la apropiación de plusvalía”.51 La teoría marxista-leninista había 

agotado toda su potencia como portadora de la ideología del capital absolutamente 

centralizado en manos del Estado. Por su parte, en los ámbitos de acumulación de 

Europa Occidental, la tendencia a la reproducción relativamente universal de la fuerza 

de trabajo por medio del llamado “Estado de Bienestar” le abría el paso a la producción 

crecientemente diferenciada entre la subjetividad productiva degradada y la 

subjetividad expandida de sus respectivas poblaciones obreras.52 Todos los intentos de 

reformulación teórica del materialismo histórico, entonces, demostraron también su 

impotencia para evitar la crisis, rindiéndose casi por completo —a regañadientes o con 

gusto— frente a la teoría posmoderna.  

En síntesis, el posmodernismo junto con el neoliberalismo se complementaron en 

su oposición para expresar ideológicamente este doble movimiento inmanente del 

capital: la transnacionalización de la acumulación sobre la base de la diferenciación 

nacional e internacional de la reproducción de la fuerza de trabajo. Las nuevas teorías 

críticas post-marxistas ya no sólo demostraron desembozadamente la impotencia de 

la teoría misma para reconocer sus propias determinaciones, sino que además se 

regodearon en esa agonía de la producción del conocimiento científico sobre los 

                                                           
49 Iñigo Carrera, J.: op. cit., p. 228.  
50 Ibíd., p. 114. 
51 Ibíd., p. 73.  
52 Ibíd., p. 70.  

80



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

fundamentos materiales de la sociedad. Desde esta óptica, la ciencia resultó ser un 

género literario más, condenable éticamente por su carácter represivo. La clase obrera 

fue caracterizada como una identidad autopercibida más, es decir, como la 

construcción discursiva de un personaje ficticio que debía ceder ahora su monopolio a 

las infinitas identidades posibles. Y la revolución socialista, en definitiva, demostraba 

tan sólo ser un relato más, con lo cual una dictadura obrera ya no tenía sentido: si el 

poder ya no tenía “centro”, tomar el Estado o escribir un poema eran lo mismo. 

Pero por más desolador que parezca el panorama de los últimos cincuenta años, a 

pesar de las ilusiones del triunfo neoliberal del “fin de la historia”, de la esquizofrenia 

posmoderna de las “múltiples historias”, o de la esperanza teórica marxista de volver a 

los viejos buenos tiempos, el desarrollo de las potencias históricas del capital y, por 

tanto, el desarrollo de las potencias revolucionarias de la clase obrera, siguieron su 

rumbo determinado hacia delante. El carácter histórico-universal del capital es hoy 

más palpable que nunca; su potencia para desarrollar las fuerzas productivas, más 

todavía. El hecho de que se trata del sujeto global enajenado de la producción y el 

consumo sociales sólo puede ocultarse a costa de reproducir la forma teórica-

disciplinar del conocimiento científico, que allí donde no se dedica a festejar su 

impotencia, ya no sabe a qué mito o leyenda apelar para sostener sus fronteras. La 

necesidad de “una única ciencia” no puede ser hoy más evidente. 

Nuevamente, fue el desarrollo contemporáneo del proyecto de la CEP lo que volvió 

a poner sobre sus pies, una por una, a todas estas formas ideológicas. La explosión 

posmoderna de la totalidad en infinitos fragmentos no hizo más que revitalizar la 

investigación sobre la unidad de las diferencias. Nos referimos aquí específicamente a 

todos los nuevos estudios sobre la relación Marx-Hegel que se vienen desarrollando en 

las últimas décadas. Ya incipientemente en los años 1970 sobre la base de la obra 

madura de Adorno y una relectura de Rubin y Pashukanis, pero cada vez con mayor 

fuerza desde los inicios del nuevo milenio, corrientes tales como la Neue Marx 

Lektüre,53 el Marxismo Abierto,54 la Nueva Dialéctica55 y la Crítica Práctica,56 entre 

                                                           
53 Backhaus, H.: “La dialéctica de la forma de valor”, en Dialéctica, Vol. 4, 1978; Reichelt, H.: “From 

the Frankfurt School to Value-Form Analysis”, en Thesis Eleven, Vol. 4, N. 1, 1982; Heinrich, M.: Crítica 
de la economía política. Una introducción a El capital de Marx, Madrid, Escolar y Mayo, 2008.  

54 Bonefeld, B., Gunn, R., y Psychopedis, K.: Open Marxism. Vol. I: Dialectics and History, London, 
Pluto Press, 1992; Open Marxism. Vol. II: Theory and Practice, London, Pluto Press, 1992; Open 
Marxism. Vol. III: Emancipating Marx, London, Pluto Press, 1995.  

55 Smith, T.: The logic of Marx's capital. Replies to Hegelian Criticism, New York, State University 
of New Tork Press, 1990; Robles Báez, M. (comp.): Dialéctica y capital, Buenos Aires, Ediciones RyR, 
2014; Scatollini, D.: La Nueva Dialéctica y la lógica del capital, Córdoba, Universidad Nacional de 
Córdoba [Tesis de Licenciatura], 2016, cap. 2; Arthur, C.: The Spectre of Capital. Idea and Reality, 
Boston, Brill, 2022.  

56 Iñigo Carrera, J.: El conocimiento dialéctico. La regulación de la acción en su forma de 
reproducción de la propia necesidad por el pensamiento, Buenos Aires, CICP, 1992; El capital… op. cit. 
y Conocer el… op. cit.; Starosta, G.: Marx’s Capital, Method and Revolutionary Subjectivity, Boston, 

81



 GEMH 

otras,57 fijaron su atención en el vínculo metodológico ya ineludible entre El capital y 

la Ciencia de la lógica, avanzando así en el reconocimiento de las determinaciones más 

simples del capital como sujeto enajenado de la vida social contemporánea y 

demostrando, con menor o mayor potencia en cada caso, el autodesarrollo de todas 

sus formas.58 En particular, estas nuevas investigaciones sobre el método dialéctico 

permitieron finalmente exponer el problema esencial del llamado “método lógico-

histórico” —asumido virtualmente por toda la teoría marxista—, al desmontar casi de 

forma definitiva la representación fetichista de la existencia histórica de un “modo de 

producción mercantil simple” y, por tanto, la existencia de la sustancia-valor en el 

precapitalismo.59 En síntesis, toda esta nueva tendencia potenció aún más la 

comprensión de la radical historicidad del capital.  

Ahora bien: es justamente en el seno de las discusiones de estas nuevas corrientes, 

en la apertura de toda una nueva problemática que podemos denominar 

“neodialéctica”, donde encontramos la última de las posiciones más distintivas frente 

al materialismo histórico. Al igual que en el caso del marxismo cultural británico, aquí 

también se puso en jaque las dificultades de la metáfora de base y superestructura 

como modelo para un análisis social transhistórico; pero de modo diametralmente 

opuesto a los planteos de autores como Thompson, Williams o Wood, en la 

problemática neodialéctica destaca el rechazo mismo del materialismo histórico como 

                                                           
Brill, 2015; Starosta, G., y Caligaris, G.: Trabajo, valor y capital. De la crítica marxiana de la economía 
política al capitalismo contemporáneo, Bernal, Universidad Nacional de Quilmes Editorial, 2017.  

57 Es importante destacar la figura del historiador canadiense Moishe Postone en este marco. Aunque 
el vínculo que establece entre la filosofía de Hegel y la crítica de la economía política de Marx no es tan 
sistemático como, por ejemplo, en los desarrollos de la Nueva Dialéctica, sí logra destacar el núcleo de 
la cuestión: que sólo a través de la lógica hegeliana, Marx pudo desarrollar la tesis de que el capital es el 
sujeto de la vida social moderna. Asimismo, la puesta en perspectiva de este nexo llevó a Postone a 
enfatizar en la importancia cardinal que ostenta el problema del método en la crítica marxiana de la 
economía política, al que lo caracterizó como una crítica que “es inmanente a su objeto social”, es decir, 
que “se fundamenta en el carácter contradictorio de la sociedad capitalista” (Postone, M.: Tiempo, 
trabajo y dominación social, Madrid, Marcial Pons, 2006, p. 203). En otras palabras, la crítica del 
capital es una forma del capital, una potencia creada por el despliegue de sus contradicciones internas. 
Por este motivo, Postone planteó que el sujeto revolucionario no se produce exteriormente al capital, 
sino dentro de él. No obstante, como señala el camarada Ángel Vivanco, la demostración de esta 
importante tesis acabó negando su punto de partida (Vivanco, A.: “De la inmanencia a la exterioridad: 
Moishe Postone y la superación revolucionaria del capitalismo”, En Izquierdas, N. 51, 2022, pp. 15-22). 

58 Si bien en parte del marxismo occidental, como ya señalamos, se recuperó la relación Marx-Hegel, 
la conexión entre El capital y la Ciencia de la lógica fue muy débilmente indagada. Quienes han valorado 
este vínculo, como Lukács y Marcuse (Lukács, G.: Marx, ontología del ser social, Madrid, Akal, 2007; 
Historia y conciencia de clase…; Marcuse, H.: Ontología de Hegel y teoría de la historicidad, Barcelona, 
Ediciones Martínez Roca, 1970; Razón y revolución…), nunca abordaron el problema con la 
sistematicidad y profundidad necesarias. Por ello, como ha observado Postone, los marxistas 
occidentales compartieron los mismos presupuestos que sus antagonistas del Este: la creencia de que la 
dominación social capitalista se estructura a partir de relaciones directas entre las clases (Postone, M.: 
op. cit., p. 48). Este hegelianismo “a la carta” les impidió reconocer el núcleo central de los 
descubrimientos de Marx, esto es: que el capital es el sujeto dominante de la vida social en este modo de 
producción, y no una u otra clase. 

59 Arthur, Ch.: op. cit.; Robles Báez, M.: op. cit.; Smith, T.: op. cit., 94; y Scatollini, D.: op. cit. 

82



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

desfiguración fetichista de la CEP.60 En general, a la vez que se observa la separación 

entre las formas económicas y las formas jurídico-políticas en el modo de producción 

capitalista de acuerdo a la “cosificación” de la forma-valor, se señala ambiguamente 

que en el precapitalismo ambas formas se encontraban en una especie de “unidad”,61 o 

bien, en los planteos más extremos, que ni siquiera tiene sentido hablar de dichas 

formas, en tanto las relaciones sociales de producción se establecían directamente bajo 

vínculos de dependencia personal.62  

                                                           
60 “[N]o hay en Marx invocación alguna […] al materialismo histórico ni a otras categorías 

semejantes, que sólo sirven para concebir a la materialidad real y a la historia real como otras tantas 
abstracciones” (Iñigo Carrera, J: El capital…, p. 277). Ver particularmente: Gunn, R.: “Against Historical 
Materialism: Marxism as a First-order Discourse”, en Bonefeld, W., Gunn, R. y Psychopedis, K.: Open 
Marxism, Vol. II…, pp. 40 y 41. Gunn critica metodológicamente el Prólogo por su naturaleza 
“causalista”, es decir, por poner a las determinaciones del metabolismo social humano “en orden 
ascendente”. Al contrario, una perspectiva “totalizadora” como la de él, reconocería a los diferentes 
estadios como “momentos distinguibles de la existencia social per se”, por lo que “lo último podría 
también venir primero”. Al criticar los modelos “género/especie”, Gunn busca dar con la inmanencia y 
por eso critica al causalismo, precisamente por separar a las instancias en sí como si no fueran la 
totalidad misma: el “modo de existencia de un término puede ser otro término, sin resto (without 
reminder)”. Así, rechaza los abordajes recortados sobre las sociedades precapitalistas que se detienen 
sobre “abstracciones etnológicas” como la religión, la familia, la magia, la economía y la producción en 
sí mismas sin verlas en su determinación históricamente específica, y por tanto escindiéndolas de su 
unidad. Sin embargo, la sociedad capitalista, de acuerdo a la “verdad de su falsedad” se presenta como 
“la primera sociedad sociológica en virtud del carácter fetichista de su objetividad. […] Sólo la sociedad 
capitalista es la sociedad materialista-histórica” (ídem.). 

61 Ver entre otros: Arthur, C.: “Towards a materialist theory of law”, en Critique. Journal of Socialist 
Theory, Vol. 7, Issue 1, 1977, pp. 31-46; Fausto, R.: Lógica e Política, Tomo II, São Paulo, Editora 
Brasilense, 1987, pp. 44, 55 y 58; Robles Báez, M.: “Marx and Postmodern Materialism: on the Subject 
of Capitalism”, Massachussets, University of Massachussets-Amherst, 1996, pp. 23-24; Bonefeld, W.: La 
razón corrosiva. Una crítica al Estado y al capital, Buenos Aires, Herramienta, 2013, pp. 191-197; 
Reuten, G.: “Karl Marx: his work and the major changes in its interpretations”, en Samuels, W., Biddle, 
J., Davis, J. (Eds.): A companion to the History of Economic Thought, Oxford, Blackwell, 2003; The 
Unity of the Capitalist Economy and State. A Systematic-dialectical exposition of the Capitalist State, 
Leiden-Boston, Brill, 2019, p. 304; Rochabrún, G.: Batallas por la teoría. En torno a Marx y el Perú, 
Lima, IEP, 2007, p. 150; “Política, Estado y sociedad en la experiencia histórica peruana”, en Cavero, O.: 
El poder de las preguntas. Ensayos desde Marx sobre el Perú y el mundo contemporáneo, Lima, 
ACUCH Fondo Editorial, 2019, pp. 315-316. 

62 Si bien en la obra de JIC y de los demás exponentes de la Crítica Práctica, como veremos, se puede 
deducir el rechazo de la existencia de la relación de base y superestructura para el precapitalismo, no 
encontramos ninguna explicitación textual. Sólo podemos referir a sus exposiciones orales:  

“[En el precapitalismo] hay una forma de organizarse el proceso de producción social, donde yo 
me pregunto si tiene sentido hablar de relaciones jurídicas. Y ahí yo voy a problematizar todavía 
más respecto de la especificidad de las clases y ahora voy a avanzar en la especificidad de la 
relación económica y la relación jurídica. Es claro que entre los individuos que no tienen vínculos 
de dependencia personal hay una relación indirecta que uno puede separar y llamar “relación 
económica”; y hay una forma de esa relación indirecta que uno puede separar analíticamente y 
llamarla “relación jurídica”. En esta forma de organizar la producción social, en primer lugar, no 
hay relación indirecta: son todas relaciones directas entre las personas, que giran en torno a la 
organización del proceso de vida social. Lo mismo que la relación económica y la relación jurídica 
en su unidad es la forma en que se organiza ese proceso de vida social, acá estas relaciones de 
dependencia personal son la forma en que se organiza el proceso de vida social” (Iñigo Carrera, 
J.: “El capital: razón histórica, sujeto revolucionario y conciencia”, Seminario en CISOH, Clase 7, 
Chile, 2017, 44:25-48:20, Disponible en: 
https://www.youtube.com/watch?v=3mXMeZVHjkg&ab_channel=cisohredes). 

83

https://www.youtube.com/watch?v=3mXMeZVHjkg&ab_channel=cisohredes
https://www.youtube.com/watch?v=3mXMeZVHjkg&ab_channel=cisohredes
https://www.youtube.com/watch?v=3mXMeZVHjkg&ab_channel=cisohredes


 GEMH 

 Lo que subyace en general a este rechazo del materialismo histórico en los últimos 

avances de la CEP es la concepción de que el trabajo enajenado es una especificidad 

del modo de producción capitalista. Como intentaremos demostrar a partir de aquí, 

esta concepción, ya presente en Marx, reproduce una vez más el fetichismo de la 

mercancía. Entendemos que sólo mediante la crítica de esta representación es posible 

reproducir la unidad inmanente de todos los aspectos originales de la CEP —método 

dialéctico, dialéctica de la naturaleza y materialismo histórico— en una forma superior 

que libere definitivamente todas sus potencias. Para ello, en primer lugar, debemos 

reponer los últimos descubrimientos de la CEP respecto del fenómeno mismo del 

fetichismo de la mercancía.  

2. Los límites absolutos de la problemática neodialéctica  

a) Los aportes de la Crítica Práctica 

Como señala Alejandro Fitzsimons,63 estos últimos desarrollos de la CEP influidos 

por la relectura de Rubin, repararon en el carácter objetivo de la mercancía como 

relación social, esto es, reconocieron que el fetichismo mercantil no es un mero 

problema de abstracta conciencia, una mera “ilusión” o “engaño” de los individuos que 

actúan “como si” las mercancías fueran portadoras de su propia relación social. Tal 

como Marx en su obra madura, al reconocer al capital como sujeto, superaron la 

abstracción infantil de suponer que se trata de una imposición ideológica de la clase 

capitalista. Esto constituye, sin dudas, un avance sustancial respecto de los viejos 

estudios marxistas occidentales sobre el fenómeno de la enajenación. Sin embargo, 

como también señala Fitzsimons, estos mismos desarrollos, por operar con la 

representación lógica, precisan abstraer de dicha relación social a la conciencia misma 

de los productores de mercancías, volviendo a naturalizar la conciencia libre y 

borrando del mapa el hecho de que dicha conciencia libre es la forma concreta de la 

conciencia enajenada en la mercancía. Es así como terminan por considerar a la 

relación entre conciencia y mercancía como una relación causal64 o, cuanto mucho, de 

acción recíproca, con lo cual terminan abstrayendo ambas formas y conectándolas 

exteriormente. 

Como ha descubierto JIC de modo original, la forma lógico-teórica65 de la 

conciencia —sea ésta formal o dialéctica— es ella misma una forma histórica del 

                                                           
63 Fitzsimons, A: “¿Qué es el “fetichismo de la mercancía”? Un análisis textual de la sección cuarta 

del capítulo primero de El capital de Marx”, en Revista de Economía Crítica, N. 21, 2016, pp. 43-58. 
64 Ibíd., p. 23 
65 Para una síntesis de las determinaciones de esta forma, ver: Iñigo Carrera, J.: Conocer el capital 

hoy…, pp. XIII-XXIII; Cosic, N. y Vivanco, Á.: “La obra de Karl Marx como base para la superación de 
la lógica dialéctica. Apuntes críticos sobre las bases metodológicas del CICP”, en Síntesis, N.1, 2025, pp. 
45-46 y 50. 

84



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

conocimiento científico determinada específicamente por la producción de valor.66 Es 

esta misma forma particular del valor, como modalidad general de organizar la 

producción de plusvalor relativo, la que demostró llegar a sus límites entre fines del 

siglo XX y principios del XXI. Este descubrimiento de la historicidad de la lógica y la 

teoría, como formas apologéticas del capital, constituye a la Crítica Práctica como el 

momento contemporáneo más desarrollado de la CEP en el marco de la “problemática 

neodialéctica”, ya que demuestra en detalle los límites de la forma teórica de la ciencia 

para la organización de la acción política revolucionaria, y que dichos límites sólo 

pueden ser superados por el desarrollo del método dialéctico; o a la inversa: que el 

método dialéctico debe abandonar la piel muerta de la forma-teoría.  

Lejos de seguir intentando desarrollar nuevas “teorías críticas” frente a los límites 

actuales del conocimiento científico,67 de lo que se trata es de desarrollar la crítica de 

la teoría en cuanto tal, para seguir desplegando las potencias del conocimiento 

objetivo. La forma lógico-teórica, en definitiva, ya ha demostrado toda su incapacidad 

para seguir desarrollando la CEP; tal como señala JIC:  

                                                           
66 Iñigo Carrera, J.: El capital…, cap. 7; “El método: de los ‘Grundrisse’ a ‘El capital’”, Documento de 

investigación del CICP, 2013. 
67 Los últimos “giros materialistas” en la teoría crítica y las perspectivas globales en la disciplina 

histórica apuntan a captar la multiplicidad de determinaciones en juego a la hora de enfrentarse al 
metabolismo social humano. Así, autores como Roy Bhaskar, John Bellamy Foster o Kohei Saito reparan 
en la necesidad de volver a observar aquello que para Marx y Engels ya era evidente, esto es: la 
continuidad sustancial de la naturaleza en la humanidad. Del mismo modo, en el terreno de la Global 
History se exige descentralizar el eje nacional como objeto de las ciencias sociales para reconocerlo en 
su unidad mundial, o como dice Sven Beckert, aprehenderlo como “unidad de lo diverso”. Más aún, 
ciertas voces dentro de esta perspectiva –muchos referentes de la llamada “gran historia” o “historia 
profunda”– reclaman el estudio de la humanidad en su desarrollo histórico total y como punto de llegada 
de la historia del universo. No obstante, como argumentaremos, todas las potencias de estas nuevas 
perspectivas –junto a los últimos desarrollos de la CEP– se estrellan siempre frente a los límites de su 
propia forma, esto es, de su carácter lógico-teórico: en tanto se representan tautológicamente a cada 
determinación como una simple afirmación, la sustancialidad, o lo que es lo mismo, la unidad concreta 
de las determinaciones, queda invertida como la sobredeterminación extrínseca y, finalmente, aleatoria.  

Como señala Nahuel Martín, siguiendo a Bhaskar, la nueva teoría crítica no debe buscar “una 
‘contradicción única’ del capitalismo”, sino que a través del concepto de “sistema abierto” tan sólo puede 
orientarnos en “la pluralidad de mecanismos relacionados (biológicos, ambientales, propiamente 
sociales, subjetivos, etc.) que codeterminan los fenómenos de la sociedad”. Del mismo modo, Sebastian 
Conrad revela que la historia global también carece de unidad; es más bien una “suma diversa” en donde 
“no todo está enlazado y conectado con todo”: “las estructuras [globales] enmarcan situaciones 
específicas y hacen improbables ciertos cambios; no determinan la agencia humana”. En síntesis, como 
también veremos, por más “giros globales” y “materialistas” que llegue a dar la teoría crítica para captar 
la inmanencia de lo real, la exterioridad de sus análisis es congénita (Martín, F.: Ilustración sensible. 
Hacia un giro materialista en la teoría crítica, Buenos Aires, Ediciones IPS, 2023, p. 244; Conrad, S.: 
Historia global. Una nueva visión para el mundo actual, Barcelona, Crítica, 2017, pp. 12, 22 y 289; 
Beckert, S.: El imperio del algodón. Una historia global, Barcelona, Crítica, 2000, p. 21; Foster, J.: La 
ecología de Marx. Materialismo y naturaleza, Madrid, El viejo Topo, 2000; Christian, D.: Maps of 
Time: An Introduction to Big History, Berkeley, University of California Press, 2004; Fernandez-
Armesto, F.: The World: A Brief History, New York, Pearson Prientice Hall Press, 2007. Bhaskar, R.: A 
Realist Theory of Science, New York and Oxford, Routledge, 2008; Saito, K.: La naturaleza contra el 
capital. El ecosocialismo de Karl Marx, Buenos Aires, Ediciones IPS, 2023). 

85



 GEMH 

eso de que su conciencia libre es la forma en que se realiza su conciencia enajenada se le 

presenta al productor de mercancías como algo lógicamente absurdo. La conciencia libre 

es la conciencia libre y la conciencia enajenada es la conciencia enajenada. A lo sumo, si 

se plantea usar una lógica dialéctica materialista, puede concebir a estas dos conciencias 

como los dos polos que se afirman de manera excluyente uno respecto del otro, en una 

relación irreductible de antagonismo mutuo. Pero, así como en este caso puede 

concebirse a la conciencia concreta del productor como la lucha entre su conciencia libre 

y su conciencia enajenada, la conciencia libre sigue siendo concebida como algo exterior 

a la conciencia enajenada y viceversa. Otra vez, resulta lógicamente inconcebible que la 

conciencia libre sea la forma concreta de existir la conciencia enajenada.68  

Sólo comprendiendo esta exigencia de la superación de la lógica, incluso en su forma 

de “lógica dialéctica materialista”, es posible comenzar a entender los 

inconmensurables avances de la Crítica Práctica más allá de Marx, no sólo en lo que 

respecta a las determinaciones del capital,69 sino en la recuperación misma de la 

inmanencia de su proyecto original, esto es: en la asimilación del capital como devenir 

de la historia natural. La conciencia humana es un resultado de dicha historia: es el 

devenir del conocimiento meramente animal en un conocimiento que se sabe 

conocimiento.70 El conocimiento mismo no es nada ajeno a la materia viva: es la forma 

en que todo sujeto vivo desencadena un gasto limitado de su energía física para 

reconocer las potencialidades de su entorno respecto de sus propias potencias; en otras 

palabras: es la acción de organizar su acción de apropiarse efectivamente del medio. 

Por supuesto, en tanto el conocimiento está portado en el propio cuerpo, allí donde las 

potencias del medio lo desbordan, los seres vivos no tienen otra forma de avanzar en 

dicho conocimiento que no sea transformando su propio cuerpo, esto es, 

evolucionando. Pero el ser humano, producto de esta evolución, constituye el 

afirmarse mediante la propia negación de esta forma en que se desarrollan las 

potencias de la materia viva: ya no meramente muta su cuerpo para avanzar en la 

apropiación del medio, sino que transforma el medio en un medio para sí, 

produciendo y operando medios de producción; en una palabra: trabajando. 

Tal como lo descubrió Marx, es el desarrollo de las fuerzas productivas del trabajo 

lo que explica la existencia de la conciencia y sus diferentes formas. En términos de 

JIC: 

El desarrollo de la capacidad humana para transformar el medio en un medio para sí 

toma forma en la creciente separación instrumental, espacial, temporal y personal entre 

la acción que abre un ciclo de metabolismo y el resultado que lo cierra reproduciendo al 

                                                           
68 Iñigo Carrera, J.: Conocer el capital hoy…, p. 155.  
69 Iñigo Carrera, J.: La renta de la tierra. Formas, fuentes y apropiación, Buenos Aires, Ediciones 

Imago Mundi, 2017; La formación económica de la sociedad argentina, volumen II. De la acumulación 
originaria al desarrollo de su especificidad hasta 1930, Santiago de Chile, Ariadna Ediciones, 2022; El 
capital…; Conocer el capital hoy…; El conocimiento dialéctico… 

70 Iñigo Carrera, J.: Conocer el capital hoy…, pp. 36, 144. 

86



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

sujeto humano. Llega así un punto en que el conocimiento de la propia potencialidad 

respecto de la potencialidad del medio sólo puede realizarse como un proceso que se 

conoce a sí mismo en su propia potencialidad. Esto es, como un proceso de conocimiento 

que se reconoce a sí mismo como tal, como un proceso cuyo sujeto se sabe a sí mismo un 

individuo que está conociendo. El proceso de gasto productivo de una porción del cuerpo 

para organizar el trabajo que abre el metabolismo humano toma así una forma que le es 

genéricamente propia: el conocer consciente, o sea, la conciencia. De modo que el sujeto 

humano desencadena el gasto productivo pleno de su cuerpo porque sabe 

conscientemente el fin de esta acción, esto es, como ejercicio de su voluntad consciente. 

A partir de este desarrollo, el trabajo humano se determina como una acción consciente 

y voluntaria.71 

En síntesis, la conciencia es una forma sumamente desarrollada de la materia viva, 

pero por ello mismo no deja de ser la acción de organizar la propia acción de apropiarse 

del medio; en este caso: el trabajo de organizar el trabajo, esto es, la propia relación 

de producción. La forma histórica hasta ahora más compleja que ha tomado la 

conciencia es sin dudas el conocimiento científico, estructurado hasta hoy de forma 

casi universal como conocimiento teórico. La teoría científica, sustentada sobre la 

lógica, es una forma enajenada de conocimiento, determinada por la relación social de 

producción capitalista. Es la forma en que el capital, mediante sus personificaciones, 

avanza en el conocimiento objetivo de las fuerzas naturales para objetivarlo en el 

sistema de la maquinaria, y es la forma en que progresa sobre el reconocimiento 

objetivo de las determinaciones del propio metabolismo social, para regular y 

potenciar la producción de plusvalor relativo. Como ha descubierto JIC —nuevamente, 

más allá de Marx—, son ciertos órganos específicos de la clase obrera los que hoy 

despliegan y ejecutan este conocimiento,72 y son ellos mismos los destinados 

materialmente a desarrollar formas superiores de conciencia.  

Ahora bien: este nuevo “retorno” de la Crítica Práctica a la inmanencia del proyecto 

original de la CEP contrasta de forma tajante con su rechazo del materialismo 

histórico,73 en sintonía con las demás corrientes neodialécticas. Esto se pone 

claramente de manifiesto en su utilización técnica específica de los términos de base y 

superestructura únicamente para la sociedad capitalista,74 y, como veremos, en la 

caracterización del trabajo enajenado como un fenómeno exclusivo de esta sociedad. 

En algún punto, esta reserva de los términos de la metáfora marxiana junto con la 

consideración del trabajo enajenado como especificidad del modo de producción 

capitalista, ilumina al mismo tiempo una ambigüedad central en los desarrollos de 

Marx: si la enajenación del trabajo es un fenómeno propiamente capitalista, ¿qué 

                                                           
71 Iñigo Carrera, J.: op. cit., p. 36, énfasis propios. 
72 Iñigo Carrera, J.: El capital…, pp. 9-49. 
73 Ver nota al pie nº60.  
74 Ver nota al pie nº62. 

87



 GEMH 

sentido tiene hablar de una superestructura jurídico-política e ideológica para los 

modos de producción precapitalistas, si allí el trabajo se organizaba de forma directa? 

Sin embargo, el problema de Marx refleja, a su vez, la propia ambigüedad de la Crítica 

Práctica para enfrentarse al desarrollo histórico precapitalista. Como veremos en 

detalle, todo el problema —lo que caracteriza, en definitiva, el núcleo de la 

problemática neodialéctica— se condensa en la forma misma en que se está 

reconociendo la contradicción en la relación entre trabajo y conciencia, y, más 

particularmente, entre producción e ideología. 

Como proponemos demostrar de aquí en más —como si fuese el summum de la 

paradoja—, captar el carácter contradictorio de esta relación (y de cualquier otra 

relación) no implica que se haya superado el análisis y la síntesis lógica.75 Este es el 

caso específico de la lógica dialéctica hegeliana, que permite, por su propia forma 

singular, asumir la contradicción —esto es, superar la lógica formal e incluso cualquier 

lógica de opuestos— al mismo tiempo que reproducir el principio de identidad y, con 

él, la forma conceptual. Cabe destacar que Hegel logró efectivamente identificar sujeto 

y objeto de conocimiento, pero solo al precio de representar su objeto mismo como 

pura idealidad. Es por ello que, inevitablemente, la externalidad volvió a ocupar su 

lugar en sus “lógicas de hecho”: aquí la Naturaleza aparece desprovista de 

automovimiento ella misma, como lo opuesto a la Idea, y el Espíritu, por su parte, se 

presenta como negación de la negación, lo que deriva en el cierre inevitablemente 

tautológico de su System der Wissenschaft. De esta forma, la inmanencia logra ser 

representada, pero no reproducida: la Idea sigue siendo la Idea, y la Naturaleza, la 

Naturaleza. Que la Naturaleza sea concebida como la “manifestación” de la Idea no es 

más que una solución filosófica —y por tanto, ideológica— que no hace más que 

reeditar, en la práctica, la postulación clásica de la irreductibilidad entre pensamiento 

y cuerpo, entre conciencia y materia.76 Y es esta misma irreductibilidad, como 

argumentaremos, la que se reproduce en El capital de Marx, lo cual se pone de 

manifiesto especialmente allí donde se representa la relación inmanente entre 

conciencia y mercancía, entre pensamiento y “cosa”. Siguiendo los señalamientos de 

Cosic y Vivanco en otro artículo del presente número, ello se explica justamente porque 

Marx nunca logró reconocer la incompatibilidad entre la forma teórica de la ciencia 

y el desarrollo del conocimiento dialéctico. Dicha impotencia debe explicarse, 

indefectiblemente, por la necesidad histórica específica del capital en el momento en 

que Marx realizó sus investigaciones.77 Pero lo que resulta claro es que el 

                                                           
75 Cosic, N. y Vivanco, A.: op. cit. 
76 Hegel, G.: Ciencia de la Lógica, Buenos Aires, Las Cuarenta, 2013, pp. 1054-1055; Enciclopedia de 

las ciencias filosóficas en compendio, Madrid, Alianza, 2005, pp. 299, 305-306. 
77 GCEP, op. cit., pp. 162-163. 

88



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

descubrimiento de dicha incompatibilidad le pertenece originalmente a JIC y su Centro 

de Investigación como Crítica Práctica (CICP).78 

Esta última observación abre una nueva problemática, y es que el hecho de que los 

camaradas del CICP no logren asumir esta exclusividad del descubrimiento, ya 

constituye, por sí mismo, un síntoma de las ambigüedades de su propio desarrollo. En 

el próximo apartado intentaremos demostrar dichas ambigüedades, al examinar 

nuevamente la forma en que JIC avanza a partir de los descubrimientos de Marx en 

torno a las determinaciones más simples de la conciencia del productor de mercancías, 

señalando el punto en el que logra superar los límites de Marx a la vez que replica 

varias de sus representaciones. Descontadas sus potencias —ya referidas 

anteriormente— comencemos por señalar los respectivos límites del análisis y la 

síntesis de Marx y JIC en torno a la conciencia fetichista en general. 

b) Una analogía neblinosa: la representación del fetichismo religioso en 

Marx y Juan Iñigo Carrera 

El problema se presenta inmediatamente en el cuarto acápite del primer capítulo de 

El capital, en cuanto uno repara en las analogías que introduce Marx para dar cuenta 

del fetichismo de la mercancía: la de la visión humana y la de “las neblinosas comarcas 

del mundo religioso”.79 Nos interesa particularmente detenernos en esta última, ya que 

en lo inmediato nos refiere a una forma social —la religión— que es fundamental 

comprender a cabalidad si es que el análisis se dirige especialmente al estudio de las 

formas precapitalistas, lo que atañe, por supuesto, a la discusión sobre el estatuto del 

materialismo histórico en la obra de Marx y en el desarrollo actual de la ciencia a partir 

de sus investigaciones.  

Sabemos que una analogía se establece siempre entre dos objetos diferentes que, sin 

embargo, guardan alguna similitud que intenta destacarse para dar cuenta de 

determinado fenómeno. Por ello mismo, una vez descubiertas las determinaciones de 

la enajenación mercantil, con ayuda de la analogía, hay que contestar la siguiente 

pregunta: ¿en qué consiste exactamente la diferencia entre el fetichismo de “las 

comarcas del mundo religioso” y el fetichismo de la mercancía? Marx nos dice:  

En éste [en el fetichismo religioso] los productos de la mente humana parecen figuras 

autónomas, dotadas de vida propia, en relación unas con otras y con los hombres. Otro 

tanto ocurre en el mundo de las mercancías con los productos de la mano humana.80  

En los anteriores apartados, siguiendo los desarrollos de JIC, referimos brevemente 

a la reproducción de las determinaciones más simples de la actividad productora de 

mercancías, y ya pudimos ver que allí no existe ninguna externalidad entre trabajo y 

                                                           
78 Cosic, N. y Vivanco, A., op. cit., pp. 65-67. 
79 Marx, K.: El capital…, p. 89. 
80 Marx, K.: El capital…, p. 89, énfasis propios. 

89



 GEMH 

conciencia, sino que la conciencia es siempre la forma concreta de organizarse la 

materialidad del trabajo y, por tanto, un momento material del trabajo mismo. Sin 

embargo, no pareciera que Marx lo haya reproducido de ese modo, en tanto y en 

cuanto, como dijimos, la analogía justamente se establece para dar cuenta de una 

similitud, por lo cual subsiste a su vez la diferencia. En este caso, por un lado, las figuras 

religiosas son “productos de la mente humana”, mientras que, por el otro, las 

mercancías lo son “de la mano humana”. El contraste es claro. Y, partiendo de los 

descubrimientos originales de JIC, no hace falta darle demasiadas vueltas para 

detectar aquí una concepción de la actividad del pensamiento como “no-trabajo” o 

como trabajo “inmaterial”. Sabemos que es una concepción fetichista que en Marx está 

claramente presente a lo largo de su obra.81 El mismo JIC se dedicó a elaborar una 

crítica contundente al respecto, sin la cual hubieran sido virtualmente imposibles 

muchos de sus descubrimientos originales en el terreno de la CEP.82 Por ponerlo 

entonces de forma polémica: el acápite dedicado al fenómeno del fetichismo de la 

mercancía es él mismo portador del fetichismo de la mercancía. Sin embargo, a pesar 

de la crítica al concepto de “trabajo inmaterial”, en ningún momento JIC ni los 

camaradas del CICP reparan sobre el inconveniente que se presenta en el contraste 

establecido por Marx. Veámoslo en detalle. 

 En primer lugar, sabemos ya que cualquier producto de la mente humana es 

producto del trabajo humano. No hay producto de la mente humana que no sea la 

objetivación de gasto de energía física humana con la finalidad de reconocer las 

potencias del medio —respecto de sus propias potencias— para transformarlo en un 

medio para sí. Salvo que abramos las puertas a las robinsonadas, incluso un 

pensamiento aparentemente instintivo como, por ejemplo, “quiero apuñalar a Pedro 

porque él acaba de matar a mi hermano”, no deja de ser un pensamiento propiamente 

humano, un conocimiento consciente, mediado por el lenguaje verbal estructurado: sé 

que él es “Pedro”, sé que “yo soy yo”, sé que “él mató a mi hermano”, sé que me siento 

ofendido en mi moral y ejecuto voluntariamente la acción de devolverle la agresión, 

porque me digo a mí mismo que debo hacerlo. De más está decir que, si uno se dejara 

llevar efectivamente por esos “sentimientos bajos”, el producto de nuestra acción será 

el producto de nuestra “mano” y cargará en sí todas las determinaciones de nuestro ser 

genérico: el ser un producto del consumo de valores de uso hechos por otros seres 

humanos; el ser el movimiento de un brazo y un cuerpo vestidos por productos del 

trabajo humano; el ser, en definitiva, la acción de matar propiamente humana, 

mediada por una herramienta —en este caso, un puñal. Visto a la inversa, cualquier 

producto de la “mano humana”, incluso si se trata de la muerte de otro ser humano, es, 

                                                           
81 Comité Editorial: “Sobre los hombros de un gigante. La obra de Juan Iñigo Carrera como punto de 

partida para la acción política del SICAR”, en Síntesis, N. 1, 2025, pp. 20-21. 
82 Ídem. 

90



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

como el mismo Marx lo reconoce, el producto de la organización consciente de la acción 

de utilizar las manos con tal o cual propósito. Es decir: un producto mediado por la 

mente humana, por el pensamiento. La separación entre el producto de la mente y el 

producto de la mano humana, entonces, no puede ser más que analítica, esto es, una 

abstracción.  

En este sentido, si observamos nuevamente la analogía, debemos asumir que 

aquello que aparece como producto de la “mente humana” en el fetichismo religioso 

tiene que ser necesariamente la objetivación del trabajo humano. Y está claro también 

que el mundo religioso está plagado de productos de la “mano” humana 

completamente mistificados: templos, estatuas, pinturas, ornamentos, vestidos, 

objetos suntuarios y sagrados de todo tipo y color.83 Con lo cual la enajenación religiosa 

no se diferencia en este punto de la enajenación en la mercancía: ésta es una forma 

concreta específica de la enajenación del trabajo humano tanto como aquella. Y así 

como la ideología de la libertad debe explicarse por las contradicciones mismas de la 

organización social del trabajo en el capitalismo, la pregunta por la ideología religiosa 

debe encontrar su respuesta en las contradicciones propias de la organización social 

del trabajo precapitalista. Tal como lo expuso varias veces Marx en su obra: “si en toda 

la ideología los hombres y sus relaciones aparecen invertidos como en la cámara 

oscura, este fenómeno responde a su proceso histórico de vida”.84 Y esto no significa 

otra cosa que, cuando uno observa cualquier forma ideológica, “aún cuando esta teoría, 

esta teología, esta filosofía, esta moral, etc., estén en contradicción con las relaciones 

existentes, esto solo podrá explicarse porque las relaciones sociales existentes se 

hallan, a su vez, en contradicción con la fuerza social dominante”.85  

Como ya señalamos, Marx sintetizó este descubrimiento en el Prólogo a la 

Contribución, señalando que es la relación contradictoria de la base económica la que 

determina las formas ideológicas de conciencia; de aquí que no se pueda juzgar a 

ninguna etapa histórica de la sociedad humana “a partir de su propia conciencia, sino 

que, por el contrario, se debe explicar esta conciencia a partir de las contradicciones de 

la vida material, a partir del conflicto existente entre fuerzas sociales productivas y 

relaciones de producción”.86 En La ideología alemana es evidente que Marx incluso 

logró reconocer la enajenación del trabajo en el desarrollo histórico precapitalista. 

Cabe aquí citar en extenso:  

Finalmente, la división del trabajo nos brinda ya el primer ejemplo de cómo, mientras 

los hombres viven en una sociedad natural, mientras se da, por tanto, una separación 

                                                           
83 Por no hablar de aquellos objetos que se consumen al mismo tiempo que se producen, como las 

misas, los rituales, las sentencias jurídicas, los castigos físicos, en definitiva, lo que la teoría económica 
distingue de modo fetichista como abstractos “servicios”. 

84 Marx, K. y Engels, F.: La ideología alemana…, p. 21, énfasis propio.  
85 Ibíd., p. 26, énfasis propios. 
86 Marx, K.: Contribución…, p. 5.  

91



 GEMH 

entre el interés particular y el interés común, mientras las actividades, por consiguiente, 

no aparecen divididas voluntariamente, sino por modo natural, los actos propios del 

hombre se erigen ante él en un poder ajeno y hostil, que le sojuzga, en vez de ser él quien 

los domine. En efecto, a partir del momento en que comienza a dividirse el trabajo, cada 

cual se mueve en un determinado círculo exclusivo de actividades, que le viene impuesto 

y del que no puede salirse; el hombre es cazador, pescador, pastor o crítico, y no tiene 

más remedio que seguir siéndolo si no quiere verse privado de los medios de vida […] 

Esta plasmación de las actividades sociales, esta consolidación de nuestros propios 

productos en un poder material erigido sobre nosotros, sustraído a nuestro control, que 

levanta una barrera ante nuestra expectativa y destruye nuestros cálculos, es uno de los 

momentos fundamentales que se destacan en todo el desarrollo histórico anterior […] 

El poder social, es decir, la fuerza de producción multiplicada, que nace por obra de la 

cooperación de los diferentes individuos bajo la acción de la división del trabajo, se les 

aparece a estos individuos, por no tratarse de una cooperación voluntaria, sino natural, 

no como un poder propio, asociado, sino como un poder ajeno, situado al margen de 

ellos, que no saben de dónde procede ni a dónde se dirige y que, por tanto, no pueden ya 

dominar, sino que recorre, por el contrario, una serie de fases y etapas de desarrollo 

peculiar e independiente de la voluntad y los actos de los hombres y que incluso dirige 

esta voluntad y estos actos.87 

Ahora bien, aun teniendo esto en cuenta, es más que evidente también que Marx 

dejó ese estudio a un costado, y más allá de las potentes formulaciones previas, desde 

los Grundrisse en adelante, se termina imponiendo la concepción del trabajo 

enajenado como un fenómeno específicamente capitalista.88 Tal como aparece en el 

cuarto acápite en cuestión, la organización social precapitalista aparece como 

“prístina”, en tanto “los trabajos y productos no tienen por qué asumir una forma 

fantástica diferente de su realidad”; de este modo, por ejemplo, 

El diezmo que [el siervo] le entrega al cura es más diáfano que la bendición del clérigo. 

Sea cual fuere el juicio que nos merezcan las máscaras que aquí se ponen los hombres al 

desempeñar sus respectivos papeles, el caso es que las relaciones sociales existentes entre 

las personas en sus trabajos se ponen de manifiesto como sus propias relaciones 

personales y no aparecen disfrazadas de relaciones sociales entre las cosas, entre los 

productos del trabajo.89  

Es decir, según Marx, en una determinada sociedad precapitalista el producto del 

trabajo humano aparecería como “diáfano” bajo… ¡la forma del diezmo!, o sea, como 

¡el tributo a Dios! Y el ejercicio del trabajo, esto es, el ejercicio de la propia relación 

social, se pondría de manifiesto como lo que objetivamente es: una relación entre 

humanos que no aparecería “disfrazada” como una relación entre objetivaciones del 

trabajo… ¡Por más que los hombres necesiten ponerse “máscaras” para realizar dicha 

                                                           
87 Marx, K. y Engels, F.: op. cit., p. 27-28, énfasis propios.  
88 Marx, K.: El capital…, pp. 87-102.  
89 Marx, K.: El capital…, pp. 94-95.  

92



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

relación! Nunca encontraremos en Marx mayor incoherencia condensada en tan pocas 

líneas. ¿Por qué el producto del trabajo humano, esto es, un valor de uso para la 

reproducción de la vida humana, lejos de aparecer como tal, tiene que tomar la forma 

de un tributo al representante de Dios en la tierra? ¿Y por qué el ejercicio del trabajo 

de los diferentes órganos del metabolismo social tiene que estar mediado por 

“máscaras”? Es evidente que dichos individuos están personificando su relación social; 

y si están personificando su relación social es porque dicha relación aparece como un 

producto que los domina, que rige sus conciencias y voluntades. Lejos de ser una mera 

enajenación “mental”, las figuras religiosas que rigen las conciencias de los hombres 

toman formas tan concretas, tan “productos de la mano humana” como lo son el 

diezmo, la estructura arquitectónica de una Iglesia o el vestido de un clérigo, etc. Y es 

porque los individuos, en este caso, se enfrentan a sus propios productos no como a un 

simple edificio para reproducir la vida humana, o a una simple tela para vestir a un 

humano, sino a un edificio que toma la forma de Iglesia y a un vestido que toma la 

forma de sotana, que por ello mismo, en tanto personificaciones de sus productos, 

deben entregar el diezmo o deben brindar una misa, etc. La pregunta que hay que hacer 

entonces es: ¿qué forma sustancial está tomando el producto del trabajo humano, bajo 

qué tipo de relaciones sociales de producción, para que sean los productos de sus 

propios trabajos los que le digan a sus productores qué tienen que producir los unos 

para los otros y qué les toca consumir a cada cual? 

Pero antes de indagar en este sentido, debemos primero interrogarnos sobre cuál es 

la razón de que tanto Marx como JIC, cada cual en sus propios términos, necesiten ver 

al trabajo precapitalista como desprovisto de enajenación. En el primer caso tenemos, 

sin dudas, el camino más allanado. Como ya han señalado otros camaradas en el 

presente número,90 Marx está operando mediante la lógica dialéctica hegeliana, 

desconociendo el carácter fetichista del proceder teórico en cuanto tal y, por tanto, 

pasando por alto la materialidad misma del conocimiento científico como producto 

del capital.91 De allí que él mismo no pueda reconocerse como un órgano de la clase 

obrera que avanza en el conocimiento de las potencialidades del modo de producción 

capitalista respecto de las potencialidades del medio.92 Necesita, por tanto, avanzar en 

ese conocimiento al mismo tiempo que naturaliza la mercancía y, con ella, la libertad. 

Y efectivamente lo hace: la mercancía aparece en su desarrollo como presupuesto de la 

sociedad capitalista, y lo hace primero como un producto “no enajenado”, es decir, no 

portador de la propia relación social: como un valor de uso intercambiable que a su 

vez no es portador de valor y, por tanto, no reviste aún la “forma de la expresión simple 

                                                           
90 Cosic, N. y Vivanco, A.: op. cit. 
91 Marx, K.: El capital, Tomo I, Vol. 2, Buenos Aires, Siglo Veintiuno Editores, 2022, p. 749; Iñigo 

Carrera, J.: El capital…, pp. 9-49. 
92 GCEP: op. cit. 

93



 GEMH 

del valor”. En este momento histórico ficticio, los hombres se enfrentan 

“implícitamente como propietarios privados de esas cosas enajenables, enfrentándose, 

precisamente por eso, como personas independientes entre sí”.93 De aquí que en este 

—supuesto— periodo precapitalista, “si las cosas son intercambiables, ello se debe al 

acto de voluntad por el que sus poseedores resuelven enajenarlas recíprocamente”.94 

Es decir: aquí tenemos personas independientes, propietarios privados de 

mercancías que rigen consciente y voluntariamente su intercambio. Sin eufemismos: 

aquí tenemos individuos libres mucho antes del capitalismo, justamente porque ni 

siquiera en estas líneas se está refiriendo Marx al modo de producción mercantil 

simple: son individuos libres que no producen valor.95  

En síntesis, tenemos al individuo libre precapitalista que posteriormente perderá 

esta libertad para pasar a ser libre por estar enajenado de forma “deficiente” en la 

mercancía y luego de forma “plena” en el capital; y por último, “negación de la 

negación”, logrará superar esta enajenación para alcanzar… ¡su libertad! La claridad 

de esta tautología es más “diáfana” que la de Hegel: la libertad —precapitalista— es el 

presupuesto de la libertad capitalista —enajenada—, tanto como ésta última lo es de la 

“libertad socialista”. La libertad, en Marx, es tanto causa como resultado de la libertad.  

Una vez naturalizadas de este modo la mercancía y la conciencia libre, no es de 

extrañar que todas las formas concretas propias de la sociedad capitalista aparezcan 

deshistorizadas: la propiedad privada, la familia, las clases sociales, la explotación, el 

Estado, etc.96 Todas estas formas aparecen ya realizadas, meramente diferenciadas por 

su quantum: allí hay menos propiedad privada, aquí más;97 aquí hay menos clases 

sociales, allí más, etc.98 Y todas estas formas, a su vez, se relacionan cuantitativamente 

con este contenido eterno: donde el valor de uso “predomina” respecto del valor de 

cambio,99 la explotación todavía es “menor”,100 la propiedad privada juega un papel 

“secundario”,101 etc., y viceversa. La lógica, por más potente que sea su forma en este 

caso, no puede hacer más que petrificar las cualidades del capital.102 

                                                           
93 Marx, K.: op. cit., p. 107. 
94 Marx, K.: El capital, Tomo I, Vol. 1… pp. 103-113. Por supuesto, en esta exposición lógica de las 

determinaciones Marx no nos dice a qué periodo histórico refiere, no cita ninguna investigación al 
respecto y mucho menos aporta alguna evidencia empírica. Como veremos, el “comercio” precapitalista 
está lejos de ser un encuentro entre “personas independientes” y, por tanto, más lejos aún de ser un 
intercambio entre “propietarios privados”.  

95 Cosic, N. y Vivanco, A.: op. cit., pp. 62-63. 
96 Marx, K.: Elementos…, p. 8, 433-479; El capital…, pp. 282-283; Marx, K. y Engels, F.: La 

ideología…, cap. 1; Engels, F.: El origen…, caps. 2, 5 y 8.  
97 Marx, K.: Elementos…., pp. 433-444; Marx, K. y Engels, F.: op. cit., pp. 17 y 18.  
98 Marx, K.: El manifiesto comunista, Buenos Aires, Ediciones IPS, 2014, p. 11. 
99 Marx, K.: Elementos…, p. 464.  
100 Engels, F.: Anti-Dühring…, pp. 140 y 169.  
101 Marx, K.: Elementos…, pp. 433-479.  
102 En Hegel, el recurso a la tautología para explicar la historia alcanza su plenitud, incluso yendo en 

contra de sus propias premisas. En las Lecciones sobre la Filosofía de la Historia Universal, el 
movimiento de la historia no cumple con las exigencias de la inmanencia absoluta que encontramos en 

94



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

                                                           
la Ciencia de la lógica. Según Pinkard (Pinkard, T.: Does History Make Sense?: Hegel on the Historical 
Shapes of Justice, Harvard University Press, 2017), el orientalismo de Hegel (Said, E.: Orientalismo, 
Barcelona, Debolsillo, 2008) no sólo se basa en errores inducidos por los límites del conocimiento 
histórico y etnográfico de su época o por su indudable clasicismo, sino que también tiene razones más 
profundas de orden filosófico. En otras palabras, el orden del discurso de Hegel sobre el movimiento de 
la historia universal tiene como esqueleto lógico la concepción de la relación entre naturaleza y 
subjetividad, un problema que el autor trata en su Lógica. El hecho de que “el Sol salga en Oriente” 
implica que, para los orientales, no existía ninguna posibilidad de dar razones de sus propias prácticas 
éticas. Por ello, se encontraban en el estadio de oscuridad lógica del ser en sí, que en la historia universal 
equivale a un estado de infancia en el que no hay lugar para la distancia crítica que les permitiera ser 
autoconscientes de sus acciones. En otras palabras, se encontraban en el estadio natural del espíritu y, 
por ende, “fuera de la historia”, ya que, al ser “infantes”, carecían del principio de la individualidad. En 
efecto, la letra de Hegel es clara en este sentido: antes de los griegos, los seres humanos estaban 
simplemente absortos en la naturaleza y en la vida social, por lo que no había lugar para la 
individualidad. Si los orientales expresan el ser en-sí, la pura inmediatez irreflexiva, los griegos son los 
primeros en la historia humana en poner al ser para-sí. Allí surgió el principio de la particularidad como 
autoconciencia reflexiva, que dio origen a una serie de problemas metafísicos completamente nuevos (o 
quizá incluso aparecieron por primera vez como problemas metafísicos genuinos) (Pinkard, T.: op. cit). 
Sin embargo, esta historia que se inicia con los griegos culmina con el reconocimiento, en el ámbito de 
la vida ética, de que el puro para-sí no es suficiente para fundar una comunidad verdaderamente 
emancipada. Es necesario que el espíritu reflexione profundamente sobre sí mismo para encontrar en él 
al ser “en y para sí”, y que reconozca las razones de su propia autoposición. Hemos llegado al umbral de 
la Europa moderna, cuyo punto de partida es la Revolución Francesa, que consagra la libertad como 
principio universal. En este momento, el espíritu del mundo alcanza su plenitud, su forma más 
enriquecida, cuando la realidad se ajusta a su concepto.  

Ahora bien, el tránsito de una forma espiritual a otra “consiste precisamente en que la forma 
universal antecedente queda anulada, como algo particular, por el pensamiento” (Hegel, G.: Filosofía de 
la historia universal I, Buenos Aires, Losada, 2010, p.93). En la estructura narrativa de Hegel, la forma 
universal oriental albergaba en su interior la forma superior posterior, la griega, pero no se había hecho 
válida para sí misma, lo que la condujo a su propia destrucción (ibíd., p.94). Pinkard ha llamado la 
atención sobre el modo en que Hegel trata a China e India, y sobre cómo la propia argumentación 
hegeliana encuentra un límite a la hora de pensar la transición entre las formas espirituales. El autor 
estadounidense argumenta que Hegel es incapaz de ver cómo estos dos pueblos producen las 
condiciones de su propio hundimiento, ya que previamente los había condenado a una inmutable 
inmediatez. En otras palabras, su hundimiento debió producirse a partir de una fuerza externa, por 
una contingencia ajena a la inmanencia negativa del espíritu (Pinkard, T.: op. cit.). Consideramos que 
esto también se puede aplicar a su análisis de Persia y Egipto, ya que el principio de la subjetividad que 
aparece en ellos aún no es capaz de establecer la distancia crítica necesaria para poder reflexionar sobre 
sus propios presupuestos (Hegel, G.: op. cit., p. 269). De este modo, lo para-sí en la historia universal 
no se arraiga en las formas históricas concretas, sino en la abstracción de un espíritu del mundo que, 
contingentemente, decidió sembrar la semilla de su propia autoconciencia en el espíritu griego. Solo en 
la confrontación externa entre espíritus, en la guerra entre estados, se produce el hundimiento de una 
forma inferior del espíritu.  

Un especialista en Hegel podría argumentar que todas estas contradicciones entre espíritus están 
lógicamente contenidas en la Idea, pero el filósofo alemán no demuestra (ni intenta demostrar) que la 
misma penetre en la densidad histórica del espíritu oriental a partir de la argumentación que él mismo 
ha propuesto. La historia que nos propone Hegel tiene, lógicamente, poco de historia. En realidad, es la 
historia de una tautología: la de un Espíritu —expresado en la historia sólo a través de la lucha entre 
Estados— que se afirmó en su plenitud desde la noche de los tiempos y que recorre la historia sólo para 
confirmar lo que siempre fue, lo que siempre supo de sí. Todas sus formas concretas —la individualidad, 
el estado, el arte, la religión y la filosofía, etc.— ya se afirmaron con la llegada a la historia del espíritu 
griego. Lo que ocurre después son sólo variaciones cuantitativas de esas necesidades ya realizadas. 
Entre el principio de individualidad de los griegos y el de los modernos no media ninguna diferencia 
cualitativa; por el contrario, son dos respuestas que Occidente encontró para establecer el vínculo entre 
lo universal y lo particular. Por eso, mientras en Europa se producían las tragedias propias de un espíritu 
cierto de sí, en Oriente y América reinaba la inmediatez más opresiva. En el esquema de la historia 
universal propuesto por Hegel, lo mediato y lo inmediato coexisten como dos tiempos inconmensurables 
entre sí, y sólo el concepto de Espíritu del Mundo los unifica, concepto que, por obra y gracia de la 
filosofía de Hegel, decidió encarnarse en un tiempo histórico específico y no en los otros. Para la cólera 
de Althusser y sus epígonos, en Hegel hay más de “múltiples temporalidades” y de “sobredeterminación” 

95



 GEMH 

Por su parte, en el caso de JIC, la razón por la cual no reconoce la enajenación del 

trabajo en el precapitalismo es mucho menos evidente. Señalándolo una vez más, es él 

quien nos puso frente al reconocimiento pleno de las formas de conciencia como 

formas concretas del trabajo, tanto a partir de su descubrimiento de la subjetividad 

productiva expandida de la clase obrera, como en la explicitación de su crítica al 

concepto marxiano de “trabajo inmaterial”. A su vez, al igual que Marx, JIC reconoce 

la enajenación de la conciencia en el desarrollo histórico precapitalista: 

[En el] comunismo primitivo, el individuo no realiza su relación social como el ejercicio 

de su libre individualidad, esto es, mediante el ejercicio de una conciencia y voluntad que 

conoce sus determinaciones como portador individual de la fuerza de trabajo social. Por 

el contrario, su individualidad se reduce al ejercicio consciente y voluntario de sus 

vínculos de dependencia personal. El individuo del comunismo primitivo está tan atado 

a ellos que hasta le impiden reconocer, en otro individuo ajeno a su comunidad, los 

atributos de un ser humano naturalmente semejante a él. Su propio ser social trasciende 

el alcance de su conciencia y voluntad. De modo que se le presenta como una fuerza 

natural ajena a él, que lo domina en su individualidad consciente y voluntaria. Con lo 

cual, va a avanzar en el conocimiento de sus propias determinaciones, va a desarrollar su 

conciencia, bajo la forma concreta de la conciencia religiosa; esto es, de una conciencia 

que sólo puede ver la realización material de sus propias potencias humanas, como si 

fueran la realización de potencias ajenas a ella. Las concibe como potencias fantásticas, 

atribuidas a la naturaleza, a las que la propia conciencia y voluntad se encuentran 

sometidas. La propia voluntad se presenta a la conciencia como la encarnación de una 

voluntad divina.103  

Esta enajenación de la conciencia es reconocida también por JIC en el esclavismo y 

el feudalismo y, por supuesto, aquí la conciencia libre “no ha tenido, ni tiene, existencia 

objetiva. Es tan sólo una construcción ideológica, producto del fetichismo de la 

                                                           
entre espíritus nacionales que de “causalidad expresiva” del Geist, porque, en rigor de verdad, el Geist 
es sólo patrimonio de los espíritus nacionales europeos. Asimismo, vemos que en Marx existe una 
concepción multilineal de la historia en el sentido propuesto por Kevin Anderson y compartido por 
innumerables marxistas (Anderson, K.: Marx at the margins: on nationalism, ethnicity and non-
westerns societies, Chicago & London, The University of Chicago Press, 2010; Acha, O.: op. cit.; Tarcus, 
H.: “¿Es el marxismo una filosofía de la historia? Marx, la teoría del progreso y la ‘cuestión rusa’”, en 
Andamios, Vol. 4, N. 8, 2008, pp. 7-32; Kohan, N., “El Marx tardío y la concepción multilineal de la 
historia”, en Utopía y Praxis Latinoamericana, Universidad del Zulia, 2020), pero ese punto de vista 
del tiempo histórico no fue construido contra la teodicea hegeliana, sino a partir de su recuperación. 
En efecto, Anderson acierta en su lectura del corpus marxiano, pero por las razones equivocadas. 

En definitiva, el formato tautológico hegeliano de la historia, que parte del Espíritu del Mundo para 
llegar al Espíritu del Mundo, es sin dudas reproducido por Marx en las Formen. Allí, no sólo replica paso 
a paso la argumentación hegeliana de la historia de Oriente a través de su concepto de Modo de 
Producción Asiático (Marx, K.: Formaciones económicas precapitalistas, México, Siglo XXI, 1971, pp. 
71-82), sino que, al borrar el carácter enajenado del trabajo precapitalista, acaba por postular al 
comunismo como el enriquecimiento de una cualidad originaria ya depositada en la idea de “comunismo 
primitivo”. La historia, según Marx, parte de un ser genérico no-enajenado para llegar al ser genérico 
no-enajenado, esto es: parte del Comunismo para llegar al Comunismo.  

103 Iñigo Carrera, J.: Conocer el capital hoy…, p. 311, énfasis propios. 

96



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

mercancía”.104 En otras palabras, aquí la conciencia libre es sólo una construcción 

teórica de las ciencias sociales que se dedican al estudio del desarrollo histórico 

precapitalista. Y como acabamos de ver, Marx no estuvo exento de reproducir este 

fetiche a cada paso. Pero el gran interrogante aquí es por qué JIC no hace explícito el 

hecho de que en el precapitalismo el ser genérico humano está tan enajenado en su 

producto como lo está en nuestra sociedad. Por el contrario, tal como Marx, señala que 

la diferencia específica con los demás modos de producción históricos reside 

precisamente en el hecho de que en el capitalismo la relación social está portada en 

el producto del trabajo,105 esto es, sólo aquí tenemos una relación social objetivada. 

La distinción es bien clara:  

La organización del proceso humano de metabolismo social, la relación social general 

entre los seres humanos, tiene un punto de partida histórico: el conocimiento inmediato 

puramente animal. Aunque más no sea por su duración, la mayor parte de la historia 

humana hasta hoy es la historia de la transformación de esta relación animal en la 

organización del trabajo social por medio del conocimiento acerca del momento en que 

se encuentran los distintos procesos de metabolismo individual a coordinar, establecido 

a través de las relaciones directas entre las personas. Se trata de la primera gran etapa 

en el desarrollo de la organización de la sociedad. 

[…] Sin embargo, por mucho que el conocimiento humano mediante el pensamiento se 

haya desarrollado, y por poco que alguien sepa respecto de la especificidad histórica de 

la forma actual del proceso de metabolismo social, a nadie se le ocurriría pensar que la 

organización general de este proceso se realiza hoy día de manera inmediatamente 

consciente. En otras palabras, es obvio que nuestra relación social general —o sean el 

modo en que nuestra sociedad asigna su capacidad total de trabajo entre las distintas 

formas concretas útiles de éste y coordina el fluir de los procesos de metabolismo 

individual— es independiente respecto del proceso de conocimiento de las necesidades 

sociales.106 

De este modo, en síntesis, el capital se distingue por ello 

[como el] sujeto objetivado que tiene la capacidad de poner en marcha el trabajo social 

de manera privada e independiente sin más objeto inmediato que producir más de la 

misma capacidad. No se trata simplemente de un producto material fetichizado sino de 

que este producto material enfrenta a sus propios productores como aquél que los 

produce; como un fetiche real, por así decir. Esta modalidad autónoma de regirse el 

trabajo social constituye la segunda gran etapa en el desarrollo histórico de la vida 

humana.107  

                                                           
104 Ídem. 
105 Ibíd., pp. 43-44. 
106 Ibíd., pp. 237-238, énfasis propios. 
107 Ibíd., p. 239, énfasis nuestros.  

97



 GEMH 

Entendemos que hasta aquí la ambigüedad de JIC está lo suficientemente expuesta: 

por un lado, reconoce la enajenación de la conciencia en el precapitalismo, pero, por el 

otro, esta no aparece en su desarrollo como la enajenación del trabajo en su propio 

producto, es decir, como un “fetiche real”, precisamente porque allí el trabajo se 

organizaría de forma directa. Como vimos, de aquí su rechazo a los términos de “base 

económica” y “superestructura” para este caso. Entonces, cabe una vez más repetir las 

preguntas: ¿cómo es posible la enajenación de la conciencia allí donde no hay 

enajenación del trabajo? ¿Cómo es posible que la organización directa del trabajo tome 

formas ideológicas? ¿Cómo es posible, en definitiva, la existencia de un fetiche “irreal”? 

La única forma de concebir la existencia de un fetiche fantástico, no real, es 

representándose la existencia de un trabajo tan fantástico, tan irreal, y, sin 

eufemismos, tan inmaterial como dicho fetiche. ¡Pero esta es la puerta que JIC cerró 

bajo siete llaves! La última pregunta que cabe aquí, entonces, es: ¿por qué dejó entrar 

este fetiche por la ventana? Por supuesto, aquí hay problemas metodológicos que 

deben ser resueltos. Sin embargo, en el terreno del conocimiento dialéctico no existen 

los problemas metodológicos en abstracto. En otras palabras: para contestar todos 

estos interrogantes, no queda otra opción que enfrentarse al objeto mismo por cuenta 

propia y reproducir sus determinaciones, criticando el conocimiento dialéctico 

socialmente acumulado allí donde se introducen necesidades exteriores.108  

3. Las determinaciones generales de la producción precapitalista 

a) La materia como sujeto 

Sabemos que la vida humana es un proceso de metabolismo social que tiene como 

forma abstracta a la vida animal, la cual, a su vez, es una forma sumamente concreta 

de la materia orgánica. Por su parte, esta forma concreta general tiene como forma 

abstracta suya a la llamada materia inorgánica y ésta, por último, no es otra cosa que 

una forma concreta general de la materia en cuanto tal. Como sostiene JIC, cuando en 

el análisis topamos con la simple materia, con la existencia en cuanto tal, ya no nos 

estamos enfrentando a “una forma abstracta real igual a cualquier otra”; por el 

contrario: 

Como las demás, empieza por presentársenos en tanto forma concreta. Pero, en tanto tal 

forma concreta, ella es pura necesidad en potencia, la necesidad misma de determinar, 

y, en consecuencia, forma abstracta. Su necesidad en potencia no es ya un otro de su 

forma concreta, sino que tal potencialidad es lo que esta forma real abstracta es en tanto 

forma concreta. Esta forma simple real tiene a la necesidad de su propia existencia como 

necesidad inmediatamente actual, es existencia en sí misma. Pero, tanto como esta 

existencia actual suya es necesidad de trascender de sí en determinación realizada, tal 

                                                           
108 Iñigo Carrera, J.: El conocimiento dialéctico…, pp. 33-36; Conocer el capital hoy…, p. XIX. 

98



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

forma simple es, al mismo tiempo, existencia en potencia. Como tal, la simple existencia, 

o sea, la materia, es una contradicción en sí misma.109 

El reconocimiento de la contradicción que es la simple materia, la determinación en 

cuanto tal, demuestra una vez más (y cabe repetirlo) las enormes potencias científicas 

de la Crítica Práctica. Nos pone delante del hecho de que el movimiento de la materia 

es, en realidad, automovimiento, un afirmarse mediante la propia negación (AmN); 

en definitiva, que ella misma es devenir: 

Como abstractamente tal, la materia no se limita a mostrarnos que no encierra en sí a un 

otro del cual brota su necesidad. Más aún, evidencia esta simplicidad suya precisamente 

porque nos muestra que ella es, por sí misma y no por otro, necesidad de negarse como 

simplemente tal existencia abstracta para afirmarse como existencia concreta. Lo que la 

materia nos dice directamente en su pura simplicidad, es que ella es necesidad inmediata 

de afirmarse mediante su propia negación, de determinarse; que ella es devenir.110 

Y esto no es otra cosa que el escándalo absoluto para la forma lógico-teórica en que 

se desarrolla hasta el día de hoy la ciencia: el reconocimiento de que “la materia es el 

sujeto. Sujeto que tiene, por forma más simple de existencia, el afirmarse mediante la 

propia negación, el devenir, la necesidad de determinarse”.111 

Sin embargo, a pesar de los exponenciales avances en el terreno del conocimiento 

dialéctico por parte de JIC y el CICP, así como hemos visto que las ambigüedades se 

hicieron presentes en la reproducción de determinaciones tan concretas como las del 

metabolismo social humano, también aquí ellas asoman sus cabezas. Y es que para la 

Crítica Práctica en general, la condición de sujeto aparece también como una cualidad 

específica de la materia viva:  

la materia viva tiene como potencia específica la necesidad de transformar por sí una 

porción de su corporeidad en la acción capaz de realizar las potencias portadas en la 

corporeidad de otras formas naturales concretas, apropiándose así de éstas como medios 

para la reproducción de su propia corporeidad. Esta determinación específica de la 

materia viva le da la cualidad de la subjetividad, la condición de sujeto, inherente a sus 

distintas formas concretas.112 

Para Rodrigo Steimberg, otro investigador del CICP, la subjetividad no sólo es una 

cualidad propia de la materia orgánica, sino que dicha cualidad  

no es un elemento material agregado a los componentes químicos y físicos que 

conforman la unidad de ese ser vivo, sino una realidad que brota de las relaciones entre 

esos componentes materiales [...] Y esas relaciones […] no constituyen una realidad-otra 

                                                           
109 Iñigo Carrera, J.: El capital…, p. 258, énfasis agregados. 
110 Iñigo Carrera, J.: El conocimiento dialéctico…, p. 5. 
111 Ibíd., p. 15. Ampliando este reconocimiento: “La materia se pone en evidencia, así, como el 

verdadero sujeto; nuestra acción, como movimiento específico suyo" (ibíd., p. 51). 
112 Iñigo Carrera, J.: Conocer el capital hoy…, p. 33, énfasis propios. 

99



 GEMH 

que los elementos que forman esas relaciones; no son un agregado material, una 

sustancia extensa que se adiciona a sus componentes y los convierte en órganos suyos.113 

Inevitablemente, entonces, nos surgen nuevos interrogantes: ¿cómo es posible que 

la Crítica Práctica reconozca a la materia en cuanto tal como el sujeto de todas las 

determinaciones, a la vez que, por otra parte, considera a la condición de sujeto como 

una cualidad exclusiva de la materia viva, y más aún, como una cualidad tácitamente 

inmaterial? Si supuestamente la subjetividad no es “una sustancia extensa”, un 

“agregado material”, por la aparente simple razón de que lo que la cualifica no son los 

“componentes químicos y físicos” sino sus relaciones, esto es, su nueva configuración 

—en fin: su forma—, inmediatamente cabe formular una nueva pregunta: ¿cómo 

considerar a los elementos físico-químicos en sí mismos como materiales, si ellos 

mismos son, a su vez, relaciones, o sea, determinaciones formales? Aclaremos el 

sentido de este último interrogante analizando cualquier forma concreta de la materia; 

por ejemplo: un trozo de hielo. El hielo, en su inmediatez, es una relación cualitativa y 

cuantitativamente determinada de múltiples moléculas de agua; el agua, a su vez, es 

una relación determinada de átomos de hidrógeno y oxígeno; éstos, por su parte, son 

también, en sí mismos, relaciones de partículas elementales. Y como sigamos con el 

análisis, llegaremos nuevamente a la existencia en cuanto tal, al mismo punto al que 

había llegado JIC; existencia que, de más está decir, también es relación: de ella misma 

consigo misma y sus potencias a realizar. 

Dejaremos pendiente aquí la resolución detallada de estos interrogantes en torno a 

la razón de esta ambigüedad de la Crítica Práctica en el terreno de las determinaciones 

más simples. Esto implicaría reproducir necesariamente una enorme cantidad de 

mediaciones que van desde la simple materia hasta su forma concreta de materia viva, 

lo que desbordaría por completo la extensión de este artículo. De todos modos, no hay 

forma de ocultar la relación de estas ambigüedades con la valoración ceicepiana de la 

Lógica de Hegel, de su llamado “núcleo racional”. Dicha construcción demanda, como 

sabemos, postular el devenir sujeto de la sustancia, y a su vez, por supuesto, concebir 

la subjetividad en cuanto tal como pura idealidad.114 Como fue observado en nuestros 

primeros apartados y en el artículo del Comité Editorial del presente número, son 

demasiados los indicios de que la Crítica Práctica sigue encerrada en la problemática 

neodialéctica.  

                                                           
113 Steimberg, R.: “Vida individual, vida social y conocimiento dialéctico”, en Trans/form/ação: 

Revista de filosofía de la Unesp, N. 3, 2024, pp. 9-10, énfasis propio. En esta misma línea, Facundo 
Martín se alinea con Bhaskar para señalar que la “emergencia” de la conciencia “es un fenómeno 
extendido en el universo, que implica novedad formal, pero continuidad sustancial”. Por eso, se 
representa que “los mecanismos biológicos son, por lo tanto, emergentes con respecto a los físicos —o 
químicos—, pero no suponen una adición sustancial. El ‘adicional’ ontológico es formal u 
organizacional” (Martín, F.: op. cit., pp. 195 y 223).  

114 Cosic, N. y Vivanco, A.: op. cit. 

100



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

Por nuestra parte, cabe aclarar desde ya que no encontramos ningún motivo para 

considerar que la subjetividad sea una cualidad específica de la materia orgánica. En 

nuestro análisis y nuestra síntesis, hallamos efectivamente a la materia en cuanto tal 

como sujeto, y a todas sus formas siendo materiales en sí mismas;115 de lo contrario, 

volveríamos a las reducciones tautológicas del contenido como contenido —en este 

caso, la materia en cuanto tal— y la forma como forma —como lo ideal o inmaterial. 

Por tanto, sólo cabe hablar de “sujeto vivo” allí donde reconocemos a la forma viva 

como una relación específica de la materia consigo misma, como forma concreta en 

que ella sigue desplegando sus potencias. La imputación de subjetividad como cualidad 

exclusiva de la materia viva implica la condena del resto de las formas materiales a la 

abstracta inercia.116 Y aquí volvemos al punto de partida del presente artículo, porque 

                                                           
115 Si la Ciencia de la lógica de Hegel posee realmente una potencia científica actual, ésta reside 

precisamente en haber captado —si bien representacionalmente— esta relación de reductibilidad de la 
forma al contenido, denominándola relación de sustancialidad, donde todas las formas no son nada 
distinto de su contenido, sino su propio automovimiento; lo cual implica, contradictoriamente, que el 
contenido, a su vez, no se reduce a su forma, sino que ella es un momento suyo. Ver ídem. 

116 “La naturaleza debe ser contemplada como un sistema escalonado, cada uno de cuyos peldaños 
procede necesariamente de los otros, y el siguiente es la verdad de aquellos de los que resulta, pero no 
de tal manera que cada escalón sea naturalmente generado desde los otros, sino [que lo es] en la idea 
interior que constituye el fundamento de la naturaleza. La metamorfosis incumbe solamente al concepto 
en cuanto tal, ya que únicamente el cambio de éste es desarrollo […] Es una representación torpe, propia 
de la vieja filosofía de la naturaleza, y también de la moderna, contemplar el proceso de formación y el 
paso desde una forma y esfera de la naturaleza a otra superior, como una producción externa y 
efectivamente real, que sin embargo, para hacerla más clara, se retrotrae a la oscuridad del pretérito. A 
la naturaleza ciertamente le es propia la exterioridad, las distinciones caen una fuera de otra y la 
naturaleza hace que se presenten como EXISTENCIAS indiferentes [una ante otra]; [pero] el concepto 
dialéctico que dirige los peldaños [del desarrollo] hacia adelante es lo interior a ellos mismos. Esas 
representaciones nebulosas, en el fondo sensibles, como particularmente lo es p.e. el surgir de las 
plantas y animales desde el agua, y después el surgir de los animales desarrollados desde los inferiores, 
etc., han de ser expulsadas por la contemplación pensante.” (Hegel, G.: Enciclopedia…, p. 308, énfasis 
propios). Como para toda conciencia lógica, para Hegel las formas concretas materiales están 
desprovistas ellas mismas de automovimiento; allí donde vemos las cosas moverse y mutar, estamos en 
el plano de la idealidad: “El idealismo se produce ya en nuestra conciencia ordinaria. Así es como 
decimos de las cosas sensibles que son mudables, lo cual quiere decir que el no ser les conviene tanto 
como el ser” (Hegel, G.: Lógica, Primera Parte, Madrid, Ediciones Orbis, 1984, p. 56).  

Está claro que allí donde se concibe a la materia viva como sujeto, como autodesarrollo, entra en 
juego la misma operatoria lógica de Hegel; lo que aquí es el Espíritu, allí es la Vida. En ambos casos, la 
postulación del momento primitivo de la pura exterioridad mecánica, de la pura contingencia, sigue 
siendo igual de necesario —por supuesto, como veremos inmediatamente, para fortalecer la 
naturalización de la libertad. Como buen filósofo, Hegel nunca se propuso disolver la división disciplinar 
de las ciencias, sino precisamente fundamentarla, dándole una unidad exterior (Millet, J.: “Descartes, 
Newton y Hegel sobre el método de análisis y síntesis”, en Pensamiento: revista de investigación e 
información filosófica, Vol. 41, N. 164, 1985, pp. 393-430). En este sentido, por ejemplo, el método 
adecuado a la dimensión físico-química podía seguir siendo el que era, en tanto se apropiaba de una 
causalidad diferente a la teleológica. Para Hegel, la pretensión marxiana de erigir una única ciencia, la 
de la historia natural, hubiera merecido el ostracismo del reino de la Razón.  

Cabe destacar aquí lo que sea quizás la máxima expresión del hegelianismo presente todavía en el 
CICP. Este es el caso de Martín Ferroni, que en su comentario al trabajo de Steimberg ya citado, sostiene 
que el mismo se enmarca “dentro de los avances recientes en torno a la comprensión de la vida como un 
proceso donde se despliega un tipo de actividad o causalidad diferente a la simplemente física-
química” (Ferroni, M.: “Comentario a ‘Vida individual, vida social y conocimiento dialéctico”, en 
Trans/Form/Ação: Revista de filosofia da Unesp, N. 3, 2024, p. 1, énfasis propio), como de hecho 
sucede en los trabajos de Terrence Deacon y, más particularmente, de Adrian Johnston con base en 

101



 GEMH 

dicha abstracción no es otra cosa que la reproducción del fetichismo de la mercancía, 

esto es, la separación de sujeto y objeto, ocultando nuevamente su identidad. 

Observemos las consecuencias que todo esto acarrea en la reproducción de las 

determinaciones de la materia bajo su forma humana. 

b) La materia humana 

Como sostiene JIC, efectivamente 

la materia viva tiene como potencia específica la necesidad de transformar por sí una 

porción de su corporeidad en la acción capaz de realizar las potencias portadas en la 

corporeidad de otras formas naturales concretas, apropiándose así de éstas como medios 

para la reproducción de su propia corporeidad.117  

Hasta este punto, no hay nada que objetar. Inmediatamente, en la síntesis de esta 

determinación, JIC señala lo siguiente: 

El sujeto comienza el proceso realizando un gasto limitado de su cuerpo para apropiarse 

de la potencialidad que tendría su acción respecto de la potencialidad del medio, o sea, 

para apropiarse virtualmente de su condición de sujeto respecto del objeto sobre el cual 

va a actuar. Sólo si mediante este gasto limitado el sujeto reconoce en el medio objeto 

suyo un medio apto para la reproducción efectiva de su cuerpo, desencadena el proceso 

de apropiarse de manera plena del medio. La acción de apropiarse del medio se 

desarrolla así a lo largo de dos momentos: arranca con el conocimiento de la 

potencialidad de la propia acción respecto de la del medio, para culminar con la 

apropiación efectiva del medio. El primer momento, la acción de apropiarse virtualmente 

del medio, o sea, la acción de conocerse como sujeto respecto del objeto sobre el que se 

va a actuar, no es sino la acción de organizar la acción de apropiarse efectivamente de 

éste. El proceso de conocimiento es la acción de organizar la propia acción. Y como la 

acción va transformando al objeto a medida que avanza sobre éste, y en consecuencia va 

transformando al sujeto mismo en su despliegue, su organización, o sea, el conocimiento, 

no constituye un mero punto de partida, sino que se renueva continuamente hasta la 

completa asimilación del objeto por el cuerpo del sujeto.118  

                                                           
Hegel. Sin embargo, Ferroni destaca que dichos trabajos no llegan a reconocerse como “una crítica a la 
ciencia tradicional-dominante. Más bien, podría decirse que este tipo de explicación busca 
complementar al cuerpo de saber científico establecido al ofrecer luz sobre cuestiones que no han sido 
adecuadamente abordadas por el mismo” (ibíd., p. 2). En otras palabras, no llegan a reconocer que el 
tipo de conocimiento en juego en la comprensión de la dinámica orgánica, como el afirmarse mediante 
la propia negación de la causalidad físico-química, implica ya la crítica a la forma tradicional (teórica) 
de la ciencia y, por tanto, la crítica a la forma en que se está organizando la vida social humana 
actualmente. En este sentido, la Crítica Práctica se caracterizaría por lograr dar cuenta de “las 
limitaciones de la forma tradicional-dominante de la ciencia como un problema de naturaleza 
eminentemente político” (ídem). Si bien compartimos esta caracterización del camarada respecto de la 
corriente a la que él mismo pertenece, esto es, la Crítica Práctica, ello pone plenamente en evidencia que 
la misma sigue reproduciendo la concepción hegeliana de los momentos mecánicos y químicos como 
desprovistos de subjetividad (Hegel, G.: Ciencia…, pp. 892-927; Enciclopedia…, pp. 301-430), en lugar 
de constituirse en la crítica de esta división lógica.  

117 Iñigo Carrera, J.: Conocer el capital hoy…, p. 22.  
118 Ibíd., p. 34, énfasis propios. 

102



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

Ya señalamos que la forma viva de la materia no tiene título de propiedad sobre la 

condición de sujeto, y mucho menos los individuos vivos, que constituyen su quantum 

(la unidad mínima de la cualidad que llamamos vida). Cuando la materia viva realiza 

un gasto limitado de su cuerpo para reconocer sus potencialidades respecto de las 

potencialidades del medio, y finalmente desencadena su apropiación efectiva para 

reproducirse como tal materia viva, no está haciendo otra cosa que reproducir al medio 

como medio.119 Siendo la simple materia viva el AmN de ciertas formas específicas de 

la llamada materia inorgánica, es evidente que la materia viva fue puesta por el 

desarrollo de la materia inorgánica, con lo cual ésta no es una forma “ciega”, sino que 

tiene como finalidad tanto la emergencia de la forma viva como la necesidad de 

constituirse en su medio. Por lo tanto, cabe dejar en claro que el medio no es “inerte”, 

sino que, reconociendo sus potencias respecto de la acción de la materia viva sobre su 

cuerpo, es él quien las despliega, reproduciendo así al sujeto vivo. Por último, debemos 

remarcar que esta acción recíproca entre el sujeto vivo y su medio no es otra cosa que 

una forma sumamente concreta en que se está expresando la materia, sujeto de todas 

sus determinaciones.120 

Ahora bien, en cuanto seguimos con la síntesis, encontramos que la materia viva no 

simplemente se reproduce apropiándose del medio, sino que amplía esta capacidad 

multiplicándose, transformando cada vez más formas concretas del medio en su propio 

cuerpo, y allí donde se encuentra con la incompatibilidad de sus potencias respecto de 

las del medio, transforma su propio cuerpo para avanzar en esta capacidad (lo que la 

teoría biológica representa como “adaptación”). En otras palabras, la materia viva se 

especifica bajo diferentes formas concretas, esto es, evoluciona. Como producto de esta 

evolución emerge en nuestro planeta, hace unos 550 millones de años, la vida animal, 

                                                           
119 Martín, F.: op. cit., p. 134; Lewontin, R. y Levins R.: El biólogo dialéctico, Ciudad Autónoma de 

Buenos Aires, Ediciones ryr, 2015, pp. 39, 167. 
120 “La sustancia, al ser esta identidad del aparecer, es la totalidad del todo y comprende en sí la 

accidentalidad, y la accidentalidad es toda la sustancia misma. Su diferenciarse en la simple identidad 
del ser y en el alternarse de los accidentes en ella representa una forma de su apariencia […] Los 
accidentes como tales —y hay varios, dado que la pluralidad es una de las determinaciones del ser— no 
tienen ningún poder el uno sobre el otro. Ellos son el algo existente, o existente por sí, son cosas 
existentes dotadas de múltiples propiedades o bien son todos que constan de partes, partes 
independientes, fuerzas, que necesitan de la recíproca solicitación y tienen una a la otra como condición. 
Por cuanto un tal accidental parece ejercer un poder sobre otro, es la potencia de la sustancia, la que 
los comprende en sí a ambos, y la que como negatividad, pone un valer desigual, determina a uno 
como aquél que perece, al otro, con otro contenido y como aquél que surge; o bien determina a aquél 
como uno que se transforma en posibilidad, a éste por consiguiente como uno que se transforma en 
realidad, se desdobla eternamente en las diferencias de la forma y el contenido y eternamente se purifica 
de esta unilateralidad” (Hegel, G.: Ciencia…, pp. 492-493). Esta representación abstracta de la materia 
en cuanto tal como “sustancia absoluta”, como la “totalidad del todo”, no deja de ser sumamente útil 
para dar cuenta de lo que aquí estamos señalando: la materia viva no tiene “ningún poder” sobre el 
medio, no impone “sus propias condiciones” sobre él, ni viceversa; tanto allí donde la forma viva muta 
para “adaptarse” al medio que “permanece”, como allí donde la forma viva “permanece” transformando 
el medio para “adaptarlo” al propio cuerpo, no estamos viendo más que apariencias (por supuesto, 
apariencias materiales objetivas). Se trata, por tanto, de la acción recíproca entre la forma viva y el 
medio como expresión de la materia en su autodesarrollo.  

103



 GEMH 

que a su vez también evoluciona bajo la forma de diferentes especies. Muchas de estas 

especies ya no sólo se apropian del medio mediante la simple transmisión de 

información genética (y epigenética) y su mutación —esto es, mediante la simple 

reproducción y mutación sexuadas—, sino que lo hacen afirmándose mediante su 

propia negación desarrollando una nueva cualidad: la socialidad.121 Los metabolismos 

sociales animales acrecientan sus capacidades mediante la cooperación para la 

recolección y la caza, la protección, etc., formando manadas. Pero la modalidad de esta 

capacidad de reproducirse como un metabolismo social continúa siendo, claramente, 

una modalidad puesta inmediatamente por la transmisión genética y epigenética. Aun 

así, sea a partir de la mera reproducción sexual o bajo la reproducción sexuada de un 

cuerpo social, en ambos casos la multiplicación de la capacidad de apropiarse del 

medio sigue caracterizada por la transformación del propio cuerpo. Y esta forma, como 

toda forma, encuentra su límite.  

El ser humano, por supuesto, es la síntesis de todas estas determinaciones que 

venimos reproduciendo. Como descubrieron Marx y Engels, y como lo sintetiza 

perfectamente JIC, se distingue genéricamente del resto de las especies animales en 

tanto avanza en la apropiación del medio, ya no simplemente mediante la 

transformación del propio cuerpo, sino mediante la transformación creciente del 

medio en un medio para sí, “adaptándolo” al propio cuerpo.122 Y esta cualidad no es 

otra que el trabajo, esto es, la producción de medios de producción (primero, simples 

herramientas) para la transformación absoluta de un medio inapto en uno apto, en un 

valor de uso para la vida humana. Como tal, entonces, el ser genérico humano 

constituye el afirmarse mediante la propia negación de la vida animal.123 Pero no de 

cualquier forma de vida animal, sino precisamente de la vida animal que desarrolló la 

cualidad de la socialidad. Por lo tanto, el ser humano no es una forma de vida 

simplemente social, sino que su socialidad, su capacidad de cooperar con otros seres 

humanos, no es otra cosa que la capacidad de trabajar. Y la evolución de esta 

                                                           
121 Monteforte, E: “Las Bases Técnicas como expresión del desarrollo del conocimiento humano: 

medios de producción, materialidad del trabajo y formas de conciencia”, en Ens. Econ., 28(52), 2018, 
pp. 132-133; Barraza, J. y Zak, P.: “Empathy toward Strangers Triggers Oxytocin Release and 
Subsequent Generosity”, en Annals of the New York Academy of Sciences, 2009, pp. 182-189. 

122 Iñigo Carrera, J.: op. cit., pp. 34-36.  
123 En este punto se evidencia la abstracción de la división entre Ciencias Naturales y Ciencias Sociales 

o Humanas, como si fuese que aquello que constituye lo “animal” del ser humano le corresponde como 
objeto a la abstracta Biología. Pero el desarrollo de las fuerzas productivas del trabajo sigue siendo la 
expansión de la materia viva. Una herramienta o una máquina, por más que no tengan una sola célula, 
son formas de nuestro organismo tanto como nuestros brazos, piernas, pulmones u ojos. Visto a la 
inversa, no es que el desarrollo tecnológico, el parentesco, la religión, etc., le pertenecen como objetos 
de estudio a la Historia, la Economía o la Antropología. Menos aún se trata de estudiar nuestro 
metabolismo social de forma interdisciplinar como una suma de “lo animal” + “lo humano”. Lo que 
definitivamente hay que asumir es que la materia es una contradicción, esto es, que realmente se 
transforma. No hay nada en el ser humano que sea un “resto” animal y, paradójicamente, no hay nada 
en el ser humano que no sea natural.  

104



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

capacidad, tal como la denominó Marx, no es otra cosa que el desarrollo de las fuerzas 

productivas del trabajo.  

Este desarrollo específicamente humano de la materia viva, al ser el AmN de la vida 

animal, implica a su vez el AmN de la forma de conocimiento simplemente animal, esto 

es, la transformación del modo en que se organiza la propia acción de apropiarse del 

medio: ya no se trata simplemente de gastar una parte del cuerpo para reconocer las 

potencias del medio respecto de las propias para luego consumirlo, sino de gastar el 

cuerpo en reconocer la forma que se le puede dar al medio para convertirlo en uno 

apto, y la forma (cualitativa y cuantitativa) de las herramientas que se deben producir 

con ese fin. El trabajo, esta determinación que es el ser humano en sí mismo, al ser una 

actividad que trasciende los canales somáticos124 —esto es, que implica la coordinación 

de órganos que exceden el propio cuerpo biológico: los medios de producción—, 

supone necesariamente el desarrollo de un conocimiento que correspondientemente 

excede al simplemente instintivo. Esto mismo es la conciencia, no un saber inmediato, 

sino un saber que se sabe saber: la capacidad de organizar el trabajo, es decir, la forma 

concreta en que el trabajo se organiza permanentemente a sí mismo.125 Pero aquí 

encontramos un problema de especial relevancia para el desarrollo de nuestra 

investigación: en cuanto seguimos con la síntesis de estas determinaciones, topamos 

con una divergencia importante respecto de la reproducción que hace JIC. Al reconocer 

él todas estas determinaciones del conocimiento consciente, inmediatamente señala 

que 

el sujeto humano desencadena el gasto productivo pleno de su cuerpo porque sabe 

conscientemente el fin de esta acción, esto es, como ejercicio de su voluntad consciente. 

A partir de este desarrollo, el trabajo humano se determina como una acción consciente 

y voluntaria, como una acción que se rige mediante el reconocimiento de su propia 

necesidad, de sus determinaciones, y que se desencadena porque reconoce de igual modo 

cuál es el fin que intenta alcanzar con ello.126  

Hasta donde hemos avanzado, reconocimos a la necesidad del conocimiento 

consciente como una forma sumamente concreta en que se organiza la materia viva 

para apropiarse del medio, ya no de manera inmediata —consumiendo aquello que le 

ofrece directamente su medio—, ni tampoco a través de la simple transmisión de 

información genética y su mutación —para “adaptarse” a las mutaciones del medio—, 

sino de manera mediada, a través de la transformación del medio en un medio para la 

propia vida. Esta apropiación plena de las determinaciones implica, como toda forma 

                                                           
124 Moreno, J.: Ser humano: la inconsistencia, los vínculos, la crianza, Buenos Aires, Letra Viva, 

2014. 
125 Marx, K.: El capital, Tomo I, Vol. 1…, pp. 215-240; Manuscritos…; Iñigo Carrera, J.: op. cit., pp. 

XIII-XXIII; Starosta, G.: “Labour”, en B. Skeggs, S. Farris, A. Toscano y S. Bromberg (Eds.), Sage 
Handbook of Marxism, SAGE, 2022. 

126 Iñigo Carrera, J.: op. cit., p. 36. 

105



 GEMH 

concreta del AmN, su propia negación, es decir, su propio desarrollo hasta llegar a su 

término. Con lo cual, está más que claro que la emergencia del conocimiento 

consciente, el conocimiento que se sabe conocimiento, es, al mismo tiempo, la 

emergencia del conocimiento que reconoce su propio desconocimiento. El saber 

propiamente humano, la forma concreta en que se organiza el trabajo, es a la vez un 

no-saber-qué-hacer. Y no puede ser de otro modo, ya que solo un saber que reconoce 

su no-saber es capaz de avanzar en la apropiación de aquellas determinaciones que 

desconoce.127 Es esta determinación, entonces, la que explica la forma-voluntad de la 

conciencia, una forma que expresa precisamente dicho desconocimiento: la necesidad 

de elegir entre diversas potencias propias a realizar como órgano del metabolismo 

social respecto de las diversas potencias del medio que se le presentan. Si tuviera 

conocimiento pleno de la determinación a realizar a cada paso, no tendría necesidad 

alguna de decidir cuál de aquellas realizar para avanzar con mayor potencia en el 

desarrollo de las fuerzas productivas. La forma-voluntad de la conciencia demuestra 

ser así, por tanto, la enajenación de la naturaleza.128 

Y aquí llegamos al punto clave de nuestra investigación. Mal que le pese a los 

apologetas de la libertad,129 el ser genérico humano nace enajenado, sin control pleno 

                                                           
127 Moreno, J.: op. cit., 167-185. 
128 El resto de las especies vivas y las formas naturales más simples, por supuesto, también 

desconocen una inconmensurable cantidad de determinaciones. Pero precisamente porque no 
reconocen su propio conocimiento, no reconocen dicho desconocimiento (ídem). Por ello todas estas 
formas no tienen otro modo de desplegarse que como determinaciones simples. En este sentido decimos 
que la acción del resto de las especies vivas es involuntaria. Esto implica reconocer que la determinación 
compleja, la posibilidad mediada por la posibilidad misma (lo que llamamos contingencia) sólo emerge 
allí donde existe actualizada la forma voluntaria de la materia. Y dicho reconocimiento constituye una 
doble crítica: tanto a quienes reducen la acción voluntaria a su forma de acción libre, como a aquellos 
que suponen que la contingencia le pertenece a la materia en cuanto tal o a sus formas más simples. Se 
trata, por supuesto, de las dos caras de una misma representación lógica.  

129 Nos referimos precisamente a quienes confunden la acción voluntaria con su forma de voluntad 
libre, y esta última con el conocimiento de causa. La voluntad libre es una forma sumamente 
desarrollada de conciencia, propia del modo de producción capitalista, y, como cualquier acción 
voluntaria, expresa el desconocimiento de las propias determinaciones. Como cultor expreso de la lógica 
(dialéctica, en este caso), Engels no pudo representarla de otro modo: 

La libertad de la voluntad no significa, pues, más que la capacidad de poder decidir con 
conocimiento de causa. Cuanto más libre es el juicio de un ser humano respecto de un 
determinado punto problemático, con tanta mayor necesidad estará determinado el contenido 
de ese juicio; mientras que la inseguridad debida a la ignorancia y que elige con aparente arbitrio 
entre posibilidades de decisión diversas y contradictorias prueba con ello su propia ilibertad, su 
situación de dominada por el objeto al que precisamente tendría que dominar. La libertad 
consiste, pues, en el dominio sobre nosotros mismos y sobre la naturaleza exterior, basado en el 
conocimiento de las necesidades naturales; por eso es necesariamente un producto de la 
evolución histórica. Los primeros hombres que destacaron de la animalidad eran en todo lo 
esencial tan poco libres como los animales mismos; pero cada progreso en la cultura fue un paso 
hacia la libertad” (Engels, F.: Anti-Dühring…, p. 104, énfasis agregados). 

Según Engels, “cuanto más” conocimiento de causa, “más libre” es la acción humana. Ahora bien, 
cabe preguntarse qué sujeto humano histórico no actuó durante su vida con algún grado de 
conocimiento de causa. Con esta reducción de la cualidad al quantum, queda claro que el ser humano 
es libre desde el paleolítico. En lugar de ser la libertad “un producto de la evolución histórica”, la historia 
misma pasa a representarse como la evolución de la libertad. La naturalización de la voluntad libre –

106



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

alguno, ni mucho menos, de su propia relación social, de la capacidad que lo especifica: 

el trabajo. Siendo el trabajo su propia socialidad, éste debe desarrollar sus potencias, 

esto es, desarrollar sus fuerzas productivas. La organización del trabajo, por tanto, 

debe adoptar diversas modalidades, avanzando desde sus formas menos potentes hacia 

sus formas más desarrolladas. Las fuerzas productivas del trabajo toman, así, la forma 

histórica de diversas relaciones sociales de producción enajenadas. Y esto no es otra 

cosa que lo que Marx denominó indistintamente como relaciones económicas, base o 

formación económica.130 

Si bien en esta instancia acabamos de encontrar algunas determinaciones que 

explican la enajenación del trabajo en el precapitalismo, seguimos en el terreno de las 

formas más abstractas del metabolismo social humano. Para comprender este 

fenómeno no queda otro camino que el de continuar con la síntesis. 

c) El metabolismo social humano y su primera forma histórica: el modo 

de producción de vínculos de dependencia 

El género humano emerge hace aproximadamente unos 2,5 millones de años. Y lo 

hace, como vimos, como un ser social por naturaleza. Su socialidad es producto del 

desarrollo histórico animal, como el devenir de la simple reproducción sexuada en 

reproducción sexuada de un cuerpo social y, finalmente, como el devenir de la simple 

socialidad en trabajo. Siendo su socialidad el trabajo mismo, la comprensión de esta 

forma concreta nos pone delante del fetichismo que porta el concepto de “trabajo 

social”, un término que, si no fuese por toda su carga ideológica, no sería más que la 

forma de evitar la cacofonía de un pleonasmo: “trabajo trabajante” o “socialidad 

social”. El género humano es, entonces, un solo metabolismo social desde su propio 

nacimiento. No es que los seres humanos “entran” en relaciones sociales y de allí brota 

la sociedad, sino que las relaciones sociales expresan lo que el ser humano es: 

socialidad específica, trabajo. Sin el atributo social ya puesto, no hay relación social 

posible. De allí que Marx, al dar los primeros pasos en la crítica de la economía política, 

lo haya señalado con suma claridad: 

Hay que evitar, ante todo, que se vuelva a fijar la ‘sociedad’ como abstracción 

contrapuesta al individuo. Este último es el ser social. Su expresión vital —aún cuando 

no aparezca bajo la forma inmediata de una expresión vital comunitaria, realizada 

                                                           
mediante la lógica dialéctica– no puede ser más extrema, al punto de ser una cualidad compartida con 
los animales mismos. 

130 JIC, como tantos otros autores neodialécticos, distingue claramente los términos: la relación 
económica tan sólo es una forma de la relación social de producción. Sobre el problema que suscita esta 
distinción, ver: Ocampo, E., Chacón, A. y Campos, J. A.: “¿Una unidad indisoluble? La forma jurídica 
como relación económica”, en Síntesis, N. 1, 2025. 

107



 GEMH 

simultáneamente con otros— es por ello una expresión y confirmación de la vida 

social.131 

Así como la pregunta filosófica —o de la abstracta psicología— sobre cómo es posible 

que la conciencia se relacione con el “mundo exterior” no es más ni menos que una 

pregunta ideológica, porque la conciencia no es nada exterior a su contenido, sino una 

expresión del mismo, esto es, una manifestación de la materia; del mismo modo, no 

cabe la pregunta de las abstractas ciencias sociales sobre cómo se constituye la unidad 

o cuál es el tipo de relación que se establece entre el individuo y la sociedad, porque “el 

individuo es la sociedad” en desarrollo. Y en este último caso, para colmo, la inversión 

es mucho más brutal, porque cuando hablamos de “individuo” no hacemos más que 

referencia al quantum mínimo de una determinada cualidad. Por lo tanto, hablar de 

“trabajo individual” frente al “trabajo social” es reducir la cualidad (aquí, la socialidad) 

a una de sus expresiones cuantitativas —la totalidad de la relación social, esto es, del 

trabajo—, operación propia de toda forma lógico-teórica de conocimiento.132  

Despejada esta representación, ahora tenemos el camino allanado para continuar 

sintetizando las determinaciones más concretas del trabajo enajenado precapitalista. 

En primer lugar, la organización del trabajo, que implica, como en todo metabolismo 

social animal, la asignación de la capacidad total de gasto energético para la 

apropiación del medio a través de los distintos órganos individuales, ya no está portada 

de forma inmediata (genética y epigenéticamente) en el cuerpo de los individuos, sino 

en sus órganos extra-somáticos: esto es, en los medios de producción, incluyendo 

entre ellos al lenguaje verbal (luego también, por supuesto, el lenguaje escrito), y, por 

tanto, sus mismas conciencias y voluntades. Con lo cual, la especie humana no tiene 

modo de informarle su necesidad a sus respectivos órganos por medio de la simple 

reproducción sexuada y la inmediata cooperación instintiva, sino que debe resolver la 

permanente contradicción entre esta necesidad genérica y las voluntades individuales, 

domeñando las conciencias.133 De esta imposibilidad de informar inmediatamente la 

                                                           
131 Marx, K.: op. cit., p. 145. 
132 Nuevamente aquí se manifiesta la importancia metodológica del reconocimiento de la relación de 

sustancialidad. Así como entre la materia en cuanto tal y la materia viva —o su medio— no tenemos 
otra cosa que una relación sustancial, lo mismo sucede respecto de la sociedad y el individuo (Marx, K.: 
De la crítica de la filosofía del derecho de Hegel (1843-1844), Barcelona, Gedisa, 2023, pp. 100-101). La 
socialidad no es una “potencia a realizar” de los individuos, es decir, no es una cualidad que brota de la 
relación entre ellos, sino lo que los individuos son en acto. La sociedad no es el AmN del individuo, ni a 
la inversa. Semejante confusión no sería otra cosa que volver a quedar atrapados en la apariencia de la 
circulación mercantil, como si el valor de una mercancía fuera puesto por su relación de intercambio. 
Pero el valor de cambio no es la “actualización” de la sustancia-valor —lo que constituye la inversión 
rubinista—, sino su manifestación. El valor no es un atributo que brota de la relación entre las 
mercancías, sino precisamente la sustancia que explica esa relación. Y el hecho de que una mercancía se 
intercambie, nada nos dice respecto de que su cualidad específica haya llegado a su término.  

133 El sólo hecho de que determinados individuos tengan que controlar la forma en que otros 
miembros de su comunidad organizan su trabajo, es el índice absoluto de la falta de control sobre su 
propia relación social. Sea mediante la ostentación y el uso del garrote o del poder y el terror religiosos, 
lo que está en juego es el sometimiento de individuos capaces de no obedecer, es decir, portadores de 

108



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

necesidad genérica, como consecuencia de la imposibilidad de apropiarse 

directamente del medio, brotan las formas ideológicas. 

Sin embargo, como ya lo señalamos partiendo de los descubrimientos de Marx, las 

formas ideológicas son expresiones de las contradicciones de la base económica, esto 

es, las contradicciones entre el desarrollo de las fuerzas productivas del trabajo y su 

forma concreta de realizarse, a saber, las relaciones sociales de producción. En este 

sentido, sabemos que el metabolismo social humano se expandió primitivamente sobre 

el medio como una miríada de “bandas”, desde África oriental al norte, luego hacia 

Europa y Asia. Por último, de forma aproximada, llegó a Oceanía y a América hace unos 

45 y 15 mil años, respectivamente. Pero como acabamos de argumentar y es más que 

evidente, estos agrupamientos humanos no tuvieron forma de asignarse 

inmediatamente la parte alícuota del trabajo total. Cada “banda” o tribu aislada no 

tenía forma de asignarle a la otra qué es lo que debía hacer, cuál era la modalidad en 

que tenía que apropiarse del medio como forma concreta del metabolismo humano. El 

trabajo, por lo tanto, se organizó así primitivamente de manera privada entre los 

distintos agrupamientos concretos. Y es porque el trabajo se organizó de forma 

privada desde su propio nacimiento, que su producto era incapaz de aparecer como 

expresión directa del ser genérico. El producto del trabajo tomaba así la forma 

histórica enajenada de vínculos de dependencia (VD) entre los individuos: los seres 

humanos producían su dependencia con ciertos grupos particulares porque no 

dependían de otros grupos humanos. No lo sabían, pero así lo hacían. Por ello cada 

miembro de “otra comunidad” se veía ideológicamente como ajeno a la propia. Lejos 

de expresar la socialidad directa, los VD son expresión de su negación, esto es, de la 

incapacidad de coordinar la totalidad del trabajo humano. Se reproducen como 

unidades parciales de producción y consumo. El VD no es otra cosa, entonces, que una 

                                                           
voluntad. No es que los miembros dominados perdieron el control de su propio ser genérico a costa de 
los miembros dominantes; tanto unos como otros son personificaciones del trabajo enajenado. Como 
observó correctamente Maurice Godelier:  

En los dos casos, algunos miembros de la comunidad vienen a recibir un estatuto superior que 
expresa responsabilidades y derechos excepcionales. En los dos casos, personificación directa o 
indirecta de los intereses vitales de la comunidad, el proceso se desarrolla sobre la base práctica 
de las relaciones comunitarias y en las formas ideológicas que les corresponden. En los dos casos, 
la ideología es la mediación indispensable que justifica y funda idealmente una jerarquía social, 
una desigualdad de derechos y deberes que son los productos normales de la sociedad primitiva, 
y que son vividos y pensados como tales por los miembros de esta sociedad. Esto refuta 
radicalmente las críticas dirigidas a Marx según las cuales habría desconocido el papel, en la 
historia, para salvar el dogma del comunismo primitivo, la existencia de las jerarquías en el seno 
de las sociedades primitivas y su aceptación consciente por los miembros de estas sociedades 
(Godelier, M.: Teoría marxista de las sociedades precapitalistas, Barcelona, Estela, 1971, pp. 70-
71).  

Es evidente que ni Marx ni Engels promovieron la imagen ingenua de una sociedad primitiva sin 
violencia ideológica. Los problemas esenciales son otros, y ya fueron mencionados: el hecho de no 
reconocer que esta estructuración es producto del trabajo enajenado, y la necesidad correspondiente de 
concebir a los sujetos dominantes como “no trabajadores”, o bien como individuos dedicados al “trabajo 
inmaterial”. 

109



 GEMH 

relación social objetivada, autonomizada de la propia conciencia y a la cual 

determina. Denominamos a esta primera forma histórica general de organizarse el 

trabajo simplemente como modo de producción de vínculos de dependencia,134 un solo 

modo de producción que perduró y se transformó a sí mismo durante 

aproximadamente 2,5 millones de años.135 

                                                           
134 Una alternativa nominal podría ser la de modo de producción donativo, un modo de producción 

de dones y contradones, en tanto lo que estamos destacando es el carácter objetual enajenado de la 
relación social precapitalista. La ingenuidad de muchos críticos de la economía política de ver al don y 
el contradón como meros “valores de uso para la vida humana” es directamente proporcional a la 
ingenuidad de los teóricos de las ciencias sociales que suponen que el valor de las mercancías se 
determina en el intercambio. Pero lo que no podemos demandarle a la forma teórica de conocimiento 
(esto es, que reconozca plenamente su enajenación en la mercancía), sí se lo debemos exigir a la CEP 
respecto de su práctica como materialismo histórico: reconocer el carácter enajenado del trabajo 
precapitalista allí donde la teoría social se lo representa objetivamente. Hace ya cien años que Marcel 
Mauss se hacía la pregunta correcta: “¿qué fuerza hay en la cosa que se da que hace que el donatario la 
devuelva?” (Mauss, M.: Ensayo sobre el don: Forma y función del intercambio en las sociedades 
arcaicas, Buenos Aires, Katz Editores, 2009, p. 71). Por supuesto, la teoría antropológica estaba 
desarmada desde el inicio para contestar esta pregunta. De hecho, acusando a Mauss de haber “bajado 
la guardia” ante un “espíritu indígena”, la antropología se alejó cada vez más de su resolución, 
empezando por apelar a otra entidad fantástica: el “Espíritu Científico”. Naturalizó así la enajenación 
bajo la forma de “las estructuras inconscientes del espíritu en su capacidad de simbolizar” (Lévi-Strauss, 
C.: “Introducción a la obra de Marcel Mauss”, en Mauss, M.: Sociología y antropología, Madrid, Tecnos, 
1979, pp. 39-41; Godelier, M.: El enigma del don, Buenos Aires, Paidós, 1998, p. 18). 

Otra alternativa podría ser agregarle el adjetivo “personal” al término “dependencia”. Pero no sería 
otra cosa que borrar del mapa aquello mismo que está en juego en los VD: el carácter impersonal, 
enajenado, de la producción social. Cuando hablamos de VD no nos referimos a un abstracto vínculo 
directo entre dos personas, sino precisamente de personificaciones de aquello que determina la 
producción colectiva. En el caso del intercambio de dones y contradones, Mauss logró representar lo 
esencial del asunto: “Ante todo, no son los individuos, sino las colectividades las que se comprometen 
unas con otras, las que intercambian y asumen contratos” (Mauss, M.: op. cit., p. 74). Hablar de vínculos 
de dependencia “personal” es, en definitiva, una contradicción en los términos: si hay dependencia, es 
porque los seres humanos no se están relacionando como personas. Y peor aún, representar el don y el 
contradón como el establecimiento de vínculos directos entre personas evidencia la proyección fetichista 
del intercambio de mercancías, como si se tratara de un intercambio a título de la libre individualidad. 

De todos modos, dejando a un lado momentáneamente las alternativas nominales, decidimos 
mantener esta formulación, porque precisamente nos permite desanudar las ambigüedades de Marx y, 
en consecuencia, de la Crítica Práctica misma. Si observamos, por ejemplo, el vínculo de dependencia 
entre un amo y su esclavo (que nuevamente, no es una relación directa entre personas, sino entre 
personificaciones), aquí deben aclararse varios aspectos. Primero, que la capacidad de decirle al esclavo 
lo que tiene que hacer no es un atributo de la persona del amo: ningún individuo es amo (ni esclavo) por 
naturaleza; el atributo de asignarle la producción y el consumo al esclavo no está portado en los genes 
del amo. Por otra parte, cabe destacar que el hecho mismo de decirle al esclavo lo que tiene que hacer es 
la objetivación del trabajo del amo. Como bien podemos derivar de la crítica de JIC a Marx, no se trata 
aquí de ningún “trabajo inmaterial”: dicho trabajo se objetiva como cualquier otro trabajo. Otro asunto 
es que el esclavo consuma ese producto al mismo tiempo que se produce; pero lo que está claro es que 
el esclavo no consume las cuerdas vocales de su amo. Tampoco el amo consume la fuerza de trabajo del 
esclavo como simplemente tal, sino como fuerza de trabajo que, según la forma histórica en que se 
ejecuta, toma la forma del esclavo (tanto como la mayor parte de la fuerza de trabajo contemporánea, al 
ejecutarse de forma privada e independiente, adopta la forma del obrero). En definitiva, el amo no 
consume a la persona del esclavo, sino su producto, y viceversa. Si tomamos cualquier otra forma 
concreta histórica del VD, vamos a ver lo mismo: si un señor golpea a su siervo como castigo, dichos 
golpes no son la persona del señor, sino la objetivación de su trabajo como VD; y si un siervo le entrega 
granos o ganado al señor, estos no son simples granos o simple ganado, sino granos y ganado bajo la 
forma enajenada de un VD; en este caso, del tributo.  

135 Aquí no estamos refiriendo, como la misma reproducción lo indica, a ningún tipo de unidad 
exterior, como lo puede constituir, por ejemplo, el concepto de “modo de producción tributario”, esto 
es, una estructura lógica con pretensiones relativamente universales, pero que persiste en el axioma 

110



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

Ahora bien, esto no significa que, en cuanto abstraemos y analizamos una unidad 

histórica de VD, allí “dentro” encontraríamos “trabajo directamente social”, a 

diferencia de la relación entre dos unidades aisladas de VD. Por el contrario: todos los 

individuos de esta unidad no pueden hacer más que personificar dicho VD. No se 

pueden reconocer y relacionar directamente entre sí como seres humanos, sino que 

deben producir, reproducir y ponerse aquellas “máscaras” que Marx dejó sin 

explicación. Es precisamente por esto que dicho contenido económico enajenado no 

tiene modo alguno de desarrollarse que no sea a través de formas concretas 

superestructurales.136 Cada unidad particular de VD, en su modalidad más simple, 

                                                           
empirista de las “múltiples sociedades” (Amin, S.: Unequal Development. An Essay on the Social 
Formations of Peripheral Capitalism, The Harvester Press Limited, 1976; Haldon, J.: “El modo de 
producción tributario: concepto, alcance y explicación”, en Hispania, N. 200, 1988, pp. 787-822; 
Campagno, M.: “El modo de producción tributario y el Antiguo Egipto. Reconsiderando las tesis de 
Samir Amin”, en Anales de Historia Antigua, Medieval y Moderna, N. 35-36, 2003, pp. 61-80; 
Colombo, O.: “El modo de producción tributario. Reflexiones sobre un debate reciente”, en XIV 
Jornadas Interescuelas/Departamentos de Historia, 2013). Vale repetirnos para que no queden dudas: 
aquí estamos afirmando que toda esa aparente pluralidad inconexa de “sociedades” no eran sino 
órganos materiales de un mismo modo de producción.  

Para la generalidad de los historiadores (marxistas y no marxistas), adictos congénitos a “cortar la 
historia en rebanadas” —incluido Le Goff—, el reconocimiento de la existencia de un único modo de 
producción precapitalista de semejante longitud temporal, tan sólo puede resultar un chiste de mal gusto 
o un delirio filosófico. Pero aquí estamos criticando precisamente la multiplicidad de anacronismos 
metafísicos a los que induce la disciplina histórica y las demás ciencias sociales por no reconocer la 
unidad y la descomunal extensión temporal de este modo de producción. Ya hemos señalado algunos de 
los problemas legados, entre otros, por el mismo Marx: hablar de “comunismo” para las etapas 
primitivas; hablar de “libertad”, “propiedad privada”, “familia”, “Estado”, “clases sociales”, 
“excedente”, “explotación”, etc.; y como veremos inmediatamente, el núcleo de todas estas proyecciones: 
hablar de “valor” en el precapitalismo y, por tanto, de “equivalentes” o “mercancías”, “comercio”, 
“dinero”, hasta llegar, sin más escrúpulos, a plantear la existencia antediluviana del “capital”. Todo 
aquel científico social que —apelando al cliché lógico de “no caer en reduccionismos”— reclame 
reconocer la “especificidad” de cada proceso histórico sin dar cuenta del contenido sustancial en juego, 
no puede hacer otra cosa que contradecirse en la práctica y reducir lo “específico” a una abstracción, 
esto es: deshistorizarlo.  

136 Hasta aquí se condensan suficientes determinaciones para comprender el carácter 
representacional de la forma en que JIC se enfrenta al precapialismo; según su perspectiva, 

En las sociedades organizadas sobre la base de las relaciones directas entre las personas —sean 
ellas las propias de la comunidad primitiva, del esclavismo, del feudalismo [...]— cada individuo 
porta como un atributo personal suyo su dependencia social. Su vínculo social es inseparable de 
su personalidad como miembro de tales sociedades (Iñigo Carrera, J.: op. cit., p. 58, énfasis 
propios). 

En este sentido, por ejemplo, “la conciencia de los esclavos reconoce en la persona del amo, aunque más 
no sea por la fuerza de los palos, la potestad de organizar su trabajo social, a la cual deben someter su 
voluntad” (ibíd., p. 43, énfasis propio). Curiosas “sociedades” son estas donde la organización del trabajo 
se realiza de forma directa, en tanto la socialidad está portada inmediatamente en las mismas personas, 
y a su vez, la misma se tiene que imponer a los palazos. Está claro, por demás, que si la esclavitud en 
dichas sociedades era un “atributo personal”, los libertos debían ser extraterrestres (por no hablar de 
otros tantos fenómenos inexplicables en estos términos, como la esclavitud por deudas, la condena al 
ostracismo, la conversion de pueblos enteros en siervos, la excomunión, etc.). Como ya hemos visto, en 
todos estos ejemplos, para JIC media la conciencia enajenada (religiosa) que, paradójicamente, no es 
producto de la enajenación del trabajo. Quizás la “solución” se encuentre en la teoría de la socialidad 
“comunal” de García Linera, donde existe una “cosificación intermedia de la relación de los seres 
humanos a través de las cosas que resultan de su trabajo” (García Linera, A.: Forma valor y forma 
comunidad, Quito, IAEN, 2015, pp. 322 y 327, énfasis agregado).  

111



 GEMH 

toma así su correspondiente forma jurídico-política (el parentesco)137 e ideológica 

general (la religión). Las aparentes simples manadas animales de cazadores-

recolectores toman así la forma concreta humana de tribus. Las tribus, negando su 

negación, aumentan sus tamaños y se sintetizan con otras tribus, sea mediante guerras 

y/o alianzas, produciendo unidades de VD cada vez más extensas y complejas a medida 

que avanza el desarrollo de las fuerzas productivas, desarrollando así subjetividades 

que comienzan a especializarse en la coordinación del trabajo, la coacción y la 

producción ideológica en general. Las tribus devienen así en jefaturas, reinos y, 

finalmente, imperios. La creciente división del trabajo y el antagonismo 

correspondiente se reflejan jurídicamente bajo las formas de la esclavitud, la 

servidumbre, las diferentes modalidades del tributo,138 etc. 

                                                           
137 En la confusión del VD con su forma concreta de realizarse como parentesco reside, 

evidentemente, uno de los más importantes nudos gordianos de las ciencias sociales que pretenden 
enfrentarse a las determinaciones del precapitalismo. Resulta ejemplar, en este sentido, el rechazo 
específico de la Antropología al descubrimiento de Marx respecto de la determinación sustancial de la 
economía como contenido de la totalidad de las formas sociales: en las comunidades primitivas, para 
muchos antropólogos, lo que predomina sería el parentesco; la economía, si no es conceptualmente 
diluida, se analiza como “incrustada” en dicha “institución” (Polanyi, K.: El sustento del hombre, 
Barcelona, Mondadori, 1994; “El sistema económico como proceso institucionalizado”; Dalton, G.: 
“Teoría económica y sociedad primitiva”, en Godelier, M. (comp.), Antropología y economía, Barcelona, 
Anagrama, 1976). Frente a esta posición sustantivista, la crítica de la antropología marxista se pretende 
superadora al plantear que, en realidad, la economía sigue demostrando ser determinante —aunque en 
“última instancia” (o sea, en ninguna)— en tanto erige al parentesco como la “instancia dominante”; en 
otras palabras, de forma sobredeterminada, el parentesco aquí “funcionaría como” relación social de 
producción (Godelier, M.: Teoría marxista…, p. 156; “Antropología y economía. ¿Es posible la 
antropología económica?”, en Godelier, M.: Antropología...). Ambas posturas —la sustantivista y la 
marxista— se oponen al formalismo neoclásico, que directamente deshistoriza las relaciones de 
producción, como si en todo tiempo y lugar se tratara simplemente de la libre elección racional de los 
individuos (Herskovits, M.: Antropología económica, México, FCE, 1952; Burling , R.: “Teorías de 
maximización y el estudio de la antropología económica” y Leclair, E.: “Teoría económica y antropología 
económica”, en Godelier, M. (comp.): op. cit.). El estructuralismo, por último, se desentiende de la 
relación entre economía y parentesco, paralelizando las “estructuras” como si fuesen atributos 
spinozianos (Godelier, M.: El enigma…, pp. 316-317; Lévi-Strauss, C.: Mitológicas II. De la miel a las 
cenizas, México, FCE, 1972, pp. 393-394). En todos los casos, o bien se reduce el contenido sustancial a 
su forma, o bien se abstrae la apariencia y la esencia para hacerlas dialogar arbitrariamente (o 
autonomizarlas por completo). 

Intentemos aclarar brevemente la cuestión: el parentesco es una forma concreta del VD, y esto se 
demuestra con el sólo hecho de observar otras relaciones jurídicas que expresan la dependencia, como 
la servidumbre o el esclavismo. Tomando este último ejemplo, la relación entre amos y esclavos es 
precisamente la negación del parentesco, pero la reproducción (más desarrollada) del VD. Entre el VD 
y el parentesco no hay ninguna exterioridad: no se trata de una relación “incrustada” o 
“sobredeterminada”, pero tampoco el VD se reduce al parentesco, sino a la inversa. El parentesco es en 
sí mismo VD, aunque tan solo un modo o momento suyo. Parece irónico tener que seguir aclarando a 
esta altura de la historia lo que fue un descubrimiento y no una “hipótesis”: el metabolismo social 
humano precapitalista no se alimentaba del matrimonio o la hermandad, ni de títulos de propiedad 
sobre esclavos o tierras.  

138 La crítica del historiador medievalista argentino Carlos Astarita a la voracidad del concepto de 
“modo de producción tributario” (MDPT) demuestra los límites compartidos por toda la teoría marxista. 
Este concepto, lejos de rechazar “la identificación del modo de producción en base a las formas 
institucionales extraídas de un ejemplo histórico dado, por ejemplo, del feudalismo europeo occidental” 
y de “desembarazarse de la carga empirista del institucionalismo” para dejar de definir a los diversos 
modos de producción por sus formas superestructurales (Astarita, C.: “La discutida universalidad del 
sistema tributario”, en Studia historica, N. 12, 1994, p. 192-193); por el contrario, no hace más que volver 

112



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

Aquí inmediatamente salta a la vista la inversión ideológica marxista de nominar los 

aparentes múltiples modos de producción precapitalistas a partir de las formas 

jurídicas, esto es, quedándose en las apariencias. Concebir un “modo de producción 

feudal” es lo mismo que denominar al capitalismo como un “modo de producción de 

propiedad privada”; postular la existencia de un “modo de producción esclavista” es 

lo mismo que denominar a nuestra sociedad como un “modo de producción 

‘ciudadanista’”. Ni que hablar de la vulgaridad de los denominados “modo de 

producción asiático”,139 “germánico”, etc. ¿Cómo es que no vimos a un marxista todavía 

hablar del “modo de producción inglés” para dar cuenta de la sociedad en que vivimos? 

Toda esta batería de conceptos no hace más que reflejar la total impotencia para 

reconocer el contenido económico en juego, perdiéndose en cada una de sus 

manifestaciones. 

                                                           
a reproducir los presupuestos constituyentes del marxismo como ideología, esto es: concebir como “base 
económica” a una forma jurídico-política concreta, en este caso, el tributo. Tanto Astarita (defensor de 
la categoría de “modo de producción feudal” entre tantas otras abstracciones) como Haldon o Amin, 
están presuponiendo que la relación de propiedad entre productores y medios de producción constituye 
el “elemento central para la categorización de un modo de producción” (ibíd., 195), en lugar de ser el 
modo de producción lo que determina la forma jurídica de propiedad. En ambos casos, se está 
naturalizando la explotación como forma económica, como si el feudalismo y el MDPT constituyeran 
formas de apropiación de “excedente” sin contrapartida. A tal punto llega la naturalización, que el 
mismo Astarita, un historiador serio y respetado, que rechaza los “universalismos abstractos” y que 
pretende dar cuenta de la “especificidad” de los procesos históricos, termina hablándonos de la 
“explotación precapitalista” en términos de “las relaciones establecidas entre los productores y los 
medios de producción, y la forma de distribución del plusvalor” (ibíd., p. 192). El lapsus no es casual.  

En un sentido diametralmente opuesto, aquí estamos señalando que el tributo es una forma 
superestructural histórica del modo de producción de VD (o donativo), que sintetiza la necesidad de este 
metabolismo social (en su crecimiento y consecuente complejidad) de alimentar las subjetividades 
productivas especializadas, como ya señalamos, en producir conocimiento sobre el medio, objetivarlo y 
coordinar la producción en mayores escalas. Ningún estamento dominado podía reproducirse sin 
consumir el producto del trabajo de los estamentos dominantes, y esto constituye una especificidad 
histórica absolutamente contrastante con el modo de producción capitalista (ver: GCEP: op. cit., pp. 
154-155). Solo quienes se representan abstractamente al don y contradón como un intercambio de 
“equivalentes”, se les hace imposible asimilar que el mismo tome la forma superestructural del dominio. 
Para la conciencia lógica, lo “simétrico” (en la teoría antropológica, la reciprocidad) no puede tomar la 
forma de su opuesto: lo simétrico es lo simétrico, y lo asimétrico es lo asimétrico. Y si la transformación 
de hecho ocurre, para la conciencia marxista es imposible que la base económica siga siendo la misma. 
De aquí el rechazo furibundo de Godelier a la “cuarta obligación” indicada por Mauss para comprender 
el tributo como forma desarrollada de la “lógica del don” (Godelier, M.: op. cit., pp. 264, 273 y 274). 

139 El “modo de producción asiático” adquiere relevancia ante las aporías del “feudalismo” como 
modo de producción universal. Así, aparece caracterizado como la centralización de aldeas comunitarias 
bajo el mando de un poder estatal centralizado, que en esa condición es propietario del conjunto de la 
tierra y se hace de un tributo “sin contrapartida”. Sin embargo, el concepto en verdad tambalea por 
carecer de una determinación específica: Anderson señala la incoherencia de Marx en la delimitación de 
una propiedad del suelo “tribal-comunal” o “despótico-hidráulica”, a la vez que Godelier oscila sobre la 
necesidad de la existencia de un “poder sólidamente centralizado”. Precisamente por esta 
indeterminación, o más bien, por reducir el contenido económico a su forma de realizarse, el concepto 
es empleado para describir diferenciadamente sociedades que van desde Asia hasta América, quedando 
preso del problema teórico que pretendía superar: la impotencia de la abstracta universalidad 
(Anderson, P.: El Estado absolutista, México, Siglo XXI, 1998, pp. 492-510; Godelier, M.: “El modo de 
producción asiático”, en Godelier, M., Marx, K. y Engels, F.: Sobre el modo de producción asiático, 
Madrid, Martínez Roca, 1969, pp. 21, 47 y 49; Krader, L.: “Historia y significado del modo asiático de 
producción”, en Súarez, M.: Historia, antropología y política. Homenaje a Ángel Palerm, México D.F., 
Alianza, 1990, pp. 166 y 192). 

113



 GEMH 

Una vez descubierta y reconocida la existencia del modo de producción de vínculos 

de dependencia, queda inmediatamente de manifiesto la apologética que comparte el 

marxismo, en particular, con las ciencias sociales, en general, respecto de la 

representación de múltiples modos de producción “co-existentes” (en términos más 

vulgares: múltiples sociedades, civilizaciones, etc). Si existieran dos (o más) modos de 

producción coexistiendo, eso supondría que la socialidad humana es un ente abstracto 

que trasciende a la forma cualitativa, material, en que se organiza la producción. La 

socialidad humana se transforma una vez más, mediante esta operación lógica, en una 

mera relación cuantitativa, en una abstracta suma de cualidades, por ejemplo: 

MDPMS140 + MDPE141 o bien, MDPMS + MDPF142 + MDPK143, o bien, MDPE + MDPK, 

etc. En cualquiera de estas combinaciones, más simples o más complejas y 

virtualmente infinitas (a gusto del intérprete), los marxistas (junto con Marx) nunca 

especifican qué cualidad unifica a estos múltiples modos, con lo cual, no tienen otra 

alternativa que concebir como “unidad” al modo de producción “predominante”, esto 

es, al modo que aparentemente más se repite en la combinatoria.144 De esta forma, la 

sociedad humana termina siendo concebida como una suma de sociedades, y cada 

sociedad, en definitiva, como una suma de individuos. La libre individualidad, por más 

potente que sea la teoría en cuestión, vuelve una vez más a erigirse en el principio —y 

el fin— de lo social.145  

El reconocimiento del modo de producción de VD, por tanto, se constituye en la 

crítica de conceptos marxistas tales como “formación social” o “formación económico-

social”, “modo de producción dominante”, “determinación económica en última 

instancia” (y la consecuente “autonomía relativa” de las formas superestructurales), 

“bloque histórico”, “desarrollo desigual y combinado”, etc. Pero a su vez se constituye 

también —y esto para nosotros tiene especial relevancia— en una crítica específica a la 

Crítica Práctica misma, en tanto su propia reproducción, más allá de las enormes 

                                                           
140 Modo de producción mercantil simple. 
141 Modo de producción esclavista. 
142 Modo de producción feudal. 
143 Modo de producción capitalista. 
144 Esta inversión es la piedra basal sobre la que se erige la falsa problemática de los “modos de 

producción en América Latina”. Al haber vaciado al metabolismo social humano de unidad, la 
historiografía necesita construir una unidad discursiva para unificar las diversas formas productivas 
concretas: Horacio Ciafardini ve la unidad en la “subordinación formal del trabajo al capital”, o sea, se 
representa una unidad “formal”; Juan Garavaglia se rinde ante la apariencia más inmediata, poniendo 
la unidad en el “hecho colonial” (llegando a postular la existencia de un pretendido “modo de producción 
despótico-aldeano”); y Ernesto Laclau y Carlos Assadourian establecen la unidad en el “sistema 
capitalista mundial”, lo que no es otra cosa que reducir el capitalismo a una simple afirmación, 
atribuyendo la unidad a un elemento que pone la diferencia (AA.VV.: Modos de producción en América 
Latina, Buenos Aires, Pasado y Presente, 1973). A pesar de su potente crítica a estas concepciones, JIC 
queda atrapado en la misma encrucijada al representarse la coexistencia entre vínculos de dependencia 
y relaciones mercantiles, es decir, las dos determinaciones más simples que determinan la unidad del 
precapitalismo y el capitalismo en cada caso. La “unidad concreta” se transforma, de este modo, en una 
mera fórmula metodológica (Iñigo Carrera, J.: La formación…, cap. 1).  

145 Marx, K.: El capital…, p. 96. 

114



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

potencias destacadas, termina recayendo en el mismo núcleo de estas 

representaciones. El CICP parece inmerso en un movimiento pendular entre el 

reconocimiento absoluto de la contradicción, de la inmanencia de la materia, de su 

condición de sujeto, por un lado, y la recaída en la separación abstracta de contenido y 

forma, de sujeto y objeto, de materia y conciencia, de economía y sociedad, etc., por el 

otro. Como hemos visto en detalle, a la vez que se enfrenta a la materia en cuanto tal 

como el sujeto de sus propias determinaciones, termina por reservar la condición de 

sujeto a la materia viva; a la vez que se enfrenta al reconocimiento de la conciencia 

como forma concreta del trabajo, termina habilitando la concepción de su 

inmaterialidad; a la vez que reconoce al metabolismo social capitalista como una 

unidad global de la cual los ámbitos nacionales de acumulación son sus formas 

concretas de realizarse, termina por postular dicha unidad como punto de confluencia 

de múltiples modos de producción (negando la unidad metabólica humana como 

punto de partida de la síntesis).146 De este modo, es perfectamente comprensible que 

                                                           
146 Al enfrentarse al afirmarse mediante la propia negación de un modo de producción, JIC critica a 

los marxistas que conciben el proceso como una mera colisión cuantitativa. Así, concebir la transición 
de un modo de producción como un  

proceso concreto en el que el desarrollo de las fuerzas productivas del trabajo social está 
superando un modo de organizarse y tomando forma en uno nuevo que se está engendrando lo 
convierte en una abstracción: siempre va a poder encontrarse alguna manifestación concreta que 
aparente pertenecer abstractamente al modo viejo y otra que lo haga igualmente respecto del 
nuevo (Iñigo Carrera, J.: La formación…, p. 40).  

El fundamento de la crítica es que esta perspectiva carece de unidad: “el movimiento en que el viejo 
modo de producción deviene el nuevo queda reducido a una ‘mezcla’ entre ambos, donde el primero se 
resiste a ser desplazado y el segundo pugna por conquistar el lugar” (ibíd., p. 41). Por el contrario, según 
JIC:  

La cuestión reside verdaderamente en mostrar, paso a paso, como el modo anterior de regirse la 
unidad del proceso de metabolismo social va engendrando las determinaciones específicas 
constitutivas del carácter propio del nuevo modo, no como tales determinaciones esenciales, sino 
como formas concretas de reproducirse el viejo modo mismo. Y, luego, en mostrar cómo esta 
relación entre contenido y forma se va invirtiendo, de tal suerte que lo que caracterizaba al 
contenido específico del modo de producción anterior se va convirtiendo, a su vez, en forma 
concreta necesaria de realizarse las determinaciones específicas del nuevo modo de producción, 
para finalmente desaparecer cuando ya ni siquiera le cabe tal condición (ibíd., pp. 40-41, énfasis 
propios).  

Su crítica de los conceptos de “formación económico-social” y “sistema económico” como sumatoria 
de modos de producción va en la misma dirección: la ausencia de unidad cualitativa entre estos diversos 
modos (ibíd., p. 43). Sin embargo, la crítica de JIC a estas formulaciones teóricas se petrifica como un 
mero índice, reproduciendo la esencia del problema. Si de lo que se trata es de reconocer el modo en que 
se rige un único metabolismo social, y no de una “suma de modos”, de nada sirve señalar que hay que 
“mostrar cómo” un modo engendra las formas que luego serán su contenido, porque se está diciendo 
exactamente lo mismo: ¡que las formas coexisten! Si se trata de “mostrar cómo esta relación entre 
contenido y forma se va invirtiendo”, ya se asume nuevamente que el contenido y la forma son 
exteriores: uno está “abajo”, la otra está “arriba”, y paulatinamente se dan vuelta. En términos generales: 
los vínculos de dependencia engendran la mercancía como forma de realizarse los mismos vínculos, 
hasta que la mercancía pasa a ser el contenido de los vínculos de dependencia… ¡pero la mercancía sigue 
siendo la mercancía, y el vínculo de dependencia, el vínculo de dependencia! 

De más está decir que JIC admite la co-existencia histórica de los modos de producción “comunista 
primitivo”, “esclavista”, “feudal”, “tributario” y “de castas” (Iñigo Carrera, J.: Conocer el…, pp. 42-43 y 
310-312). Esto es, no sólo se representa la sobredeterminación en tanto uno aparece como la forma de 

115



 GEMH 

se termine concibiendo la separación del “carácter individual” del trabajo respecto del 

“carácter social” suyo, como si se tratara de dos cualidades del trabajo que deben 

establecer su relación, es decir, como si el carácter social fuese la forma que brota de —

o se actualiza en— la relación entre los individuos, en vez de ser esta relación tan solo 

la manifestación de dicha forma abstracta.147 De allí también que no sea de extrañar 

                                                           
realizarse en acto el otro, sino que también los erige en su externalidad absoluta recíproca: los unos se 
encuentran exteriormente y “batallan” con los otros. Irónicamente, en este punto, el resultado de tal 
enfrentamiento no puede tener más determinación que “las ‘relaciones de fuerza’ que los sujetos sociales 
exhiben según su voluntad en el mundo nebuloso de la ‘autonomía relativa’ de las superestructuras” 
(Iñigo Carrera, J.: La formación…, p. 70).  

147 Para JIC, “cada modo de producción sintetiza una determinada relación entre el desarrollo de las 
fuerzas productivas del trabajo social y el desarrollo de los atributos productivos individuales” (Iñigo 
Carrera, J.: El capital…, p. 22, énfasis propios). De allí que tenga que representarse necesariamente que 
“las fuerzas productivas del trabajo social no tienen más modo concreto de realizarse que como fuerzas 
productivas de los trabajos individuales” (ídem.). Una vez abstraído el carácter social del carácter 
individual, no es casual que el único modo de realizarse la potencia del trabajo social sea bajo la forma 
concreta del trabajo individual. Pero la realidad es que, lejos de no tener “más modo concreto de 
realizarse” que el desarrollo de los “trabajos individuales”, el redundante “trabajo social” se realiza 
también de modo colectivo. La confusión de JIC entre lo que el trabajo mismo es (socialidad) y su 
modalidad colectiva —en contraste con su modalidad individual— es muy evidente: “Las fuerzas 
productivas materiales del trabajo se encuentran portadas por el trabajo individual. Pero el desarrollo 
de su potencialidad es sólo un atributo de la unidad colectiva de los trabajos individuales. Dicho de otro 
modo, la realización del ser genérico humano mismo es sólo un atributo del trabajo social” (ibíd., p. 10, 
énfasis propios). Esta abstracción se cristaliza de forma plena en cuanto JIC sintetiza las 
determinaciones más simples del trabajo en nuestro modo de producción, apenas observa la 
cooperación simple; aquí “[...] el capitalista personifica ahora las potencias del trabajo social en cuanto 
éstas se imponen, no ya sobre un mero proceso individual de trabajo, sino sobre un colectivo de trabajos 
individuales. En cuanto se imponen, por lo tanto, sobre un trabajo social en sí mismo” (ibíd., p. 16, 
énfasis propios). Inmediatamente surge la incógnita: ¿qué trabajo no es social en sí mismo? 

Otro tanto sucede en la exposición del camarada Steimberg:  

Trabajar implica coordinar las acciones de transformación del medio con otros seres humanos. 
La regulación de las fuerzas naturales portadas en los objetos y de las dispuestas en el cuerpo 
biológico individual, esto es, las fuerzas productivas materiales del trabajo humano, están 
portadas en los sujetos individuales. Son ellos quienes transforman la naturaleza, quienes 
conocen y operan sobre las fuerzas que las constituyen para hacerla adoptar formas útiles para la 
reproducción de la vida y que, como mencionamos, en ese mismo proceso se transforman a sí 
mismos. Pero ese proceso de trabajo individual activa y despierta fuerzas productivas que son 
irreductibles a los individuos humanos que las ejercen […] El proceso de trabajo individual 
mediante el cual los sujetos humanos producimos nuestra vida se inscribe siempre en el modo en 
el que la sociedad humana se reproduce como unidad, en las relaciones sociales de producción. 
La reproducción material de vida individual es un momento de dicho modo de producción, de la 
unidad orgánica de los trabajos individuales. Cuando aludimos a unidad orgánica nos referimos 
a que, para transformar al medio en uno para sí, el sujeto humano individual necesita coordinar 
su acción con la de otros; inmediatamente, porque la descarga de energía sobre los objetos que 
conforman su medio va a producir un medio apto para ser consumido por estos otros. Pero, y esto 
es lo que nos interesa destacar, mediatamente porque las potencias que pone en juego el proceso 
de trabajo individual no son resultado del ejercicio del trabajo por ese sujeto específico, sino que 
brotan de su coordinación con el trabajo de otros (Steimberg, R.: op. cit., pp. 8-9).  

Nuevamente se invierten aquí las determinaciones de nuestro metabolismo: según el camarada, las 
fuerzas productivas del trabajo se actualizan en la coordinación de los trabajos individuales, en lugar 
de ser ya los trabajos individuales una manifestación de las fuerzas productivas del trabajo, sin 
necesidad de esperar a ver su “coordinación”. El mismo Steimberg repara en una nota al pie sobre la 
inversión que estamos criticando: “Justamente por esto, la palabra coordinar no refleja el sentido al que 
aquí nos referimos. En tanto la unidad orgánica del trabajo social es siempre el presupuesto material del 
ejercicio del trabajo individual, los humanos no coordinamos nuestro trabajo con otros como si 
fuésemos existencias cerradas sobre nosotros mismos que luego salen al encuentro de otras. Nuestro 

116



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

que la conciencia se postule como social por contenido pero individual por forma,148 

en lugar de reconocer que la conciencia es social por contenido (socialidad animal 

transformada en trabajo) y por forma (en tanto modo de organizarse el trabajo). El 

hecho de que cada individuo humano tenga que conocer sus potencias respecto de las 

potencias de la totalidad de los órganos de su metabolismo social, para coordinar su 

acción con ellos, no indica que la conciencia sea individual por forma, sino 

precisamente que la conciencia humana —que es pura socialidad— está enajenada, esto 

es, no se reconoce como pura socialidad. Por ello el CICP niega toda posibilidad de que 

otros órganos del metabolismo produzcan la conciencia de tal o cual individuo, como 

si se tratara de una mónada. Pero, mal que nos pese a los productores privados e 

independientes en nuestra moral, tal como lo hemos reproducido en sus 

determinaciones, la individualidad humana es eso mismo: un producto del 

metabolismo social, un producto de otros órganos, y en definitiva, pura socialidad en 

sí misma.  

4. A modo de conclusión: bases para el desarrollo del materialismo 

histórico como forma de la crítica de la economía política 

En el presente estudio delineamos los avatares del materialismo histórico en su 

relación con la CEP, desde su génesis en la obra de Marx y Engels hasta su apropiación 

actual en el terreno neodialéctico, pasando por las disidencias del marxismo 

tradicional y el marxismo occidental. Ya sea mediante la transformación del 

materialismo histórico en una teoría de la historia autónoma de la CEP, ya sea 

mediante el desarrollo de la CEP como negación absoluta del materialismo histórico, 

                                                           
trabajo individual es siempre ya un órgano del ejercicio del trabajo social, del cual el primero es un 
momento” (ibid., p. 9). Si no se hubieran invertido las determinaciones, no sería necesaria la aclaración. 

Pero quizás sea Guido Starosta quien más lejos haya llegado en la inversión, exponiendo las 
determinaciones bajo una forma ya indistinguible respecto del individualismo metodológico:  

[el individuo] necesita afirmarse a sí mismo como elemento orgánico ‘del trabajo social en su 
conjunto’, es decir, establecer su unidad social general subyacente mediante su articulación 
material con el proceso de vida de otros individuos humanos. Para ponerlo en otros términos, la 
producción de la vida mediante el gasto y desarrollo de las fuerzas productivas del individuo 
humano, esto es, una relación material o natural, toma su forma concreta necesaria (y es por tanto 
necesariamente mediado) en y a través de relaciones sociales, que son por ello determinadas 
como relaciones sociales de producción (Starosta, G.: “Labour”..., op. cit., p. 125, traducción 
propia).  

Una vez más: el individuo humano no necesita “establecer” su “unidad social general” con otros 
individuos, porque el individuo “es el ser social” (Marx, K.: Manuscritos…, p. 145); sus fuerzas 
productivas no necesitan ser “mediadas por” o tomar su forma concreta “en” ni “a través de” relaciones 
sociales de producción. Muy por el contrario, el trabajo individual mismo es una relación social de 
producción, porque todo individuo humano es una mediación de las fuerzas productivas del trabajo, es 
decir, un momento de la socialidad. 

148 Según Starosta, el método dialéctico permite “captar al ser social o a las relaciones sociales de 
producción como la materialidad interna y el contenido social, que es necesariamente realizado, y por 
tanto existe, en la forma de las determinaciones de la conciencia del individuo humano” (Starosta, G.: 
op. cit., p. 8, traducción propia). 

117



 GEMH 

el conocimiento social acumulado ha mutilado de diferentes formas los propósitos del 

proyecto original. Por supuesto, como hemos señalado, no se trató de la abstracta 

contingencia de una historia intelectual, de la abstracta voluntad de los intérpretes, 

sino de expresiones históricas de la necesidad del capital. De hecho, reconocimos en 

las corrientes neodialécticas un avance considerable en cuanto a la forma de tomar 

consciencia del carácter histórico del modo de producción capitalista, resaltando un 

aspecto vital del proyecto marxiano: el hecho de que no se trata de elaborar una 

economía política “marxista”, sino de realizar la crítica de la economía política en 

cuanto tal. Sin embargo, su demarcación respecto del desarrollo del materialismo 

histórico nos expuso a sus potencias liminares. Y es que ya no se trata simplemente de 

“volver a Marx”, de reconocer la unidad de su proyecto, haciendo el esfuerzo de 

“reconstruir” una vieja teoría o elaborar una nueva. Como señala JIC, el problema 

reside en la forma teórica misma como portadora del fetichismo de la mercancía, lo 

que obliga a superar las barreras teórico-disciplinares de la ciencia y enfrentarse al 

concreto que se pretende conocer por cuenta propia, reproduciendo sus 

determinaciones de forma íntegra —más allá de Marx y cualquier otro autor de culto.  

En este sentido, nuestra propia reproducción de lo concreto nos puso por delante 

los límites que, desde Marx y Engels hasta los desarrollos recientes, existen para dar 

cuenta de las determinaciones generales de la historia humana. Exponiendo paso por 

paso los resultados de nuestra investigación demostramos que el trabajo nace 

enajenado bajo la forma del VD y que, por lo tanto, no han existido hasta hoy más que 

dos modos de producir y reproducir la vida en la historia humana: el modo de 

producción de VD —o, sintéticamente, el modo de producción donativo— y el modo de 

producción capitalista. La exposición de sus determinaciones generales y específicas 

ha permitido criticar las inversiones que las ciencias sociales y el marxismo exhiben 

cuando se enfrentan al problema del precapitalismo. De esta forma, el reconocimiento 

del modo de producción de VD nos pone definitivamente delante de la radical 

historicidad del capital. Solo el análisis y la síntesis de aquel pueden contestarnos 

acerca de la emergencia de éste. Aquí, proponemos tan sólo apuntar algunos de los 

varios frentes de investigación más importantes que se abren a partir de este punto. 

a) Crítica del fetichismo de la “mercancía” precapitalista 

Si, como hemos descubierto, el VD entre los seres humanos no es otra cosa que la 

objetivación enajenada del propio trabajo, en tanto el mismo se realiza de forma 

privada entre las distintas comunidades que constituyen los órganos de un mismo 

metabolismo social, es claro que los distintos valores de uso producidos por la sociedad 

en toda la era precapitalista no tenían forma de aparecer como simples valores de uso 

para la vida humana. Si dejamos a un lado los ejemplos más evidentes de las 

comunidades primitivas y observamos la Grecia o la Roma antiguas, los imperios Inca 

118



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

o Azteca, o cualquier reino feudal europeo, etc., es evidente que allí no se construían 

simples viviendas, sino que dicha objetivación del trabajo tomaba la forma del oikos, 

el domus, el ayllu, el calpulli o el señorío (todos términos nativos que ya están 

indicando la dependencia, la atadura enajenada entre productores, tierras y medios de 

producción). Tampoco se producían simples centros administrativos, sino templos, 

iglesias, castillos, palacios, etc; otro tanto sucedía con las herramientas, los alimentos 

o la vestimenta. Y es más que claro, en definitiva, que allí no se reproducían 

directamente seres humanos, sino seres humanos bajo la forma de amos, esclavos, 

emperadores, caciques, reyes, señores, siervos, etc.149 Cualquier valor de uso o 

persona tomaba la forma del VD o, lo que es lo mismo, del don y el contradón: los 

egipcios se enfrentaban a su emperador como el Dios que les había donado su vida y 

sus condiciones de existencia mismas, y debían contradonar (tributar) eternamente 

por ello; los campesinos (siervos o no) le debían su tierra y su protección al señor, por 

lo cual debían contradonar de generación en generación por ello. Los griegos o 

romanos se podían volver ellos mismos objetos de contradón si no cumplían con la 

obligación de devolver aquello que se les había dado, esto es, podían caer en esclavitud 

por deudas.150  

En contraposición al metabolismo social del capital, donde es el carácter abstracto 

del trabajo necesario hecho de manera privada e independiente lo que se objetiva 

como la propia relación social bajo la forma de la mercancía; en las formas sociales 

precapitalistas, era el carácter concreto del trabajo necesario hecho de forma privada 

(respecto del resto de las comunidades) lo que se reflejaba como la propia relación 

social enajenada en cada caso.151 Ciertos enfoques particulares de las ciencias sociales 

y la misma CEP han logrado sin dudas representar, con menor o mayor potencia, la 

historicidad misma de estas formas —en el sentido “fuerte” de negarlas como existentes 

en el pasado— en contraste con la sociedad moderna, poniendo en jaque conceptos 

                                                           
149 En este sentido, Mauss señala que en el sistema de prestaciones totales que implica el don, lo que 

se encuentra en juego es la “máscara”, en definitiva, “la persona” (Mauss, M.: op. cit., pp. 156-158).  
150 “Abundan los ejemplos de sociedades donde los individuos, incapaces de cumplir con sus deudas, 

se veían abocados, ellos o sus hijos, a la esclavitud, acabando por convertirse en una propiedad, en la 
‘cosa’ de los que les habían entregado sus dones [...] en la Grecia antigua y, en particular, en Atenas hasta 
los tiempos de Solón, un hombre libre podía ser esclavizado por sus deudas y convertirse así en 
propiedad de otro” (Godelier, M.: El enigma…; pp. 26 y 293). 

151 Marx, K. y Engels, F.: Ideología alemana…, pp. 27-28 y 66. 

119



 GEMH 

tales como los de clases,152 Estado,153 propiedad privada,154 etc. Pero por más formas 

sociales que se logren historizar, aun representándose la historia misma como un 

cúmulo de “historias de diversas sociedades”, hay dos formas específicas que aparecen 

inmaculadas en el terreno de la teoría social, donde no cabe modo alguno de que sean 

desnaturalizadas por la conciencia lógica: este es el caso de la mercancía y, 

consecuentemente, de la libertad como su forma necesaria de conciencia ideológica. 

Salvo para casos excepcionales en lo que respecta a las llamadas “sociedades 

primitivas”,155 para la conciencia científica general desarrollada hasta la actualidad no 

hay forma de asumir que la mercancía no haya existido antes de la sociedad capitalista. 

Tuvo que existir intercambio de mercancías y dinero —y hasta capital— incluso para 

los científicos más conscientes de los innumerables problemas que supone trasplantar 

al pasado categorías propias del modo de producción capitalista. Empezando por los 

mismos padres fundadores del socialismo científico, pasando por Mauss y Malinowski, 

por la antropología económica sustantivista de Polanyi y sus discípulos, hasta llegar a 

los recientes desarrollos de la CEP en el marco de lo que denominamos problemática 

neodialéctica; ninguno de estos científicos pudo desprenderse de la necesidad de 

postular el intercambio mercantil precapitalista, más no sea como mera formalidad.  

Si bien en el presente número de nuestra revista se han expuesto suficientes 

argumentos que señalan la inviabilidad del método lógico-histórico marxiano para dar 

cuenta de la historicidad de la mercancía156 (y por tanto, de todas sus formas 

superestructurales exclusivas), el GEMH no sólo se propone seguir especificando esta 

crítica, sino desarrollarla sobre las obras más contemporáneas y, en definitiva, 

sistematizar toda la evidencia empírica disponible que —puesto en términos clásicos— 

sustenta esta tesis: el hecho de que la mercancía es un emergente histórico que tan 

sólo lleva desarrollándose unos quinientos años, desde el siglo XVI hasta nuestros 

                                                           
152 Fausto, R.: Lógica e Política…, p. 124; Robles Báez, M.: “Marx and Postmodern…”, pp. 7-13; 

Dialéctica y capital…, pp. 28-33, y Robles Báez, M.: “El trabajo en la constitución del capital en cuanto 
sujeto del capitalismo”, en Escorcia Romo, R. y Caligaris, G. (eds.): Sujeto capital-sujeto revolucionario. 
Análisis crítico del sistema capitalista y sus contradicciones, México, Universidad Autónoma 
Metropolitana, 2019. Para problematizar el concepto marxista de clase desde una perspectiva 
historiográfica, ver: Paiaro, D. y Requena, M.: “La pólis ateniense frente al problema marxista de la lucha 
de clases", en Núñez López, C. y Sierra Martín, C.: La influencia de Marx y el marxismo en los estudios 
sobre la Antigüedad, Buenos Aires, Miño y Dávila, 2021, pp. 47-78. 

153 Dell’Elicini, E., Francisco, E., Miceli, P. y Morín, A. (comps.): Pensar el Estado en las sociedades 
precapitalistas. Pertinencia, límites y condiciones del concepto de Estado, Buenos Aires, Ediciones 
UNGS, 2012; Prácticas estatales y derecho en las sociedades premodernas, Buenos Aires, Ediciones 
UNGS, 2023.  

154 Cordero Quinzacara, E. y Aldunate Lizana, E.: “Evolución histórica del concepto de propiedad”, 
en Revista de estudios histórico-jurídicos, N. 30, 2008; Grossi, P.: Historia del derecho de propiedad. 
La irrupción del colectivismo en la conciencia europea, Barcelona, Ariel, 1986; A ordem jurídica 
medieval, São Paulo, Editora WMF Martín Fontes, 2014. 

155 Mauss, M.: Ensayo…, pp. 115-117. 
156 GCEP: op. cit; Cosic, N. y Vivanco, A.: op. cit. 

120



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

días. Aquello que se denomina “mercancía” para toda la era precapitalista (incluso 

entrado el siglo XV) no es otra cosa que una forma concreta del don. 

b) Crítica de la proyección fetichista de las clases sociales y la explotación 

Si la mercancía lleva desplegando sus potencias desde hace aproximadamente 

medio milenio, estamos diciendo que —frente a 2,5 millones de años de producción de 

vínculos de dependencia— la producción de valor y, por tanto, el intercambio de 

equivalentes constituyen una absoluta novedad histórica; en términos llanos: el 

intercambio de mercancías acaba de nacer.157 En cuanto tal, como sabemos, sobre la 

base inmanente de este intercambio se realiza la producción de plusvalor, y esto no 

sólo evidencia la absoluta historicidad de las clases sociales (en tanto personificaciones 

de mercancías), sino de la misma relación de explotación como forma económica. Tal 

como lo han expuesto los camaradas del GCEP,158 la explotación es una forma 

diametralmente opuesta a la relación de dominio, que efectivamente, como se presentó 

en nuestra propia reproducción de las determinaciones, se trata de una forma concreta 

del VD. De aquí que se ponga completamente de manifiesto, una vez más, la 

inviabilidad de la forma lógico-teórica de los cientistas sociales cuando encaran de 

forma reflexiva el concepto de explotación para ser aplicado a las “sociedades” 

precapitalistas. Quizás los casos de Godelier y Ste. Croix sean paradigmáticos,159 no 

                                                           
157 Lo que ciertamente se lleva de patadas con las tesis marxistas de la “crisis terminal” del capitalismo 

y su fase “tardía”. Entre otros, ver: Trotsky, L.: El programa de transición, Buenos Aires, Ediciones IPS, 
2008; Mandel, E.: El capitalismo tardío, México, Era, 1972.  

158 GCEP: op. cit., pp. 154-155. 
159 Es evidente que ambos autores —como tantos otros historiadores y antropólogos— se 

representaron el don y el contradón como un intercambio de equivalentes, es decir (aunque de forma 
inconsciente), como un intercambio de mercancías. Así, pretendieron hallar el origen de la explotación 
y las clases sociales precapitalistas en la emergencia de un intercambio “desigual”, esto es, de “no 
equivalentes”. No obstante, al no existir la sustancia-valor en la sociedad precapitalista, esto es, la 
equivalencia como relación social general, demostraron a cada paso que no les quedaba otra alternativa 
metodológica que la libre decisión y el consenso de los intérpretes:  

“En este contexto [en el modo de producción asiático], los límites de la embrionaria clase 
dominante carecen de nitidez y son difíciles de localizar, ya que el mismo individuo ejerce un 
poder de función y un poder de explotación. La parte del excedente que le es asignado, en la 
medida en que constituye la retribución de su función, vuelve indirectamente a la comunidad y 
no hay explotación de ésta por aquél. El momento en que comienza la explotación de la 
comunidad por esos mismos individuos que le prestan servicios, es aquel en que la apropiación 
se hace sin retribución, y es difícil de determinar” (Godelier, M.: Sobre el modo de producción 
asiático, Martínez Roca, 1969, p. 23, énfasis propios). 

En palabras de Ste. Croix:  

“[E]stoy de acuerdo con Godelier en que no hay una relación necesaria entre la existencia de un 
excedente y la explotación del hombre por el hombre: el intercambio se podría considerar 
ventajoso para ambas partes, cuando unas personas se ocupan de servicios que se realizan 
efectivamente en beneficio de la comunidad en su conjunto (por ejemplo, su defensa frente a un 
ataque del exterior). El momento preciso de la historia en que se podría pensar que empieza la 
explotación es un tema que implica una ardua decisión, y todavía no me he hecho a la idea […] 
Podríamos decir quizá que la explotación empieza cuando el productor inmediato es obligado a 
ceder un excedente mediante un acto de violencia (ya sea política, económica o social, y tanto si 
se lo percibe como tal acto de violencia como si no), en cualquier caso, en un estadio en el que ya 

121



 GEMH 

sólo como representación del límite de sus disciplinas, sino particularmente del 

callejón sin salida del marxismo. 

Sin embargo, lejos de querer cargar las tintas sobre estos dos grandes nombres o 

cualquier otro, el problema real reside en el sentido común de las ciencias sociales que 

ni siquiera reparan en los inconvenientes que se presentan, y nos hablan de “clases” y 

“explotación” como fenómenos transhistóricos autoevidentes. Y esto no sólo nos exige 

desarrollar una crítica sistemática de estos anacronismos, sino incluso la tarea titánica 

de comenzar a reescribir la historia precapitalista de punta a punta, desterrando la 

antinomia general entre la historia de los “grandes hombres” y la historia “social”, 

donde por un lado se omite la acción del resto de la sociedad como totalidad en su 

metabolismo con el medio natural (como si fuese una masa informe y pasiva), pero por 

el otro se proyecta ideológicamente la acción de las “clases dominantes” como meros 

obstáculos parasitarios de “los verdaderos trabajadores” —esencialmente “libres” e 

“iguales”—, hacedores anónimos de la historia, a los cuales (desde la poética 

thompsoniana) habría que “rescatar de la enorme prepotencia de la posteridad”. Esta 

antinomia, como sabemos, se reprodujo de diferentes formas a lo largo de la historia 

de las ciencias sociales en general, y de la disciplina histórica en particular, sintetizada 

en la oposición abstracta de agencia/estructura (poniendo a una como la causa y a la 

otra como el efecto, o bien intentando resolver el problema —para reproducirlo— 

mediante el “diálogo”, la “acción recíproca”, la “co-determinación” o 

“sobredeterminación”, etc.).160 

Puesto en términos directos, la confusión de las clases sociales con los estamentos 

(con las personificaciones del VD) y el revoltijo entre los conceptos de explotación y 

dominio, borra del mapa aquello mismo que hay que explicar: la forma concreta 

específica del desarrollo de las fuerzas productivas en cada momento histórico. El 

reconocimiento de esta confusión demuestra así su vital importancia, en tanto despeja 

la mirada moralizante o elegíaca y exige la comprensión científica de las subjetividades 

productivas en juego en cada estamento específico. La crítica revolucionaria de JIC al 

concepto de “trabajo inmaterial” y el descubrimiento del conocimiento científico como 

producto de la clase obrera, nos empuja a investigar las determinaciones de sus formas 

abstractas inmediatas, esto es, la expansión de las subjetividades productivas 

precapitalistas: la de aquellos estamentos dedicados al avance del conocimiento sobre 

las determinaciones del medio, la innovación técnica, la coordinación productiva y la 

gestión de la coacción política e ideológica. Y esto nos exige, en suma, dejar de ver a las 

                                                           
no recibe a cambio un equivalente real, aunque esto puede hacer muy difícil definir el punto en 
el que empieza la explotación, pues resulta arduo cuantificar, por ejemplo, la protección militar 
que se cambia por la producción agrícola” (Ste. Croix, G.: La lucha de clases en el mundo griego 
antiguo, Crítica, 1988, p. 53, énfasis agregados). 

160 Cosic, N.: “¿E. P. Thompson”... 

122



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

“élites” precapitalistas como “no trabajadores” (lo que constituye la reproducción de la 

representación religiosa, como si fuesen semi-dioses, demonios o monstruos), sino 

observarlos como lo que efectivamente eran: expresiones mutiladas del ser genérico 

humano, pero por ello mismo, portadores inmediatos del desarrollo de las fuerzas 

productivas, esto es: sujetos revolucionarios. 

c) Crítica del concepto de transición: el afirmarse mediante la propia 

negación del vínculo de dependencia 

Por último, el frente de investigación más importante para el GEMH lo constituye el 

concepto de “transición” entre modos de producción y sus diferentes aplicaciones 

empíricas. Y es que aquí se sintetiza la carga apologética de todas las representaciones 

previas ya criticadas. Dejando a un lado las infinitas “transiciones” entre los infinitos 

modos de producción construidos por cada teoría, si nos enfocamos en la emergencia 

del capitalismo la operación es clara: en primer lugar, como ya hemos visto, las ciencias 

sociales fragmentaron la unidad del metabolismo social precapitalista en múltiples 

pedazos, como si se tratara de la coexistencia inorgánica de “múltiples sociedades” 

(múltiples “civilizaciones”, “modos de producción” o “formaciones sociales”, etc). Acto 

seguido, como en toda construcción lógica, se representaron el vínculo de dependencia 

como una simple afirmación, desprovista de automovimiento, incapaz de trascender 

de sí por sí misma, esto es, de afirmarse mediante su propia negación como 

mercancía. La mercancía tuvo que venirle de afuera al propio VD, chocar con él y 

finalmente “subsumirlo”.161  

Desde el punto de vista actual del conocimiento dialéctico, no hay ninguna 

necesidad de construir semejante artificio, sino sólo reproducir el automovimiento 

propio del concreto en cuestión hasta alcanzar su límite cualitativo. Aquí nuestro 

objeto de investigación es el metabolismo social humano precapitalista en su devenir 

capital; si su unidad es mutilada, no hay forma de recomponerla que no sea mediante 

la lógica, y la lógica no hace más que construir antinomias irresolubles mediante su 

propia estructura de necesidad externa. En el terreno marxista, podemos decir que la 

antinomia propia de su forma teórica se reflejó de forma paradigmática en el “debate 

Dobb-Sweezy”, en el choque entre la interpretación “endógena” (el declive de la 

“relación social de producción feudal”) y la explicación “exógena” (el “factor 

                                                           
161 La problemática de la “transición” quizás sea el índice mismo del límite absoluto de las ciencias 

sociales: se necesita ver siempre un momento que “conecte” o “medie” entre el modo A y el modo B. Pero 
así como el método lógico (bajo cualquiera de sus formas) demanda que exista un momento de 
“transición” entre A y B —que no es A ni B—, lógicamente se puede reclamar la existencia de un segundo 
momento de transición (T2) entre A y el primer momento de transición (T1), que no sea ni A ni T1… ¡y 
así hasta el infinito! Se pone así de manifiesto el carácter eleático de toda teoría social que intenta 
reconocer las transformaciones históricas. Si nos centramos en las polémicas de las teorías marxistas, 
vemos a la paradoja de Zenón repetirse como parodia: o la tortuga capitalista nunca puede ser alcanzada 
por el Aquiles feudal, o el Aquiles burgués nunca alcanza a la tortuga socialista. 

123



 GEMH 

mercado”).162 Si bien, en definitiva, no se trata más que de otra expresión de la 

contradicción misma que constituye la teoría social como tal,163 nos resulta pertinente 

poner el énfasis en este punto para señalar el sentido programático de nuestros futuros 

trabajos.  

Nuevamente, expresado en los términos tradicionales de la ciencia, nos proponemos 

de aquí en más sustentar las siguientes tesis: en tanto el metabolismo social humano 

constituye desde su origen una unidad imposibilitada de asignar la totalidad del 

trabajo de forma directa, necesita resolver dicha asignación organizándose y 

desarrollándose históricamente bajo la forma concreta de la producción enajenada de 

vínculos de dependencia, esto es, de unidades parciales de producción y consumo. Si 

los seres humanos aquí dependen de una determinada comunidad, es porque no 

dependen de otra; deben personificar su propio VD, aparecer como estamentos que 

dominan unos sobre otros y tributan unos para otros. De allí que la génesis del modo 

de producción capitalista deba buscarse en la realización cualitativa de esta 

determinación específica, esto es, allí donde el VD llega a su fin. En otras palabras, lejos 

de buscar los “intersticios” (un eufemismo vergonzante de la exterioridad) por donde 

hacer “entrar” la mercancía y el capital, aquí se trata de reconocer el momento histórico 

donde el desarrollo de las fuerzas productivas lleva a los VD a su universalización 

concreta, esto es, al establecimiento de un solo vínculo de dependencia universal, que 

                                                           
162 Astarita ha observado lúcidamente el presupuesto que subyace en los polos de este clásico debate: 

que “el mercado era externo al sistema feudal” (Astarita, C.: “La historia de la transición del feudalismo 
al capitalismo en el marxismo occidental”, en Anales de historia antigua, medieval y moderna, N. 41, 
2009, p. 106). La enorme potencia de la obra del historiador argentino reside en su esfuerzo por 
recuperar la unidad de la “reproducción contradictoria” de la relación social en cuestión y de reparar 
nuevamente en el problema de la enajenación. Pero sus límites generales siguen siendo los mismos que 
los de toda forma teórica y disciplinar en los que se desenvuelve el marxismo: recorta su objeto de forma 
abstracta (temporal y geográficamente), definiendo al modo de producción por su forma jurídica (el tipo 
de propiedad de la tierra); deshistoriza las clases sociales y la explotación y, sobre todo, naturaliza la 
mercancía. De allí que la piedra de toque para dar cuenta de la contradicción en juego sea otra vez el 
fetiche marxista del “régimen de producción mercantil simple” (Astarita, C.: Del feudalismo al 
capitalismo, Valencia, PUV, 2005, pp.58-63; Revolución en el burgo, Madrid, Akal, 2019, pp. 263-265). 
Astarita permanece completamente ajeno a los últimos avances de la CEP. 

163 “En particular, hay dos ‘defectos de nacimiento’ de las ciencias sociales y las humanidades 
modernas que nos dificultan comprender de un modo sistemático los procesos que atraviesan el mundo. 
Cabe hacer remontar los dos a la formación de las disciplinas académicas modernas en la Europa del 
siglo XIX. En primer lugar, la génesis de las humanidades y las ciencias sociales estuvo ligada al Estado-
nación. En sus temas y sus preguntas, e incluso en su función social, campos como la historia, la 
sociología y la filología quedaron ligados a la sociedad del propio país. Además, por efecto del 
“nacionalismo metodológico” de las disciplinas académicas, en teoría se partía de suponer que el Estado-
nación era la unidad de estudio fundamental, una entidad territorial que servía de ‘contenedor’ para una 
sociedad. En el campo de la historia, aún más que en algunas disciplinas próximas, esta devoción por 
los contenedores acotados territorialmente se mantuvo con firmeza. El conocimiento del mundo, por lo 
tanto, se estructuraba institucional y discursivamente de tal forma que se oscurecía el papel de las 
relaciones de intercambio. La historia, en la mayoría de lugares, se limitaba a la historia nacional. […] 
En segundo lugar, las disciplinas académicas modernas eran profundamente eurocéntricas. Situaban en 
primer plano los procesos de cambio de Europa y entendían que Europa era la fuerza impulsora central 
de la historia del mundo…” (Conrad, S.: What Is Global History?, New Jersey, Princeton University 
Press, 2016, p. 3, traducción propia). 

124



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

no es otra cosa que “el abismo que se abre entre el siglo XV y el XVI”.164 Aquí se llega 

al momento donde todos los seres humanos dependen de todos, lo que es lo mismo que 

decir que ya nadie depende de nadie: que el trabajo privado ahora se organiza de forma 

independiente, esto es, mediante la mercancía. Es el mismo vínculo de dependencia el 

que muta en su opuesto. No se trata ni de que la Europa “feudal” se transforma de a 

pedazos en capitalista y luego “emancipa” o “somete” a su “periferia”,165 sino de que en 

el “encuentro” entre el europeo y su “otro” americano, oriental, africano y oceánico, 

todos ellos se “liberan” de la dependencia personal por engendrar a la mercancía como 

forma de socialización universal abstracta. No hay ningún “factor endógeno” europeo, 

porque el feudalismo no era ningún modo de producción diferente de otros modos 

coexistentes, sino una forma concreta más del modo de producción donativo. Tampoco 

hay un “factor exógeno”, porque el “comercio” al que refieren los cientistas sociales —

marxistas y no marxistas por igual— no era otra cosa que la expansión del don y el 

contradón, esto es, la expansión de los vínculos de dependencia, hasta llegar a su 

plenitud. Por lo tanto, sólo a partir de este punto se inicia la llamada “acumulación 

originaria”, no como un presupuesto histórico del capital, sino como su propio 

desarrollo.166 

 En definitiva, este trabajo nos pone por delante que sólo una Historia que se 

trascienda a sí misma en su límite disciplinar puede captar efectivamente la 

determinación concreta del ser genérico humano, descubrir su génesis y proyectar su 

potencialidad revolucionaria. Esperamos abrir con este trabajo las bases para el 

desarrollo de un gran programa de investigación militante con centro en la unidad del 

materialismo histórico y la crítica de la economía política. La cuestión es clara: ante la 

necesidad de captar la totalidad de las determinaciones de la materia en tanto sujeto, 

la investigación y la síntesis dialéctica sólo pueden desplegarse bajo la articulación de 

un obrero colectivo expandido en la escala correspondiente. El GEMH tiene sus 

puertas abiertas para la incorporación de investigadores e investigadoras de 

absolutamente todas las disciplinas, de todos los rincones del mundo, y un largo 

camino por recorrer.  

                                                           
164 Marx, K.: El capital. El proceso de producción del capital, Ciudad Autónoma de Buenos Aires, 

Siglo Veintiuno Editores, 2022, p. 898. 
165 Dussel, E.: 1492. El descubrimiento del otro, Buenos Aires, Docencia, 2012; Castro-Gómez, S. y 

Grosfoguel, R. (Eds.): El giro decolonial. Reflexiones para una diversidad epistémica más allá del 
capitalismo global, Bogotá, Siglo del Hombre Editores, 2007; Lander, E. (comp.): La colonialidad del 
saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas, Buenos Aires, CLACSO, 1993; 
Quijano, A.: Cuestiones horizontales. De la dependencia histórico-estructural a la colonialidad 
/descolonialidad del poder, Lima, CLACSO, 2020.  

166 GCEP, op. cit., p. 146. 

125



Referencias bibliográficas 

AA.VV.: Modos de producción en América Latina, Buenos Aires, Pasado y Presente, 1973. 

Academia de Ciencias de la URSS: Manual de Economía Política, Buenos Aires, Editorial 

Fundamentos, 1962. 

Acha, O.: Marxismo e historia: deconstrucción y reconstrucción del materialismo histórico, Buenos 

Aires, Prometeo, 2023. 

Adorno, T. y Horkheimer, M.; Dialéctica de la Ilustración, Madrid, Trotta, 1998. 

Adorno, T.: Dialéctica Negativa, Madrid, Taurus, 1975.  

— Minima moralia. Reflexiones desde la vida dañada, Madrid, Taurus, 2001. 

Althusser, L.: “Guía para leer El capital (Prefacio a la edición francesa del libro I de El capital)”, en 

Dialéktica. Revista de filosofía y teoría social, Año I, N. 2, 1992. 

— Marx dentro de sus límites, Madrid, Akal, 2003.  

— "La filosofía: arma de la revolución", en Althusser, L. y Balibar, E.: Para leer El capital, México, 

Siglo XXI, 2004. 

— La revolución teórica de Marx, México, Siglo XXI, 2021. 

Amin, S.: Unequal Development. An Essay on the Social Formations of Peripheral Capitalism, The 

Harvester Press Limited, 1976. 

Anderson, K.: Marx at the margins: on nationalism, ethnicity and non-westerns societies, Chicago & 

London, The University of Chicago Press, 2010. 

Anderson, P.: Consideraciones sobre el marxismo occidental, México, Siglo XXI, 1987. 

— El Estado absolutista, México, Siglo XXI, 1998. 

Arthur, C.: “Towards a materialist theory of law”, en Critique. Journal of Socialist Theory, Vol. 7, Issue 

1, 1977. 

— “Against the Logical-Historical Method: Dialectical Derivation versus Linear Logic”, en Moseley, F. y 

Campbell, M.: New Investigations on Marx’s Method, Nueva Jersey, Humanities Press, 1997.  

— The Spectre of Capital. Idea and Reality, Boston, Brill, 2022. 

Astarita, C.: “La discutida universalidad del sistema tributario”, en Studia historica, N. 12, 1994. 

— “La historia de la transición del feudalismo al capitalismo en el marxismo occidental”, en Anales de 

Historia Antigua, Medieval y Moderna, N. 41, 2009. 

— Revolución en el burgo, Madrid, Akal, 2019. 

Backhaus, H.: “La dialéctica de la forma de valor”, en Dialéctica, Vol. 4, 1978. 

Barraza, J. y Zak, P.: “Empathy toward Strangers Triggers Oxytocin Release and Subsequent 

Generosity”, en Annals of the New York Academy of Sciences, 2009. 

Beckert, S.: El imperio del algodón. Una historia global, Barcelona, Crítica, 2000. 

Bhaskar, R.: A Realist Theory of Science, New York and Oxford, Routledge, 2008. 

Bloch, E.: El principio esperanza, Madrid, Aguilar, 1983. 

Bonefeld, B., Gunn, R., y Psychopedis, K.: Open Marxism. Vol. I: Dialectics and History, London, 

Pluto Press, 1992. 

— Open Marxism. Vol. II: Theory and Practice, London, Pluto Press, 1992. 

— Open Marxism. Vol. III: Emancipating Marx, London, Pluto Press, 1995.  

Bonefeld, W.: La razón corrosiva. Una crítica al Estado y al capital, Buenos Aires, Herramienta, 

2013. 

Bujarin, N.: Teoría económica del período de transición, Córdoba, Pasado y Presente, 1972. 

Burling , R.: “Teorías de maximización y el estudio de la antropología económica”, en Antropología y 

economía, Barcelona, Anagrama, 1976. 

Caínzos López, M.: “Clase, acción y estructura: de E.P. Thompson al posmarxismo”, en Zona Abierta, 

N. 50, 1989. 

126



Campagno, M.: “El modo de producción tributario y el Antiguo Egipto. Reconsiderando las tesis de 

Samir Amin”, en Anales de Historia Antigua, Medieval y Moderna, N. 35-36, 2003. 

Carr, E.: 1917. Antes y después (La revolución rusa), Madrid, Sarpe, 1985. 

Castro-Gómez, S. y Grosfoguel, R. (Eds.): El giro decolonial. Reflexiones para una diversidad 

epistémica más allá del capitalismo global, Bogotá, Siglo del Hombre Editores, 2007. 

Christian, D.: Maps of Time: An Introduction to Big History, Berkeley, University of California Press, 

2004. 

Colombo, O.: “El modo de producción tributario. Reflexiones sobre un debate reciente”, en XIV 

Jornadas Interescuelas/Departamentos de Historia, 2013 

Comité Editorial: “Sobre los hombros de un gigante. La obra de Juan Iñigo Carrera como punto de 

partida para la acción política del SICAR”, en Síntesis, N. 1. 

Conrad, S.: What Is Global History?, New Jersey, Princeton University Press, 2016. 

— Historia global. Una nueva visión para el mundo actual, Barcelona, Crítica, 2017. 

Cordero Quinzacara, E. y Aldunate Lizana, E.: “Evolución histórica del concepto de propiedad”, en 

Revista de estudios histórico-jurídicos, N. 30, 2008. 

Cosic, N.: “Edward P. Thompson, Raymond Williams y la obsesión por la metáfora. Los caminos del 

materialismo cultural”, en Inter Litteras, N. 7 [en prensa]. 

— “¿E.P. Thompson althusseriano? Elementos para radicalizar la tesis Sewell en torno a las 

contradicciones entre teoría y práctica historiográfica en la obra del historiador británico”, en 

Historia y grafía, N. 60, 2023.  

Cosic, N. y Vivanco, Á.: “La obra de Karl Marx como base para la superación de la lógica dialéctica. 

Apuntes críticos sobre las bases metodológicas del CICP”, en Síntesis, N.1, 2025. 

Dalton, G.: “Teoría económica y sociedad primitiva”, en Godelier, M. (comp.), Antropología y 

economía, Barcelona, Anagrama, 1976. 

De Ípola, E.: Althusser, el infinito adiós, Buenos Aires, Siglo Veintiuno Editores, 2007.  

Dell’Elicini, E., Francisco, E., Miceli, P. y Morín, A. (comps.): Pensar el Estado en las sociedades 

precapitalistas. Pertinencia, límites y condiciones del concepto de Estado, Buenos Aires, Ediciones 

UNGS, 2012.  

— Prácticas estatales y derecho en las sociedades premodernas, Buenos Aires, Ediciones UNGS, 

2023.  

Dussel, E.: 1492. El descubrimiento del otro, Buenos Aires, Docencia, 2012. 

Engels, F.: Anti-Dühring. La revolución de la ciencia por el señor Eugen Duhring, México, Grijalbo, 

1968. 

— El origen de la familia, la propiedad privada y el Estado, Bogotá, Panamericana Editorial, 1996. 

— “La Contribución a la crítica de la economía política de Karl Marx”, en Marx, K.: Contribución a la 

crítica de la economía política, Buenos Aires, siglo xxi editores, 2016. 

Fausto, R.: Lógica e Política, Tomo II, São Paulo, Editora Brasilense, 1987. 

Fernandez-Armesto, F.: The World: A Brief History, New York, Pearson Prientice Hall Press, 2007. 

Ferroni, M.: “Comentario a ‘Vida individual, vida social y conocimiento dialéctico”, en 

Trans/Form/Ação: Revista de filosofia da Unesp, N. 3, 2024. 

Fitzsimons, A: “¿Qué es el “fetichismo de la mercancía”? Un análisis textual de la sección cuarta del 

capítulo primero de El capital de Marx”, en Revista de Economía Crítica, N. 21, 2016. 

Korsch, K.: Marxismo e filosofía, Río do Janeiro, Editora UFRJ, 2008. 

Foster, J.: La ecología de Marx. Materialismo y naturaleza, Madrid, El viejo Topo, 2000. 

García Linera, A.: Forma valor y forma comunidad, Quito, IAEN, 2015. 

GCEP: “Crítica del concepto de clase obrera en El Capital de Karl Marx. Investigación sobre las 

determinaciones más simples de la subjetividad revolucionaria”, en Síntesis, N. 1, 2025. 

Godelier, M.: Sobre el modo de producción asiático, Martínez Roca, 1969. 

— “El modo de producción asiático”, en Godelier, M., Marx, K. y Engels, F.: Sobre el modo de 

producción asiático, Buenos Aires, Madrid, Martínez Roca, 1969. 

— Teoría marxista de las sociedades precapitalistas, Barcelona, Estela, 1971. 

127



— El enigma del don, Buenos Aires, Paidós, 1998. 

Goldmann, L.: Para una sociología de la novela, Madrid, Ayuso, 1975. 

— Lukács y Heidegger: hacia una filosofía nueva, Buenos Aires, Amorrortu, 1977.  

Gramsci, A.: Notas sobre Maquiavelo, sobre la política y sobre el Estado moderno, Madrid, Nueva 

Visión, 1980. 

Grossi, P.: Historia del derecho de propiedad. La irrupción del colectivismo en la conciencia europea, 

Barcelona, Ariel, 1986. 

— A ordem jurídica medieval, São Paulo, Editora WMF Martín Fontes, 2014. 

Gunn, R.: “Against Historical Materialism: Marxism as a First-order Discourse”, en Bonefeld, W., 

Gunn, R. y Psychopedis, K.: Open Marxism, Vol. II: Theory and Practice, London, Pluto Press, 

1992.. 

Haldon, J.: “El modo de producción tributario: concepto, alcance y explicación”, en Hispania, N. 200, 

1988. 

Hegel, G.: Lógica, Primera Parte, Madrid, Ediciones Orbis, 1984. 

— Enciclopedia de las ciencias filosóficas en compendio, Madrid, Alianza, 2005. 

— Filosofía de la historia universal I, Buenos Aires, Losada, 2010. 

— Ciencia de la Lógica, Buenos Aires, Las Cuarenta, 2013. 

Heinrich, M.: Crítica de la economía política. Una introducción a El capital de Marx, Madrid, Escolar 

y Mayo, 2008.  

Herskovits, M.: Antropología económica, México, FCE, 1952. 

Horkheimer, M.: Teoría Crítica, Buenos Aires, Amorrortu, 2003.  

Iñigo Carrera, J.: El conocimiento dialéctico. La regulación de la acción en su forma de reproducción 

de la propia necesidad por el pensamiento, Buenos Aires, CICP, 1992. 

— El capital: razón histórica, sujeto revolucionario y conciencia, Buenos Aires, Imago Mundi, 2013. 

— “El método: de los ‘Grundrisse’ a ‘El capital’”, Documento de investigación del CICP, 2013. 

— “El capital: razón histórica, sujeto revolucionario y conciencia”, Seminario en CISOH, Clase 7, Chile, 

2017, 44:25-48:20, Disponible en: 

https://www.youtube.com/watch?v=3mXMeZVHjkg&ab_channel=cisohredes 

— Conocer el capital hoy. Usar críticamente El Capital, Vol. 1, Buenos Aires, Imago Mundi, 2021. 

— La renta de la tierra. Formas, fuentes y apropiación, Buenos Aires, Ediciones Imago Mundi, 2017; 

La formación económica de la sociedad argentina, volumen II. De la acumulación originaria al 

desarrollo de su especificidad hasta 1930, Santiago de Chile, Ariadna Ediciones, 2022. 

Jay, M.: Marxism and Totality: the adventures of a concept from Lukács to Habermas, Berkeley, 

University of California Press, 1984 

Kautsky, K.: Les trois sources du marxisme. L’oeuvre historique de Marx, París, Spartacus–Cahiers 

mensuels, 1969. 

— Orígenes y fundamentos del cristianismo, Buenos Aires, El Cid editor, 1974.  

Kohan, N., “El Marx tardío y la concepción multilineal de la historia”, en Utopía y Praxis 

Latinoamericana, Universidad del Zulia, 2020. 

Krader, L.: “Historia y significado del modo asiático de producción”, en Súarez, M.: Historia, 

antropología y política. Homenaje a Ángel Palerm, México D.F., Alianza, 1990. 

Lander, E. (comp.): La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas 

latinoamericanas, Buenos Aires, CLACSO, 1993. 

Leclair, E.: “Teoría económica y antropología económica”, en Antropología y economía, Barcelona, 

Anagrama, 1976. 

Lenin, V.: The three sources and three component parts of Marxism, Vol. 1, Foreign Languages Press, 

1977; Materialismo y empiriocriticismo, Montevideo, Ediciones Pueblos Unidos, 1948.  

— Obras Completas: Vol. XXIII, Buenos Aires, Cartago, 1970. 

— El Estado y la revolución, Buenos Aires, Anteo, 1975.  

128



Lewontin, R. y Levins R.: El biólogo dialéctico, Ciudad Autónoma de Buenos Aires, Ediciones ryr, 

2015. 

Lukács, G.: Marx, ontología del ser social, Madrid, Akal, 2007. 

— Historia y conciencia de clase. Estudios de dialéctica marxista, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2013.  

— Para uma ontologia do ser social, Maceió, Colectivo Veredas, 2018. 

Luxemburgo, R.: La acumulación del capital. Estudios sobre la interpretación económica del 

imperialismo, Madrid, Cenit, 1933. 

Lévi-Strauss, C.: Mitológicas II. De la miel a las cenizas, México, FCE, 1972. 

— “Introducción a la obra de Marcel Mauss”, en Mauss, M.: Sociología y antropología, Madrid, 

Tecnos, 1979. 

Mandel, E.: El capitalismo tardío, México, Era, 1972. 

Marcuse, H.: Ontología de Hegel y teoría de la historicidad, Barcelona, Ediciones Martínez Roca, 

1970. 

— Eros y civilización, Madrid, Altaya, 1983. 

— Razón y revolución. Hegel y el surgimiento de la teoría social, Madrid, Altaya, 1993.  

Martín, F.: Ilustración sensible. Hacia un giro materialista en la teoría crítica, Buenos Aires, 

Ediciones IPS, 2023. 

Marx, K. y Engels, F.: Correspondencia, Buenos Aires, Cartago, 1973.  

— La ideología alemana, Buenos Aires, Santiago Rueda Editores, 2005. 

— La ideología alemana, Madrid, Akal, 2014. 

Marx, K.: Formaciones económicas precapitalistas, México, Siglo XXI, 1971. 

— Contribución a la crítica de la economía política, México, Siglo Veintiuno Editores, 2008. 

— El manifiesto comunista, Buenos Aires, Ediciones IPS, 2014. 

— Manuscritos económico-filosóficos de 1844, Ciudad Autónoma de Buenos Aires, Colihue, 2015. 

— El capital, Tomo I, Vol. 1, Buenos Aires, Siglo Veintiuno Editores, 2021.  

— El capital, Tomo I, Vol. 2, Buenos Aires, Siglo Veintiuno Editores, 2022. 

— El capital, Tomo I, Vol. 3, Buenos Aires, Siglo Veintiuno Editores, 2022. 

— De la crítica de la filosofía del derecho de Hegel (1843-1844), Barcelona, Gedisa, 2023. 

Mauss, M.: Ensayo sobre el don: Forma y función del intercambio en las sociedades arcaicas, Buenos 

Aires, Katz Editores, 2009. 

Meiksins Wood, E.: ¿Una política sin clases? El post-marxismo y su legado, Buenos Aires, Ediciones 

RyR, 2013.  

Millet, J.: “Descartes, Newton y Hegel sobre el método de análisis y síntesis”, en Pensamiento: revista 

de investigación e información filosófica, Vol. 41, N. 164, 1985. 

Monteforte, E: “Las Bases Técnicas como expresión del desarrollo del conocimiento humano: medios 

de producción, materialidad del trabajo y formas de conciencia”, en Ens. Econ., 28(52), 2018. 

Moreno, J.: Ser humano: la inconsistencia, los vínculos, la crianza, Buenos Aires, Letra Viva, 2014. 

Ocampo, E., Chacón, A. y Campos, J. A.: “¿Una unidad indisoluble? La forma jurídica como relación 

económica”, en Síntesis, N. 1, 2025. 

Paiaro, D. y Requena, M.: “La pólis ateniense frente al problema marxista de la lucha de clases", en 

Núñez López, C. y Sierra Martín, C.: La influencia de Marx y el marxismo en los estudios sobre la 

Antigüedad, Buenos Aires, Miño y Dávila, 2021. 

Pashukanis, E.: Teoría general del derecho y marxismo, Barcelona, Labor, 1976. 

Piedra Arencibia, R.: “Dos vidas, un pensamiento. Acerca de la relación Marx-Engels”, en Martínez, O. 

(coord.): Friedrich Engels. Dialéctica, naturaleza y crítica de la economía política, Lima, Editorial 

Ande, 2020. 

Pinkard, T.: Does History Make Sense?: Hegel on the Historical Shapes of Justice, Harvard University 

Press, 2017. 

Plejanov, G.: Obras escogidas, Tomo I, Buenos Aires, Editorial Quetzal, 1964. 

129



Polanyi, K.: El sustento del hombre, Barcelona, Mondadori, 1994. 

Postone, M.: Tiempo, trabajo y dominación social, Madrid, Marcial Pons, 2006, p. 203. 

Preobrazhenski, E.: La nueva economía, Barcelona, Ariel, 1970. 

Quijano, A.: Cuestiones horizontales. De la dependencia histórico-estructural a la colonialidad 

/descolonialidad del poder, Lima, CLACSO, 2020.  

Reichelt, H.: “From the Frankfurt School to Value-Form Analysis”, en Thesis Eleven, Vol. 4, N. 1, 1982. 

Reuten, G.: The Unity of the Capitalist Economy and State. A Systematic-dialectical exposition of the 

Capitalist State, Leiden-Boston, Brill, 2019. 

— “Karl Marx: his work and the major changes in its interpretations”, en Samuels, W., Biddle, J., 

Davis, J. (Eds.): A companion to the History of Economic Thought, Oxford, Blackwell, 2003. 

Robles Báez, M.: “Marx and Postmodern Materialism: on the Subject of Capitalism”, Massachussets, 

University of Massachussets-Amherst, 1997. 

— “La influencia del método lógico-histórico de Engels en las interpretaciones sobre el objeto de la 

sección primera de El capital de Marx: crítica y propuesta”, en Economía: Teoría y Práctica, N. 11, 

1999.  

— Dialéctica y capital, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2014. 

— “El trabajo en la constitución del capital en cuanto sujeto del capitalismo”, en Escorcia Romo, R. y 

Caligaris, G. (eds.): Sujeto capital-sujeto revolucionario. Análisis crítico del sistema capitalista y 

sus contradicciones, México, Universidad Autónoma Metropolitana, 2019. 

Rochabrún, G., “Base y superestructura en el ‘Prefacio’ y en El capital”, en Batallas por la teoría. En 

torno a Marx y el Perú, Lima, IEP, 2007.  

— Batallas por la teoría. En torno a Marx y el Perú, Lima, IEP, 2007. 

— “Política, Estado y sociedad en la experiencia histórica peruana”, en Cavero, O.: El poder de las 

preguntas. Ensayos desde Marx sobre el Perú y el mundo contemporáneo, Lima, ACUCH Fondo 

Editorial, 2019. 

Rubin, I.: Ensayos sobre la teoría del valor de Marx, Buenos Aires, Marat, 2022.  

Said, E.: Orientalismo, Barcelona, Debolsillo, 2008. 

Saito, K.: La naturaleza contra el capital. El ecosocialismo de Karl Marx, Buenos Aires, Ediciones 

IPS, 2023. 

Sartre, J. P.: Crítica de la razón dialéctica, Buenos Aires, Losada, 1963. 

Sazbón, J.: “Dos caras del marxismo inglés. El intercambio Thompson-Anderson”, en Punto de Vista, 

N. 29, 1987.  

Scatollini, D.: La Nueva Dialéctica y la lógica del capital, Córdoba, Universidad Nacional de Córdoba 

[Tesis de Licenciatura], 2016. 

Smith, T.: The logic of Marx's capital. Replies to Hegelian Criticism, New York, State University of 

New Tork Press, 1990.  

Stalin, J.: Acerca del marxismo en la lingüística, Montevideo, Instituto Cultural Uruguayo-Soviético, 

1950. 

Starosta, G., y Caligaris, G.: Trabajo, valor y capital. De la crítica marxiana de la economía política al 

capitalismo contemporáneo, Bernal, Universidad Nacional de Quilmes Editorial, 2017.  

Starosta, G.: Marx’s Capital, Method and Revolutionary Subjectivity, Boston, Brill, 2015. 

— “Labour”, en B. Skeggs, S. Farris, A. Toscano y S. Bromberg (Eds.), Sage Handbook of Marxism, 

SAGE, 2022. 

Ste. Croix, G.: La lucha de clases en el mundo griego antiguo, Crítica, 1988. 

Steimberg, R.: El concepto althusseriano de sobredeterminación: un camino real en la problemática 

estructuralista, Los Polvorines, Universidad Nacional de General Sarmiento, Instituto del 

Desarrollo Económico y Social [Tesis de Maestría], 2014. 

— “Vida individual, vida social y conocimiento dialéctico”, en Trans/form/ação: Revista de filosofía 

de la Unesp, N. 3, 2024. 

Tarcus, H.: “¿Es el marxismo una filosofía de la historia? Marx, la teoría del progreso y la ‘cuestión 

rusa’”, en Andamios, Vol. 4, N. 8, 2008. 

130



Thompson, E.:, Miseria de la teoría, Barcelona, Crítica, 1981. 

— Tradición, revuelta y consciencia de clase. Estudios sobre la crisis de la sociedad preindustrial, 

Barcelona, Crítica, 1984.  

— “Las peculiaridades de lo inglés”, en Historia Social, N. 18, 1994. 

Trotsky, L.: El programa de transición, Buenos Aires, Ediciones IPS, 2008. 

Vivanco, A.: De la inmanencia a la exterioridad: Moishe Postone y la superación revolucionaria del 

capitalismo, En Izquierdas, N. 51, 2022. 

Williams, R.: Marxismo y literatura, Buenos Aires, Las Cuarenta, 2009. 

131




