El materialismo historico como critica del fetichismo de la mercancia

GEMH!

Acaso pudiera decirse con la misma razon que el capitulo
acerca del cardcter de fetiche de la mercancia contiene todo el
materialismo histérico, todo el autoconocimiento del
proletariado en cuanto conocimiento de la sociedad capitalista
(y de las sociedades anteriores como estadios previos de ella)

Gyorgy Lukécs

En este articulo se propone una discusion sistematica acerca del vinculo entre la
critica de la economia politica y el materialismo histoérico, procurando poner de relieve
que la reproduccion acabada de las determinaciones materiales por las que la historia
natural toma forma concreta en la historia humana, constituye el punto de partida mas
potente para la critica del fetichismo de la mercancia. Asi, se sostiene que el desarrollo
de una critica de la economia politica que abstrae de ella la pregunta por el
materialismo histérico desmantela toda su potencialidad revolucionaria. Y, en sentido
inverso, se advierte que, en caso de llevarse a cabo el desarrollo del materialismo
histoérico sin asumir su nexo inmanente con la critica de la economia politica, este se
transformara, bajo la forma de su negaciéon, en una apologia mas del modo de
produccion capitalista.

Para abordar esta tarea es imperativo sumergirse en la historia de la interrelacién
entre estas dos “dimensiones” del proyecto marxiano, desde su concepcién inicial en
las obras de Karl Marx y Friedrich Engels, hasta las manifestaciones de su
desencuentro en el marxismo clasico, occidental y contemporaneo. En este sentido,
una vez que se han establecido los limites de este valioso conocimiento social
acumulado, se evidencia la necesidad de reproducir por nosotros mismos las
determinaciones de la materia en todas sus mediaciones histérico-naturales,
abarcando desde sus formas inorganicas simples hasta la vida humana, su forma
concreta mas desarrollada y compleja. En esta reproduccion real de un proceso real,
descubriremos, paso por paso, las determinaciones generales de la produccion social
precapitalista: su modo especifico de producir y reproducir la vida material. Se advierte
que el estado actual del conocimiento cientifico sobre las determinaciones sociales,

1 Grupo de Estudios en Materialismo Historico. Director: Angel Vivanco. Investigadores/as: Jests
Campos, Ramiro Cartelli, Nicol4s Cosic, Jenny Gan Victoria, Roberto Noguera y Angelo Sanchez.
Colaboradores/as: Adolfo Betancourth, Martin Gonzalez, Felipe Le6n, Arturo Moreno Kopp y Luciano
Malvicini Di Lazzaro. Contacto: gemh.sicar@gmail.com.

69



GEMH

aferrado a las ilusiones de la representacion l6gica, no hizo méas que detenerse en las
apariencias y mutilar, a su vez, el reconocimiento de la unidad del metabolismo social.

Sin embargo, la finalidad de la presente investigacién no se limita a la mera
destruccion de los presupuestos idealistas del conocimiento acumulado. Nutridos por
las potencias de la Critica Practica, desarrollaremos una reproduccion original de las
determinaciones del precapitalismo, a partir de exponer la cualidad histéricamente
especifica que determina aquello que denominaremos como modo de produccion de
vinculos de dependencia, o mas sintéticamente atin, modo de producciéon donativo. Al
discutir con las abstracciones de la teoria e historiografia marxistas, en particular, y de
las ciencias sociales, en general, se demostrara que el materialismo historico, en tanto
forma concreta de la critica de la economia politica, supera toda aproximacion
fetichista sobre las determinaciones de la materia y abre frentes de investigacion
radicalmente novedosos, entre los que se destacan: a) la critica del fetichismo de la
mercancia precapitalista, b) la critica de la proyecciéon transhistérica de las clases
sociales y la explotacion como formas econdmicas y, por ultimo, c¢) la critica del
concepto de “transicion” entre modos de produccién. Resulta evidente la necesidad de
llevar a cabo una exploracion exhaustiva de las determinaciones de la historia natural
como sintesis capaz de superar la fragmentacion disciplinar predominante en la
actualidad. Porque, si el conocimiento cientifico de la historia humana estuviera
condenado a emanciparse de la materia, la transformacion de la sociedad actual en una
sociedad basada en el reconocimiento pleno de todas nuestras determinaciones —el
socialismo o el comunismo— estaria destinado a la imposibilidad.

1. Los ultimos avances de la critica de la economia politica y los nuevos
desafios del materialismo historico

a) El abismo de los fundamentos

Tal como el mismo Marx lo ha sintetizado de forma explicita, el descubrimiento de
las leyes generales de la historia humana ha sido fruto de la reorientacién de su
investigacion hacia la critica de la economia politica (CEP).2 En este nuevo enfoque
revolucionario, el desarrollo de las fuerzas productivas del trabajo —cualidad que
distingue genéricamente al ser humano, como ser social, del resto de los seres vivos—
fue reconocido como el contenido que explicaria la necesidad de las transformaciones
economicas, las cuales determinarian, a su vez, las mutaciones historicas de “las formas
juridicas, politicas, religiosas, artisticas o filosbficas, en suma, ideologicas”3 de la
sociedad. Nacia asi el materialismo historico.

2 Marx, K.: Contribucién a la critica de la economia politica, México, Siglo Veintiuno Editores, 2008,

pp. 3-8.
3 Marx, K.: op. cit., p. 5.

70



Sintesis | N. 1 | Octubre 2025

Por supuesto, y como no podia ser de otro modo, el marxismo tradicional invirti6
los términos.4 La CEP habria sido, en lo esencial, la “aplicacion” del materialismo
histoérico al estudio de la sociedad contemporanea.5 De alli en adelante, las diversas
lecturas de esta relacién se fueron ramificando y ajustando a la necesidad de cada
intérprete, y no demoraron mucho en aparecer los rechazos criticos del marxismo
clasico. En este sentido, mas alla de las innumerables versiones matizadas, las dos
interpretaciones criticas mas contundentes pueden ser caracterizadas por su
oposicion: o bien la CEP fue un “desvio” del materialismo histérico, que habria caido
en la “trampa” de las categorias de la “economia burguesa”,® o bien el materialismo
histoérico fue una desfiguracion fetichista de los principios de la CEP.”

Dejando a un lado la evidencia textual de Marx en referencia a su propio derrotero,
nos interesa aqui focalizar en algunos aspectos de su obra madura que permiten
iluminar ciertos problemas nodulares y transversales tanto en lo que respecta a estas
dos interpretaciones contrapuestas como a la lectura del marxismo tradicional. Dichos
problemas giran, como veremos, en torno a un solo eje comun: el descubrimiento de
Marx del “secreto” del fetichismo de la mercancia. Y es que aqui reside la clave, a
nuestro entender, de por qué Gnicamente la CEP puede fundamentar la necesidad del
desarrollo del materialismo histérico.

Como sabemos, en El capital, Marx se pregunta por la necesidad generalizada en el
modo de produccidn capitalista de la existencia de las mercancias, de valores de uso
portadores de valor, esto es: objetos capaces de equipararse como equivalentes en
determinadas cantidades e intercambiarse entre si. éDe donde brotaba ese atributo de
la cambiabilidad? Los economistas de su época parecian tener la respuesta: la causa de
este fendmeno era el trabajo humano. Si las mercancias se intercambian, sostenian, es
porque son productos del trabajo. Sin embargo, si bien la economia politica clasica
apunto6 en la direccién correcta, estaba lejos todavia de poder explicar el fen6meno. No
sOlo le faltaba penetrar analiticamente en las caracteristicas materiales del trabajo
humano en cuanto tal, sino que demostraba su impotencia para reconocer la forma
histérica especifica en que dicho trabajo se organiza para que sus productos precisen

4 Nos referimos aqui al “marxismo clasico” ya delineado por Anderson, P.: Consideraciones sobre el
marxismo occidental, México, Siglo XXI, 1987, pp. 9-34-.

5 Acha, O.: Marxismo e historia: deconstruccién y reconstruccion del materialismo histérico,
Buenos Aires, Prometeo, 2023.

6 Como veremos, esta fue la posicién interpretativa de los principales exponentes del materialismo
cultural britanico (Edward P. Thompson y Raymond Williams) y de muchos de sus seguidores.

7 Nos referimos aqui a toda una serie de corrientes marxistas que vienen surgiendo paulatinamente
desde los anos 1970 —pero con mayor impetu desde la década de 1990— hasta la actualidad. Dichas
corrientes terminaron constituyendo lo que denominaremos como “problemética neodialéctica”.
Caracterizaremos esta tendencia en los proximos apartados.

71



GEMH

tomar la forma de valor.8 No bastaba con reconocer “la existencia misma de la divisi6on
social del trabajo”. Como sefiala Marx,

En la comunidad paleoindica el trabajo esta[ba] dividido socialmente, sin que por ello
sus productos se transformen en mercancias. O bien, para poner un ejemplo maés
cercano: en todas las fabricas el trabajo esta dividido sisteméaticamente, pero esa division
no se halla mediada por el hecho de que los obreros intercambien sus productos
individuales. So6lo los productos de trabajos privados auténomos, reciprocamente
independientes, se enfrentan entre si como mercancias.?

Marx descubria asi, finalmente, las determinaciones esenciales de ese objeto tan
cotidiano —aunque absolutamente enigmatico— como lo es la mercancia. Tal como lo
sintetiza Juan Inigo Carrera [de aqui en adelante JIC], s6lo el producto del trabajo
abstracto socialmente necesario hecho de manera privada e independiente es
portador de valor.l© Pero no se trata aqui de un descubrimiento cientifico maés,
restringido al terreno delimitado de la ciencia econémica, sino del reconocimiento
concreto de aquello que en la l6gica dialéctica hegeliana aparecia todavia en abstracto,
como un principio filoso6fico: la identidad de sujeto y objeto. Marx reconocié que el
objeto, en este caso, la mercancia, no era nada ajeno a nuestra propia subjetividad, sino
ella misma. Puso asi de manifiesto, por primera vez en la historia, que la mercancia —
y mas concretamente, el capital— es actualmente nuestra propia relaciéon social, y més
aun: es aquello que determina nuestra propia conciencia y voluntad. O mas
estrictamente todavia: la mercancia es nuestra propia conciencia y voluntad
enajenadas.!

A partir del descubrimiento del contenido del fetichismo de la mercancia, y su forma
desarrollada como enajenacion del trabajo en el capital, la CEP demostré constituirse
realmente en el inicio de la critica necesaria a toda division disciplinar del
conocimiento cientifico como accién politica revolucionaria. El sentido
eminentemente politico de esta critica fue explicitado una y otra vez por Marx, y sblo
el hallazgo del trabajo enajenado puede comenzar a explicar ese impulso cientifico de
investigar todas sus determinaciones con el objetivo de regularlo conscientemente, es
decir, de superarlo.’? Lejos de ser una investigacion restringida a la “economia

8 Marx, K.: El capital, Tomo I, Vol. 1, Buenos Aires, Siglo Veintiuno Editores, 2021, pp. 51-57.

9 Ibid., p. 52.

10 Tfiigo Carrera, J.: Conocer el capital hoy. Usar criticamente El Capital, Vol. 1, Buenos Aires, Imago
Mundi, 2021.

11 “Para vincular esas cosas entre si como mercancias, los custodios de las mismas deben relacionarse
mutuamente como personas cuya voluntad reside en dichos objetos, de tal suerte que el uno, sélo con
acuerdo de la voluntad del otro, o sea mediante un acto voluntario comtin a ambos, va a apropiarse de
la mercancia ajena al enajenar la propia” (Marx, K.: op. cit., p. 103, énfasis agregados).

12 “TEl] comunismo es, en cuanto naturalismo pleno = humanismo; en cuanto humanismo pleno =
naturalismo; es la verdadera solucion del conflicto que el hombre sostiene con la naturaleza y con el
propio hombre; la verdadera soluciéon de la pugna entre existencia y esencia, entre objetivacion y
autoconfirmacion, entre libertad y necesidad, entre individuo y género. Es la solucién del enigma de la
historia, y se sabe a si mismo como tal solucién” (Marx, K.: Manuscritos econémico-filosoficos de 1844,

72



Sintesis | N. 1 | Octubre 2025

capitalista” y su desarrollo, nos pone frente al hecho de que lo que esta en juego aqui
es el conocimiento pleno de todas las formas reales: no sélo desborda la “esfera”
econdémica, exigiendo la comprension inmanente de las formas politicas, juridicas,
ideoldgicas, psiquicas, etc., sino que asume la tarea de investigar todas las
determinaciones historicas que se condensan en la mercancia, incluidas, por
supuesto, las de la “historia natural”, en tanto la mercancia demuestra ser la sintesis
de nuestro metabolismo con aquello que se conoce abstractamente como
“naturaleza”.'3

En contraposicion absoluta a lo que plantearia el althusserismo casi cien anos
después, el descubrimiento de las determinaciones del valor y sus formas, expuestas
en El capital, no era sino el climax del proyecto de investigacién iniciado por el “joven
Marx”. Desde aquella cima alcanzada se iluminaba claramente el camino que condujo
a la conquista de lo que Althusser denominé —en su apologia esotérica del

Ciudad Auténoma de Buenos Aires, Colihue, 2015, p. 142). La mediacion descubierta por Marx y que
constituye dicha solucion es clara:

La industria es la relacién histérica real de la naturaleza y, por ende, de las ciencias naturales,
con el hombre; si es concebida, pues, como revelacion exotérica de las capacidades esenciales del
hombre, también es comprendida la esencia humana de la naturaleza, o la esencia natural del
hombre; por ello, las ciencias naturales pierden su orientacién abstractamente material, o, antes
bien, idealista, y 1a base de las ciencias humanas se convierte —como ha llegado a serlo ya ahora,
aunque en una forma alienada— en base de la vida realmente humana [...] La historia toda es la
historia de preparacion y desarrollo del proceso por el cual el ‘hombre’ se convierte en objeto de

la conciencia sensorial y la necesidad del ‘hombre en cuanto hombre’ se convierte en necesidad.

La historia misma es realmente una parte de la historia natural del devenir hombre de la

naturaleza. Las ciencias naturales subsumiran luego las ciencias humanas, del mismo modo en

que las ciencias humanas subsumiran las ciencias naturales: habra una tinica ciencia (ibid., pp.

151-152).

Cabe preguntarse como fue posible que Marx sintetice las determinaciones historicas del
conocimiento objetivo como autoconocimiento de la naturaleza, a tal punto de hacer un pronoéstico que
—si bien en nuestros dias cobra cada vez mas sentido frente a la crisis crénica del caracter teoérico-
disciplinar de la ciencia (Ihigo Carrera, J.: El capital: razén histérica, sujeto revolucionario y
conciencia, Buenos Aires, Imago Mundi, 2013, pp. 237-285)— a todas luces marchaba a contracorriente
del desarrollo inmediato de la produccién cientifica de su tiempo. Como sabemos, el siglo XIX (con
especial énfasis en el terreno del conocimiento de las determinaciones sociales) va a ser un momento
bisagra en la division, subdivision y profesionalizacion del trabajo cientifico. Para comenzar a indagar
en esta pregunta, resultan de vital interés las observaciones del GCEP en torno a la subjetividad
productiva de Marx (GCEP: “Critica del concepto de clase obrera en El Capital de Karl Marx.
Investigacion sobre las determinaciones mas simples de la subjetividad revolucionaria”, en Sintesis, N.
1, 2025. pp. 162-163).

13 Habiendo descubierto a la industria como la autoconciencia de la naturaleza y la mercancia-capital
como nuestra propia conciencia enajenada, el nexo inmanente de todas las determinaciones de lo real
quedaba absolutamente demostrado: “Puede verse que la historia de la industria y la existencia objetiva
que ha asumido la industria es solo el libro abierto de las capacidades esenciales del hombre, es la
psicologia humana sensorialmente disponible, que hasta ahora no ha sido concebida en relacion con la
esencia del hombre, sino siempre solo en una relacién externa de utilidad, porque —en la medida en que
se movia solo en el marco de la alienacién— solo se sabia interpretar la existencia universal del hombre,
la religién, o la historia en su esencia abstracta y universal, como politica, arte, literatura, etc., en cuanto
realidad de las capacidades humanas esenciales y en cuanto actos genéricos del hombre. En la industria
corriente, material [...] tenemos ante nosotros, bajo la forma de objetos sensoriales, ajenos, titiles, bajo
la forma de la alienaci6n, las capacidades esenciales del hombre objetivadas” (Marx, K.: op. cit., p. 150).

73



GEMH

fragmento4— como “continente de la Historia”. En primer lugar, porque los términos
de “base econOmica” y “superestructura”, tan explotados por el filosofo francés,
sintetizaban metaféricamente el resultado esencial alcanzado hasta entonces por Marx
a lo largo de sus estudios sobre la enajenacion del trabajo, esto es: el hecho de que las
formas ideoldgicas de conciencia son la expresion de la contradiccion del trabajo
consigo mismo, y que sus mutaciones responden unilateralmente a dicho contenido:
La moral, la religion, la metafisica y cualquier otra ideologia y las formas de conciencia
que a ellas corresponden pierden, asi, la apariencia de su propia sustantividad. No tienen
su propia historia ni su propio desarrollo, sino que los hombres que desarrollan su
produccién material y su intercambio material cambian también, al cambiar esta
realidad, su pensamiento y los productos de su pensamiento. No es la conciencia la que
determina la vida, sino la vida la que determina la conciencia.'s

Ya en los inicios de la CEP, Marx descubria que si nunca “suena jamas la hora

29

solitaria de la ‘altima instancia™ de la economia,'® es porque no existe tal “Gltima
instancia”, sino que todas las instancias humanas son el desarrollo de la economia
misma: cada una de ellas es su expresion inmanente,'” “no tienen su propia historia”.
Mas atan, como si no fuera demasiado, se ponia asi de manifiesto que no existe ningin
otro “continente” que no sea el de la historia:!8 ni la abstracta dimensién psiquica, ni
la abstracta dimension fisica.’9 Y aun asi, frente a semejante revolucion cientifica, el
marxismo, como necesidad del capital, no pudo evitar convertirse en una nueva

ideologia. La esencia del problema ya la especifico Marx con suma claridad:

El descubrimiento cientifico ulterior de que los productos del trabajo, en la medida en
que son valores, constituyen meras expresiones, con el caracter de cosas, del trabajo
humano empleado en su produccion, inaugura una época en la historia de la evolucion
humana, pero en modo alguno desvanece la apariencia de objetividad que envuelve a los
atributos sociales del trabajo. Un hecho que sélo tiene vigencia para esa forma particular
de produccién [...] tanto antes como después de aquel descubrimiento se presenta como
igualmente definitivo ante quienes estdn inmersos en las relaciones de la produccion de
mercancias, asi como la descomposiciéon del aire en sus elementos, por parte de la
ciencia, deja incambiada la forma del aire en cuanto forma de un cuerpo fisico.2°

En otras palabras, por mas conocimiento cientifico que uno tenga del fetichismo de
la mercancia, eso no modifica en nada el hecho de que su relacion social sigue
existiendo bajo la forma de un objeto que determina su conciencia. Por el contrario,

14 De Ipola, E.: Althusser, el infinito adiés, Buenos Aires, Siglo Veintiuno Editores, 2007.

15 Marx, K, y Engels, F.: La ideologia alemana, Madrid, Akal, 2014, p. 21.

16 Althusser, L.: La revolucion teérica de Marx, México, Siglo XXI, 2021, p. 93.

17 Marx, K.: op. cit., pp. 142-143.

18 “Reconocemos solamente una ciencia, la ciencia de la historia” (Marx, K. y Engels, F.: La ideologia
alemana, Buenos Aires, Santiago Rueda Editores, 2005, p. 676).

19 Althusser, L.: "La filosofia: arma de la revolucién", en Althusser, L. y Balibar, E.: Para leer El
capital, México, Siglo XXI, 2004, p. 8.

20 Marx, K.: El capital..., p. 91.

74



Sintesis | N. 1 | Octubre 2025

representarse que la toma de conciencia del caracter fetichista de la produccion
mercantil implica la superacion de la conciencia enajenada, constituye la expresiéon
mas extrema de la reproduccién del fetichismo.2! Y es aqui donde debemos volver a
nuestro punto: la forma en que el marxismo se fue enfrentando histéricamente a dicho
descubrimiento y el modo en que reinterpret6 en cada caso la relaciéon entre la CEP y
el materialismo historico a la medida de las necesidades del capital. Volvamos a
observar con més detalle las tres posiciones ya senaladas.

En el caso del marxismo tradicional, como hemos dicho, se puede advertir una clara
inversién de los términos. En las obras de los principales referentes teéricos marxistas
de la IT Internacional, el problema del fetichismo de la mercancia —mas all4 de algunas
referencias formales aisladas— brill6 por su ausencia. En un momento donde la clase
obrera europea se estaba organizando como nunca antes para defender sus intereses y
demostraba, entre fines del siglo XIX y principios del XX, su profundo poderio politico
en la lucha de clases, la cuestiéon del fetichismo era considerada como un problema
menor, o bien, en el peor de los casos, como pura escolastica. La clase obrera estaba
verificando “en la practica” las verdades cientificas del materialismo histérico.22 El
analisis de la economia capitalista y su desarrollo podia ser considerado como un
elemento subsidiario de esta teoria global de la historia humana. De este modo, “el
énfasis puesto sobre las condiciones econémicas”, sefialaria Karl Kautsky, era “un
corolario necesario de la concepcion materialista de la historia”.23 En palabras de
Gueorgui Plejanov, lejos de ser su critica absoluta, lo de Marx fue una “contribucion a
la economia politica”, que no era “otra cosa que una parte integrante de la doctrina
denominada materialismo historico”,24 la cual superaba finalmente el “fetichismo de
los economistas”.25

Desde la 6ptica marxista de la II Internacional, entonces, el movimiento obrero
organizado estaba tomando su destino politico en sus propias manos, a tal punto que
en 1914 se declaraba la guerra a si mismo. Aquellos que apelaron a la “traiciéon” de los
oportunistas socialdemocratas para explicar esta paradoéjica carniceria, no dejaron de
reproducir los mismos presupuestos: Marx le habria prestado “servicios
imperecederos” a la “economia politica tebrica”,2¢ a partir de la “enorme conquista del
pensamiento cientifico” que significaba el materialismo histérico (fundado, a su vez,

21 Cabe aclarar, desde ya, que no estamos diciendo que Marx no haya caido en esta mistificacion del
proceder cientifico; de hecho, este articulo pretende constituirse en una evidencia sistemética en este
sentido.

22 Kautsky, K.: Les trois sources du marxisme. L'oeuvre historique de Marx, Paris, Spartacus—
Cahiers mensuels, 1969, pp. 5-39.

23 Kautsky, K.: Origenes y fundamentos del cristianismo, Buenos Aires, El Cid editor, 1974, p. 8.

24 Plejanov, G.: Obras escogidas, Tomo I, Buenos Aires, Editorial Quetzal, 1964, p. 410.

25 Ibid., p. 622.

26 Luxemburgo, R.: La acumulacién del capital. Estudios sobre la interpretacién econémica del
imperialismo, Madrid, Cenit, 1933, p. 5.

75



GEMH

en la filosofia del materialismo dialéctico).2” El problema, entonces, no eran las armas
teoricas, sino la forma de usarlas: las tacticas y estrategias en el terreno de la lucha de
clases. El verdadero obstaculo para la construccion del socialismo lo constituian los
capitalistas, los terratenientes y los traidores de clase.

Es inevitable reparar aqui en la matriz engelsiana subyacente tanto en los referentes
marxistas de la II Internacional como en las figuras dominantes de la naciente
Komintern. En primer lugar, la sintesis de Engels aval6 la pretension de universalidad
de la teoria marxista, desde la dialéctica de la naturaleza hasta la dialéctica del capital,
pasando por la dialéctica de la historia. En segundo lugar, su formalizacion légico-
historica de El capital, borr6 del mapa las determinaciones de la primera seccién del
Tomo I, referidas precisamente a la investigacion del valor como nuestra relacion
social. Desde esta interpretacion, en toda esta primera seccion Marx se estaria
refiriendo a las determinaciones de un estadio historico superado: el ficticio “modo de
produccion mercantil simple”.28 El problema del trabajo enajenado quedaba atrés,
incluso cronologicamente; el centro de la escena lo ocupaba el dominio de la clase
capitalista y su opresion sobre la clase obrera. Por tltimo, los términos de “autonomia
relativa” y “determinaciéon econémica en ultima instancia”, incrustados por Engels en
la metéfora arquitectonica de base y superestructura,29 desfiguraron completamente el
sentido mismo de la determinaciéon y habilitaron cada vez mas los anAlisis
politicistas.3° Lenin lograria la sintesis mas plena de esta matriz: si la ley del valor fue
“quebrantada” en la “fase superior del capitalismo”,3! los nexos entre la forma-Estado
y los descubrimientos de Marx expuestos en la primera seccion de El capital, podian
ser completamente ignorados. El Estado, como forma transhistérica, podia ser
concebido ahora, y sin lugar a dudas, como una “herramienta” de la clase dominante.32
Como un instrumento externo, podia ser tomado en sus manos por la clase obrera para
“construir” el socialismo. Un Estado socialista era posible: la doctrina del materialismo
histérico habia nacido justamente para fundamentarlo.

27 Lenin, V.: The three sources and three component parts of Marxism, Vol. 1, Foreign Languages
Press, 1977; Materialismo y empiriocriticismo, Montevideo, Ediciones Pueblos Unidos, 1948, p. 371.

28 Engels, F.: “La Contribucién a la critica de la economia politica de Karl Marx”, en Marx, K.:
Contribucién a la critica de la economia politica, Buenos Aires, siglo xxi editores, 2016; Arthur, C.:
“Against the Logical-Historical Method: Dialectical Derivation versus Linear Logic”, en Moseley, F. y
Campbell, M.: New Investigations on Marx’s Method, Nueva Jersey, Humanities Press, 1997; Robles
Baez, M.: “La influencia del método l6gico-histérico de Engels en las interpretaciones sobre el objeto de
la seccion primera de El capital de Marx: critica y propuesta”, en Economia: Teoria y Practica, N. 11,
1999.

29 Engels, F.: “De Engels a Konrad Schmidt, 5 de agosto de 1890”, “De Engels a J. Bloch, 21 de
septiembre de 1890” y “De Engels a Konrad Schmidt, 277 de octubre de 1890”7, en Marx, K. y Engels, F.:
Correspondencia, Buenos Aires, Cartago, 1973; Rochabrin, G., “Base y superestructura en el ‘Prefacio’
y en El capital”, en Batallas por la teoria. En torno a Marx y el Pertl, Lima, IEP, 2007, p. 126.

30 Carr, E.: 1917. Antes y después (La revolucién rusa), Madrid, Sarpe, 1985.

3t Lenin, V.I.: Obras Completas: Vol. XXIII, Buenos Aires, Cartago, 1970, p. 325.

32 Lenin, V.I.: El Estado y la revolucién, Buenos Aires, Anteo, 1975.

76



Sintesis | N. 1 | Octubre 2025

b) El hundimiento de la metafora

Con la consolidacién de la III Internacional y el ascenso del estalinismo, la
codificacibn marxista-leninista del materialismo historico logré invertir
completamente las determinaciones de la conciencia, al caracterizar el corazén de su
propia experiencia historica —la URSS— como “socialismo realizado”. Ahora, la
combinacion entre capitalismo monopolista de Estado y la dictadura del proletariado
convertia al valor, la mercancia y el dinero en puras “formalidades”, meras “unidades
de célculo” sometidas a la conciencia y voluntad libres de la clase obrera soviética.33
Por esta via, quienes como Isaak Rubin,34 Gyorgy Lukacs3s y Yevaguenis Pashukanis3®
pretendieron revitalizar la pregunta por la enajenacion de la conciencia en la mercancia
fueron acusados de idealistas reaccionarios o directamente perseguidos y fusilados.
Esto es, la unidad del asalto al Estado zarista y la centralizacion del capital en manos
de la clase obrera soviética enterr6 la problematica del fetichismo de la mercancia, y
con ella a todo aquel que se enfrentara a la determinacién objetiva de su propia
subjetividad. Con la eliminacién de los terratenientes y la clase capitalista, ahora
debian sublimarse las evidencias empiricas de todas las formas del capital: sus
expresiones juridicas como la propiedad personal y puablica, la ciudadania, el Partido,
el Estado, la Constitucion Nacional; sus expresiones ideoldgicas como los valores de la
libertad y la igualdad y, sobre todo, por supuesto, su contenido econémico: la
circulacion generalizada de mercancias, el dinero y el trabajo asalariado, y, por tanto,
la explotacion més descarnada y la represion de la clase obrera sobre si misma.3”

Ante los horrores de la experiencia soviética, tan so6lo algunos “marxistas
occidentales” pudieron darse el lujo de volver a prestar atenci6on al problema del
trabajo enajenado.38 Pero no para lograr explicar el rumbo necesario de la primera

33 Bujarin, N.: Teoria econémica del periodo de transicién, Cérdoba, Pasado y Presente, 1972, pp. 23
y 55; Preobrazhenski, E.: La nueva economia, Barcelona, Ariel, 1970, pp. 130 y 190; Academia de
Ciencias de la URSS: Manual de Economia Politica, Buenos Aires, Editorial Fundamentos, 1962; Stalin,
J.: Acerca del marxismo en la lingiiistica, Montevideo, Instituto Cultural Uruguayo-Soviético, 1950.

34 Rubin, I.: Ensayos sobre la teoria del valor de Marx, Buenos Aires, Marat, 2022.

35 Lukéacs, G.: Historia y conciencia de clase. Estudios de dialéctica marxista, Buenos Aires,
Ediciones RyR, 2013.

36 Pashukanis, E.: Teoria general del derecho y marxismo, Barcelona, Labor, 1976.

37 Ifigo Carrera, J.: op. cit., pp. 125-136.

38 Las explicaciones méas destacadas sobre las causas historicas que hicieron posible el surgimiento
del marxismo occidental no pudieron eludir la seductora apelaciéon al politicismo abstracto del
marxismo tradicional (Jay, M.: Marxism and Totality: the adventures of a concept from Lukdcs to
Habermas, Berkeley, University of California Press, 1984; Anderson, P.: op. cit., pp. 70-86). Segin Perry
Anderson, esta tendencia surgi6é durante el periodo de entreguerras (1918-1939), cuando un sector de
intelectuales marxistas de la Mitteleuropa, inmerso en un clima de derrotas politicas —el fracaso de la
revoluciéon mundial, el ascenso del estalinismo y el fascismo—, propuso una revision total de la herencia
marxista para fundar una nueva politica revolucionaria liberada de los diversos “reduccionismos” de la
IT y IIT Internacional. Segtin el historiador inglés, los marxistas occidentales nunca superaron el clima
de la derrota. Es mas: la derrota se transformé en el presupuesto no explicitado de todas sus
producciones. Por estos motivos, se gener6 un tipo de produccidén intelectual encerrada en el &mbito
universitario, totalmente desvinculada de las masas y del movimiento concreto de la lucha de clases. Los

77



GEMH

experiencia historica de una dictadura obrera por su enajenacion en el capital, sino
para condenarla y extremar atin mas la naturalizacién de la conciencia libre39 —o bien,
en los casos mas pesimistas, para poner en duda la posibilidad misma del socialismo
como superacién de la enajenacion.4° Asi como la III Internacional habia acusado de
“deterministas/economicistas” a sus predecesores socialdemocratas, los marxistas
occidentales necesitaron hacer lo suyo con la ortodoxia estalinista. El problema todavia
no residia en el materialismo histoérico en cuanto tal —aunque debia ser aderezado con
viejas y nuevas hierbas filosoficas—, sino en su confusién con las ciencias de la
naturaleza. Se quebraba asi la matriz engelsiana.4* El marxismo debia superar la
“reificacion” del “positivismo burgués”, recuperando el nexo de Marx con Hegel,
profundizando asi en el problema metodoldgico. Ironicamente, la rehegelianizacion
del materialismo historico terminé por rechazar la “totalidad inmanente” de sujeto y
objeto, esto es, del ser humano con la naturaleza.42 La imagen arquitecténica que

dilemas filos6ficos —con especial énfasis en el fenémeno de la alienacién y la problemética
metodologica— y las cuestiones estéticas y culturales reemplazaron la discusion acerca de los problemas
estratégicos para la toma del poder. Asi, para Anderson, todos estos nuevos marxistas terminaron
reemplazando el socialismo cientifico de Marx por un socialismo melancélico, y al pensador marxista —
que escribia en las trincheras de la lucha de clases— por las almas bellas que concebian la tarea
intelectual como una mera critica de la cultura (ibid., pp. 118-131).

No obstante, el llamado andersoniano a un “retorno” al marxismo clésico, esa tradicion intelectual
que pensaba la “situacion concreta” y que, por tanto, estaba especialmente dispuesta a integrar el
analisis econémico como momento primario en sus desarrollos, no pudo evitar la recaida en la misma
inversi6on que denunciaba. Para criticar a los marxistas occidentales, no apel6 siquiera a los desarrollos
del marxismo clasico que se figuraba, sino inicamente a los mismos principios de la tradicién que
pretendia superar. Anderson no se propuso en ningiin momento explicar el marxismo occidental desde
las determinaciones de la base econémica, sino que se dispuso a enumerar toda una serie de fenémenos
superestructurales como “causas” tautologicas de un fenémeno superestructural. En esencia, la derrota
politica explicaba la derrota ideoldgica, la cual a su vez explicaba las nuevas derrotas politicas. En otras
palabras, Anderson procedi6 en los mismos términos en que defini6 al marxismo occidental, esto es, de
manera contraria al marxismo clasico que él crey6 encontrar: en lugar de explicar la conciencia a partir
del ser social, pretendié explicar el ser social a partir de la conciencia. Para indagar sobre las bases
técnicas del capital que permitieron esta inversion ideologica, tanto como la de la IT y III Internacional,
ver: Ifiigo Carrera, J.: op. cit., caps. 1y 2.

39 Korsch, K.: Marxismo e filosofia, Rio do Janeiro, Editora UFRJ, 2008, pp. 156-157; Goldmann, L.:
Lukdacs y Heidegger: hacia una filosofia nueva, Buenos Aires, Amorrortu, 1977, pp. 76-79; Marcuse, H.:
Eros y civilizacion, Madrid, Altaya, 1983, pp. 126-127; Sartre, J. P.: Critica de la razon dialéctica,
Buenos Aires, Losada, 1963, p. 155 y Bloch, E.: El principio esperanza, Madrid, Aguilar, 1983, p. 509.

40 Adorno, T. y Horkheimer, M.; Dialéctica de la Ilustracién, Madrid, Trotta, 1998; Adorno, T.:
Dialéctica Negativa, Madrid, Taurus, 1975, pp. 374-376; Minima moralia. Reflexiones desde la vida
dafiada, Madrid, Taurus, 2001, p. 179; Marcuse, H.: op. cit., p. 48.

41 Frente al infantilismo del marxismo occidental de querer ver en Engels al Judas de esta historia,
cabe aclarar que el rechazo de la pretensién de universalidad absoluta del método dialéctico en Marx es
unicamente posible si se censura su lectura (Piedra Arencibia, R.: “Dos vidas, un pensamiento. Acerca
de la relacién Marx-Engels”, en Martinez, O. (coord.): Friedrich Engels. Dialéctica, naturaleza y critica
de la economia politica, Lima, Editorial Ande, 2020, pp. 23-58). Muy por el contrario, podemos decir
que Engels mas bien suaviz6 dicha pretensién, haciéndola digerible para la divisi6én y autonomizaciéon
disciplinar del siglo XIX (que se profundizaria, como sabemos, en la siguiente centuria). El método de
Marx y sus investigaciones, en lugar de dirigirse a la abolicion de las disciplinas cientificas, habrian sido
segin Engels un aporte para el desarrollo de las mismas (Engels, F.: Anti-Diihring. La revolucion de la
ciencia por el sefior Eugen Duhring, México, Grijalbo, 1968; Engels, F.: El origen de la familia, la
propiedad privada y el Estado, Bogota, Panamericana Editorial, 1996).

42 Lukacs, G.: Para uma ontologia do ser social, Macei6, Colectivo Veredas, 2018, p. 227; Gramsci,
A.: Notas sobre Magquiavelo, sobre la politica y sobre el Estado moderno, Madrid, Nueva Visién, 1980,

78



Sintesis | N. 1 | Octubre 2025

brindaba la metafora de base-superestructura ya no solo perdia el sentido de la
determinacion, sino que ahora se figuraba flotando en el aire, sin un suelo natural sobre
el cual erigirse.

Y es en este terreno donde encontramos la segunda posicion polémica respecto del
nexo entre la CEP y el materialismo historico. Frente a la reaccion althusseriana ya
mencionada, que condenaba la problematica “ideologica” de la enajenacién —propia,
al parecer, del marxismo hegeliano—,43 y que diseccionaba analiticamente la metafora
béasica para convertirla en un caleidoscopio spinoziano sobredeterminado,44 aparecia
el desafio interpretativo del marxismo cultural britanico. En un intento lacido de
senalar la materialidad misma de las formas superestructurales, terminaron por
rechazar la critica inmanente de la economia politica como una “trampa”,45 o peor atn,
como una secrecion maligna que debia ser extirpada del seno del materialismo
histérico.46 En una suerte de espiral metaforolégica, caracterizaron los términos
figurativos de “base” y “superestructura” como una proyeccién anacronica de las
categorias propias de la sociedad capitalista sobre el resto de la historia humana.47
Paradojicamente, tanto la defensa estructuralista como el rechazo culturalista de la
metafora bésica, en una constante mutilacion de lo que parecia ser ya un cadaver
teorico, le abrian el juego en conjunto al Imperio de la Metéfora: el marxismo devenia
en post-marxismo —o en posmodernismo a secas.48 La miseria de la teoria se
expresaba como nunca antes en la historia.

Sin embargo, en plena “crisis terminal”, después del crematorio de los textos de
Marx —celebrado al son de la différance— resurgia de sus cenizas una vez mas la critica
de la economia politica.

pp- 41-42; Korsch, K.: op. cit., pp. 59-61; Sartre, J. P.: op. cit., p. 81; Goldmann, L.: Para una sociologia
de la novela, Madrid, Ayuso, 1975, p. 30; Adorno, T.: op. cit., pp. 319-320; Marcuse, H.: Razén y
revoluciéon. Hegel y el surgimiento de la teoria social, Madrid, Altaya, 1993, p. 36 y Horkheimer, M.:
Teoria Critica, Buenos Aires, Amorrortu, 2003, p. 82.

43 Althusser, L.: La revolucién..., p. 59; “Guia para leer EI capital (Prefacio a la edicion francesa del
libro I de El capital)”, en Dialéktica. Revista de filosofia y teoria social, Afio I, N. 2, 1992; Marx dentro
de sus limites, Madrid, Akal, 2003.

44 Steimberg, R.: El concepto althusseriano de sobredeterminacién: un camino real en la
problemdatica estructuralista, Los Polvorines, Universidad Nacional de General Sarmiento, Instituto del
Desarrollo Econémico y Social [Tesis de Maestria], 2014.

45 Thompson, E.:, Miseria de la teoria, Barcelona, Critica, 1981, pp. 99, 106, 250-251.

46 Ibid., p. 110; Sazbobn, J.: “Dos caras del marxismo inglés. El intercambio Thompson-Anderson”, en
Punto de Vista, N. 29, 1987, p. 18.

47 Williams, R.: Marxismo y literatura, Buenos Aires, Las Cuarenta, 2009, pp. 103-114 y 191;
Thompson, E.: op. cit.; “Las peculiaridades de lo inglés”, en Historia Social, N. 18,1994, pp. 42, 51y 52;
Tradicion, revuelta y consciencia de clase. Estudios sobre la crisis de la sociedad preindustrial,
Barcelona, Critica, 1984, p. 19; Cosic, N.: “Edward P. Thompson, Raymond Williams y la obsesién por
la metafora. Los caminos del materialismo cultural”, en Inter Litteras, N. 7 [en prensal].

48 Cainzos Lopez, M.: “Clase, accién y estructura: de E.P. Thompson al posmarxismo”, en Zona
Abierta, N. 50,1989, p. 169; Meiksins Wood, E.: ¢Una politica sin clases? El post-marxismo y su legado,
Buenos Aires, Ediciones RyR, 2013; Cosic, N.: “¢E.P. Thompson althusseriano? Elementos para
radicalizar la tesis Sewell en torno a las contradicciones entre teoria y practica historiografica en la obra
del historiador britanico”, en Historia y grafia, N. 60, 2023, pp. 221-264.

79



GEMH

c) Tercera y ultima posicion: la problematica neodialéctica

Por supuesto, todos los rituales de las tribus posmodernas alrededor del fuego
alimentado con los infinitos fragmentos del corpus marxista, no dejaron de estar
absolutamente determinados —ni antes, ni después— por el propio desarrollo del
capital. Ya en la década de 1970 se pusieron claramente de manifiesto las implicancias
de la nueva division internacional del trabajo sobre la subjetividad politica de la clase
obrera mundial. Como sefiala JIC, sobre la base de la computarizacion del proceso de
ajuste de la maquinaria y la robotizaciéon de la linea de montaje, el capital comenzo a
acumularse “imponiendo una creciente fragmentacion internacional de la clase obrera
en base a la fragmentacién de la subjetividad productiva con que requiere a la fuerza
de trabajo”.49 Esta nueva revolucion técnica del capital se realiz6, como todas sus
transformaciones, a través de la lucha de clases. En este caso, bajo la forma de la
derrota historica de la clase obrera frente a la burguesia en el dltimo tercio del siglo
XX. Sobre esta nueva estructura técnica, el capital logré “expandir su escala de
acumulaciéon pasando por encima de las fronteras nacionales”.5°

El impacto de esta revolucion técnica en la URSS fue definitivo: su capital no pudo
“desprender fragmentos de si para ponerlos a valorizar en otros paises sin chocar
violentamente con la apariencia —necesaria para su valorizacion general— de ser la
superaci6on misma de la apropiacion de plusvalia”.5! La teoria marxista-leninista habia
agotado toda su potencia como portadora de la ideologia del capital absolutamente
centralizado en manos del Estado. Por su parte, en los ambitos de acumulacion de
Europa Occidental, la tendencia a la reproduccion relativamente universal de la fuerza
de trabajo por medio del llamado “Estado de Bienestar” le abria el paso a la produccion
crecientemente diferenciada entre la subjetividad productiva degradada y la
subjetividad expandida de sus respectivas poblaciones obreras.52 Todos los intentos de
reformulacion teoérica del materialismo historico, entonces, demostraron también su
impotencia para evitar la crisis, rindiéndose casi por completo —a regafiadientes o con
gusto— frente a la teoria posmoderna.

En sintesis, el posmodernismo junto con el neoliberalismo se complementaron en
su oposicion para expresar ideolégicamente este doble movimiento inmanente del
capital: la transnacionalizaciéon de la acumulacion sobre la base de la diferenciacion
nacional e internacional de la reproduccion de la fuerza de trabajo. Las nuevas teorias
criticas post-marxistas ya no solo demostraron desembozadamente la impotencia de
la teoria misma para reconocer sus propias determinaciones, sino que ademas se
regodearon en esa agonia de la produccion del conocimiento cientifico sobre los

49 Ifiigo Carrera, J.: op. cit., p. 228.
50 Ibid., p. 114.

51 Ibid., p. 73.

52 Ibid., p. 70.

80



Sintesis | N. 1 | Octubre 2025

fundamentos materiales de la sociedad. Desde esta oOptica, la ciencia result6 ser un
género literario méas, condenable éticamente por su caracter represivo. La clase obrera
fue caracterizada como una identidad autopercibida méas, es decir, como la
construccién discursiva de un personaje ficticio que debia ceder ahora su monopolio a
las infinitas identidades posibles. Y la revolucion socialista, en definitiva, demostraba
tan solo ser un relato mas, con lo cual una dictadura obrera ya no tenia sentido: si el
poder ya no tenia “centro”, tomar el Estado o escribir un poema eran lo mismo.

Pero por mas desolador que parezca el panorama de los altimos cincuenta anos, a
pesar de las ilusiones del triunfo neoliberal del “fin de la historia”, de la esquizofrenia
posmoderna de las “multiples historias”, o de la esperanza teérica marxista de volver a
los viejos buenos tiempos, el desarrollo de las potencias histéricas del capital y, por
tanto, el desarrollo de las potencias revolucionarias de la clase obrera, siguieron su
rumbo determinado hacia delante. El caracter historico-universal del capital es hoy
maés palpable que nunca; su potencia para desarrollar las fuerzas productivas, més
todavia. El hecho de que se trata del sujeto global enajenado de la produccién y el
consumo sociales sélo puede ocultarse a costa de reproducir la forma teédrica-
disciplinar del conocimiento cientifico, que alli donde no se dedica a festejar su
impotencia, ya no sabe a qué mito o leyenda apelar para sostener sus fronteras. La
necesidad de “una uinica ciencia” no puede ser hoy més evidente.

Nuevamente, fue el desarrollo contemporaneo del proyecto de la CEP lo que volvi
a poner sobre sus pies, una por una, a todas estas formas ideologicas. La explosion
posmoderna de la totalidad en infinitos fragmentos no hizo més que revitalizar la
investigacion sobre la unidad de las diferencias. Nos referimos aqui especificamente a
todos los nuevos estudios sobre la relacion Marx-Hegel que se vienen desarrollando en
las dltimas décadas. Ya incipientemente en los afios 1970 sobre la base de la obra
madura de Adorno y una relectura de Rubin y Pashukanis, pero cada vez con mayor
fuerza desde los inicios del nuevo milenio, corrientes tales como la Neue Marx
Lektiire,53 el Marxismo Abierto,54 la Nueva Dialécticass y la Critica Practica,5¢ entre

53 Backhaus, H.: “La dialéctica de la forma de valor”, en Dialéctica, Vol. 4, 1978; Reichelt, H.: “From
the Frankfurt School to Value-Form Analysis”, en Thesis Eleven, Vol. 4, N. 1, 1982; Heinrich, M.: Critica
de la economia politica. Una introduccién a El capital de Marx, Madrid, Escolar y Mayo, 2008.

54 Bonefeld, B., Gunn, R., y Psychopedis, K.: Open Marxism. Vol. I: Dialectics and History, London,
Pluto Press, 1992; Open Marxism. Vol. II: Theory and Practice, London, Pluto Press, 1992; Open
Marxism. Vol. III: Emancipating Marx, London, Pluto Press, 1995.

55 Smith, T.: The logic of Marx's capital. Replies to Hegelian Criticism, New York, State University
of New Tork Press, 1990; Robles Baez, M. (comp.): Dialéctica y capital, Buenos Aires, Ediciones RyR,
2014; Scatollini, D.: La Nueva Dialéctica y la légica del capital, Cébrdoba, Universidad Nacional de
Cordoba [Tesis de Licenciatura], 2016, cap. 2; Arthur, C.: The Spectre of Capital. Idea and Reality,
Boston, Brill, 2022.

56 Tiiigo Carrera, J.: El conocimiento dialéctico. La regulacién de la accién en su forma de
reproduccién de la propia necesidad por el pensamiento, Buenos Aires, CICP, 1992; El capital... op. cit.
y Conocer el... op. cit.; Starosta, G.: Marx’s Capital, Method and Revolutionary Subjectivity, Boston,

81



GEMH

otras,5” fijaron su atencion en el vinculo metodologico ya ineludible entre El capital y
la Ciencia de la l6gica, avanzando asi en el reconocimiento de las determinaciones méas
simples del capital como sujeto enajenado de la vida social contemporanea y
demostrando, con menor o mayor potencia en cada caso, el autodesarrollo de todas
sus formas.58 En particular, estas nuevas investigaciones sobre el método dialéctico
permitieron finalmente exponer el problema esencial del llamado “método 16gico-
historico” —asumido virtualmente por toda la teoria marxista—, al desmontar casi de
forma definitiva la representacion fetichista de la existencia historica de un “modo de
produccion mercantil simple” y, por tanto, la existencia de la sustancia-valor en el
precapitalismo.59 En sintesis, toda esta nueva tendencia potencié aun mas la
comprension de la radical historicidad del capital.

Ahora bien: es justamente en el seno de las discusiones de estas nuevas corrientes,
en la apertura de toda una nueva probleméatica que podemos denominar
“neodialéctica”, donde encontramos la tltima de las posiciones mas distintivas frente
al materialismo historico. Al igual que en el caso del marxismo cultural britanico, aqui
también se puso en jaque las dificultades de la metafora de base y superestructura
como modelo para un anélisis social transhistorico; pero de modo diametralmente
opuesto a los planteos de autores como Thompson, Williams o Wood, en la
problematica neodialéctica destaca el rechazo mismo del materialismo histérico como

Brill, 2015; Starosta, G., y Caligaris, G.: Trabajo, valor y capital. De la critica marxiana de la economia
politica al capitalismo contemporaneo, Bernal, Universidad Nacional de Quilmes Editorial, 2017.

57 Es importante destacar la figura del historiador canadiense Moishe Postone en este marco. Aunque
el vinculo que establece entre la filosofia de Hegel y la critica de la economia politica de Marx no es tan
sistematico como, por ejemplo, en los desarrollos de la Nueva Dialéctica, si logra destacar el nicleo de
la cuestion: que so6lo a través de la l6gica hegeliana, Marx pudo desarrollar la tesis de que el capital es el
sujeto de la vida social moderna. Asimismo, la puesta en perspectiva de este nexo llevo a Postone a
enfatizar en la importancia cardinal que ostenta el problema del método en la critica marxiana de la
economia politica, al que lo caracterizé6 como una critica que “es inmanente a su objeto social”, es decir,
que “se fundamenta en el caracter contradictorio de la sociedad capitalista” (Postone, M.: Tiempo,
trabajo y dominacion social, Madrid, Marcial Pons, 2006, p. 203). En otras palabras, la critica del
capital es una forma del capital, una potencia creada por el despliegue de sus contradicciones internas.
Por este motivo, Postone plante6 que el sujeto revolucionario no se produce exteriormente al capital,
sino dentro de él. No obstante, como sefiala el camarada Angel Vivanco, la demostracién de esta
importante tesis acab6 negando su punto de partida (Vivanco, A.: “De la inmanencia a la exterioridad:
Moishe Postone y la superacion revolucionaria del capitalismo”, En Izquierdas, N. 51, 2022, pp. 15-22).

58 Si bien en parte del marxismo occidental, como ya sefialamos, se recuperd la relacién Marx-Hegel,
la conexibn entre El capital y 1a Ciencia de la l6gica fue muy débilmente indagada. Quienes han valorado
este vinculo, como Lukacs y Marcuse (Lukécs, G.: Marx, ontologia del ser social, Madrid, Akal, 2007;
Historia y conciencia de clase...; Marcuse, H.: Ontologia de Hegel y teoria de la historicidad, Barcelona,
Ediciones Martinez Roca, 1970; Razén y revolucién...), nunca abordaron el problema con la
sistematicidad y profundidad necesarias. Por ello, como ha observado Postone, los marxistas
occidentales compartieron los mismos presupuestos que sus antagonistas del Este: la creencia de que la
dominacion social capitalista se estructura a partir de relaciones directas entre las clases (Postone, M.:
op. cit., p. 48). Este hegelianismo “a la carta” les impidié reconocer el nucleo central de los
descubrimientos de Marx, esto es: que el capital es el sujeto dominante de la vida social en este modo de
produccion, y no una u otra clase.

59 Arthur, Ch.: op. cit.; Robles Béaez, M.: op. cit.; Smith, T.: op. cit., 94; y Scatollini, D.: op. cit.

82



Sintesis | N. 1 | Octubre 2025

desfiguracion fetichista de la CEP.%© En general, a la vez que se observa la separacion
entre las formas econémicas y las formas juridico-politicas en el modo de produccién
capitalista de acuerdo a la “cosificaciéon” de la forma-valor, se sefiala ambiguamente
que en el precapitalismo ambas formas se encontraban en una especie de “unidad”,é! o
bien, en los planteos méas extremos, que ni siquiera tiene sentido hablar de dichas
formas, en tanto las relaciones sociales de produccion se establecian directamente bajo
vinculos de dependencia personal.62

60 “[NJo hay en Marx invocacién alguna [...] al materialismo histérico ni a otras categorias
semejantes, que sdlo sirven para concebir a la materialidad real y a la historia real como otras tantas
abstracciones” (Inigo Carrera, J: El capital..., p. 277). Ver particularmente: Gunn, R.: “Against Historical
Materialism: Marxism as a First-order Discourse”, en Bonefeld, W., Gunn, R. y Psychopedis, K.: Open
Marxism, Vol. IL..., pp. 40 y 41. Gunn critica metodolégicamente el Prélogo por su naturaleza
“causalista”, es decir, por poner a las determinaciones del metabolismo social humano “en orden
ascendente”. Al contrario, una perspectiva “totalizadora” como la de él, reconoceria a los diferentes
estadios como “momentos distinguibles de la existencia social per se”, por lo que “lo dltimo podria
también venir primero”. Al criticar los modelos “género/especie”, Gunn busca dar con la inmanencia y
por eso critica al causalismo, precisamente por separar a las instancias en si como si no fueran la
totalidad misma: el “modo de existencia de un término puede ser otro término, sin resto (without
reminder)”. Asi, rechaza los abordajes recortados sobre las sociedades precapitalistas que se detienen
sobre “abstracciones etnologicas” como la religion, la familia, la magia, la economia y la produccién en
si mismas sin verlas en su determinacioén histéricamente especifica, y por tanto escindiéndolas de su
unidad. Sin embargo, la sociedad capitalista, de acuerdo a la “verdad de su falsedad” se presenta como
“la primera sociedad socioldgica en virtud del caracter fetichista de su objetividad. [...] S6lo la sociedad
capitalista es la sociedad materialista-histérica” (idem.).

61 Ver entre otros: Arthur, C.: “Towards a materialist theory of law”, en Critique. Journal of Socialist
Theory, Vol. 7, Issue 1, 1977, pp. 31-46; Fausto, R.: Légica e Politica, Tomo II, Sdo Paulo, Editora
Brasilense, 1987, pp. 44, 55 Y 58; Robles Baez, M.: “Marx and Postmodern Materialism: on the Subject
of Capitalism”, Massachussets, University of Massachussets-Amherst, 1996, pp. 23-24; Bonefeld, W.: La
razon corrosiva. Una critica al Estado y al capital, Buenos Aires, Herramienta, 2013, pp. 191-197;
Reuten, G.: “Karl Marx: his work and the major changes in its interpretations”, en Samuels, W., Biddle,
J., Davis, J. (Eds.): A companion to the History of Economic Thought, Oxford, Blackwell, 2003; The
Unity of the Capitalist Economy and State. A Systematic-dialectical exposition of the Capitalist State,
Leiden-Boston, Brill, 2019, p. 304; Rochabran, G.: Batallas por la teoria. En torno a Marx y el Perti,
Lima, IEP, 2007, p. 150; “Politica, Estado y sociedad en la experiencia historica peruana”, en Cavero, O.:
El poder de las preguntas. Ensayos desde Marx sobre el Perti y el mundo contemporaneo, Lima,
ACUCH Fondo Editorial, 2019, pp. 315-316.

62 Sj bien en la obra de JIC y de los demas exponentes de la Critica Practica, como veremos, se puede
deducir el rechazo de la existencia de la relacion de base y superestructura para el precapitalismo, no
encontramos ninguna explicitacion textual. S6lo podemos referir a sus exposiciones orales:

“[En el precapitalismo] hay una forma de organizarse el proceso de produccién social, donde yo
me pregunto si tiene sentido hablar de relaciones juridicas. Y ahi yo voy a problematizar todavia
maés respecto de la especificidad de las clases y ahora voy a avanzar en la especificidad de la
relacion econémica y la relacion juridica. Es claro que entre los individuos que no tienen vinculos
de dependencia personal hay una relacién indirecta que uno puede separar y llamar “relacién
econémica”; y hay una forma de esa relacién indirecta que uno puede separar analiticamente y
llamarla “relacion juridica”. En esta forma de organizar la produccion social, en primer lugar, no
hay relacién indirecta: son todas relaciones directas entre las personas, que giran en torno a la
organizacion del proceso de vida social. Lo mismo que la relaciéon econémica y la relacion juridica
en su unidad es la forma en que se organiza ese proceso de vida social, aca estas relaciones de
dependencia personal son la forma en que se organiza el proceso de vida social” (Ifiigo Carrera,
J.: “El capital: razoén historica, sujeto revolucionario y conciencia”, Seminario en CISOH, Clase 7,
Chile, 2017, 44:25-48:20, Disponible en:
https://www.youtube.com/watch?v=3mXMeZVHjkg&ab channel=cisohredes).

83


https://www.youtube.com/watch?v=3mXMeZVHjkg&ab_channel=cisohredes
https://www.youtube.com/watch?v=3mXMeZVHjkg&ab_channel=cisohredes
https://www.youtube.com/watch?v=3mXMeZVHjkg&ab_channel=cisohredes

GEMH

Lo que subyace en general a este rechazo del materialismo historico en los altimos
avances de la CEP es la concepcion de que el trabajo enajenado es una especificidad
del modo de produccion capitalista. Como intentaremos demostrar a partir de aqui,
esta concepcion, ya presente en Marx, reproduce una vez mas el fetichismo de la
mercancia. Entendemos que s6lo mediante la critica de esta representacién es posible
reproducir la unidad inmanente de todos los aspectos originales de la CEP —método
dialéctico, dialéctica de la naturaleza y materialismo histérico— en una forma superior
que libere definitivamente todas sus potencias. Para ello, en primer lugar, debemos
reponer los tltimos descubrimientos de la CEP respecto del fendbmeno mismo del
fetichismo de la mercancia.

2. Los limites absolutos de la problematica neodialéctica
a) Los aportes de la Critica Practica

Como sefiala Alejandro Fitzsimons, 3 estos altimos desarrollos de la CEP influidos
por la relectura de Rubin, repararon en el caracter objetivo de la mercancia como
relacidon social, esto es, reconocieron que el fetichismo mercantil no es un mero
problema de abstracta conciencia, una mera “ilusién” o “engafio” de los individuos que
actian “como si” las mercancias fueran portadoras de su propia relaciéon social. Tal
como Marx en su obra madura, al reconocer al capital como sujeto, superaron la
abstraccion infantil de suponer que se trata de una imposicion ideolégica de la clase
capitalista. Esto constituye, sin dudas, un avance sustancial respecto de los viejos
estudios marxistas occidentales sobre el fenomeno de la enajenaciéon. Sin embargo,
como también senala Fitzsimons, estos mismos desarrollos, por operar con la
representacion logica, precisan abstraer de dicha relacion social a la conciencia misma
de los productores de mercancias, volviendo a naturalizar la conciencia libre y
borrando del mapa el hecho de que dicha conciencia libre es la forma concreta de la
conciencia enajenada en la mercancia. Es asi como terminan por considerar a la
relacion entre conciencia y mercancia como una relacion causal®4 o, cuanto mucho, de
accioén reciproca, con lo cual terminan abstrayendo ambas formas y conectandolas
exteriormente.

Como ha descubierto JIC de modo original, la forma [égico-tedrica®s de la
conciencia —sea ésta formal o dialéctica— es ella misma una forma histérica del

®3 Fitzsimons, A: “¢Qué es el “fetichismo de la mercancia”? Un andlisis textual de la seccién cuarta
del capitulo primero de El capital de Marx”, en Revista de Economia Critica, N. 21, 2016, pp. 43-58.

64 Ibid., p. 23

65 Para una sintesis de las determinaciones de esta forma, ver: Ifiigo Carrera, J.: Conocer el capital
hoy..., pp. XIII-XXIII; Cosic, N. y Vivanco, A.: “La obra de Karl Marx como base para la superacién de
la l6gica dialéctica. Apuntes criticos sobre las bases metodologicas del CICP”, en Sintesis, N.1, 2025, pp.
45-46y 50.

84



Sintesis | N. 1 | Octubre 2025

conocimiento cientifico determinada especificamente por la produccién de valor.%¢ Es
esta misma forma particular del valor, como modalidad general de organizar la
produccion de plusvalor relativo, la que demostro llegar a sus limites entre fines del
siglo XX y principios del XXI. Este descubrimiento de la historicidad de la 16gica y la
teoria, como formas apologéticas del capital, constituye a la Critica Practica como el
momento contemporaneo mas desarrollado de la CEP en el marco de la “problematica
neodialéctica”, ya que demuestra en detalle los limites de la forma teorica de la ciencia
para la organizacion de la accidon politica revolucionaria, y que dichos limites so6lo
pueden ser superados por el desarrollo del método dialéctico; o a la inversa: que el
método dialéctico debe abandonar la piel muerta de la forma-teoria.

Lejos de seguir intentando desarrollar nuevas “teorias criticas” frente a los limites
actuales del conocimiento cientifico,®” de lo que se trata es de desarrollar la critica de
la teoria en cuanto tal, para seguir desplegando las potencias del conocimiento
objetivo. La forma légico-teodrica, en definitiva, ya ha demostrado toda su incapacidad
para seguir desarrollando la CEP; tal como senala JIC:

66 Thigo Carrera, J.: El capital..., cap. 7; “El método: de los ‘Grundrisse’ a ‘El capital”, Documento de
investigacion del CICP, 2013.

67 Los tltimos “giros materialistas” en la teoria critica y las perspectivas globales en la disciplina
histérica apuntan a captar la multiplicidad de determinaciones en juego a la hora de enfrentarse al
metabolismo social humano. Asi, autores como Roy Bhaskar, John Bellamy Foster o Kohei Saito reparan
en la necesidad de volver a observar aquello que para Marx y Engels ya era evidente, esto es: la
continuidad sustancial de la naturaleza en la humanidad. Del mismo modo, en el terreno de la Global
History se exige descentralizar el eje nacional como objeto de las ciencias sociales para reconocerlo en
su unidad mundial, o como dice Sven Beckert, aprehenderlo como “unidad de lo diverso”. Méas atn,
ciertas voces dentro de esta perspectiva —muchos referentes de la llamada “gran historia” o “historia
profunda”- reclaman el estudio de la humanidad en su desarrollo historico total y como punto de llegada
de la historia del universo. No obstante, como argumentaremos, todas las potencias de estas nuevas
perspectivas —junto a los tltimos desarrollos de la CEP— se estrellan siempre frente a los limites de su
propia forma, esto es, de su caracter logico-tedrico: en tanto se representan tautolégicamente a cada
determinacién como una simple afirmacion, la sustancialidad, o lo que es lo mismo, la unidad concreta
de las determinaciones, queda invertida como la sobredeterminacién extrinseca y, finalmente, aleatoria.

Como sefiala Nahuel Martin, siguiendo a Bhaskar, la nueva teoria critica no debe buscar “una
‘contradiccion tnica’ del capitalismo”, sino que a través del concepto de “sistema abierto” tan s6lo puede
orientarnos en “la pluralidad de mecanismos relacionados (biologicos, ambientales, propiamente
sociales, subjetivos, etc.) que codeterminan los fen6menos de la sociedad”. Del mismo modo, Sebastian
Conrad revela que la historia global también carece de unidad; es mas bien una “suma diversa” en donde
“no todo estd enlazado y conectado con todo”: “las estructuras [globales] enmarcan situaciones
especificas y hacen improbables ciertos cambios; no determinan la agencia humana”. En sintesis, como
también veremos, por mas “giros globales” y “materialistas” que llegue a dar la teoria critica para captar
la inmanencia de lo real, la exterioridad de sus analisis es congénita (Martin, F.: Ilustracién sensible.
Hacia un giro materialista en la teoria critica, Buenos Aires, Ediciones IPS, 2023, p. 244; Conrad, S.:
Historia global. Una nueva vision para el mundo actual, Barcelona, Critica, 2017, pp. 12, 22 y 2809;
Beckert, S.: El imperio del algodén. Una historia global, Barcelona, Critica, 2000, p. 21; Foster, J.: La
ecologia de Marx. Materialismo y naturaleza, Madrid, El viejo Topo, 2000; Christian, D.: Maps of
Time: An Introduction to Big History, Berkeley, University of California Press, 2004; Fernandez-
Armesto, F.: The World: A Brief History, New York, Pearson Prientice Hall Press, 2007. Bhaskar, R.: A
Realist Theory of Science, New York and Oxford, Routledge, 2008; Saito, K.: La naturaleza contra el
capital. El ecosocialismo de Karl Marx, Buenos Aires, Ediciones IPS, 2023).

85



GEMH

eso de que su conciencia libre es la forma en que se realiza su conciencia enajenada se le
presenta al productor de mercancias como algo légicamente absurdo. La conciencia libre
es la conciencia libre y la conciencia enajenada es la conciencia enajenada. A lo sumo, si
se plantea usar una légica dialéctica materialista, puede concebir a estas dos conciencias
como los dos polos que se afirman de manera excluyente uno respecto del otro, en una
relacion irreductible de antagonismo mutuo. Pero, asi como en este caso puede
concebirse a la conciencia concreta del productor como la lucha entre su conciencia libre
y su conciencia enajenada, la conciencia libre sigue siendo concebida como algo exterior
a la conciencia enajenada y viceversa. Otra vez, resulta logicamente inconcebible que la
conciencia libre sea la forma concreta de existir la conciencia enajenada.®8

Solo comprendiendo esta exigencia de la superacion de la logica, incluso en su forma
de “logica dialéctica materialista”, es posible comenzar a entender los
inconmensurables avances de la Critica Practica mds alla de Marx, no sélo en lo que
respecta a las determinaciones del capital,® sino en la recuperacion misma de la
inmanencia de su proyecto original, esto es: en la asimilacion del capital como devenir
de la historia natural. La conciencia humana es un resultado de dicha historia: es el
devenir del conocimiento meramente animal en un conocimiento que se sabe
conocimiento.”? El conocimiento mismo no es nada ajeno a la materia viva: es la forma
en que todo sujeto vivo desencadena un gasto limitado de su energia fisica para
reconocer las potencialidades de su entorno respecto de sus propias potencias; en otras
palabras: es la accién de organizar su accién de apropiarse efectivamente del medio.
Por supuesto, en tanto el conocimiento estd portado en el propio cuerpo, alli donde las
potencias del medio lo desbordan, los seres vivos no tienen otra forma de avanzar en
dicho conocimiento que no sea transformando su propio cuerpo, esto es,
evolucionando. Pero el ser humano, producto de esta evolucion, constituye el
afirmarse mediante la propia negacion de esta forma en que se desarrollan las
potencias de la materia viva: ya no meramente muta su cuerpo para avanzar en la
apropiaciéon del medio, sino que transforma el medio en un medio para si,
produciendo y operando medios de produccion; en una palabra: trabajando.

Tal como lo descubri6 Marx, es el desarrollo de las fuerzas productivas del trabajo
lo que explica la existencia de la conciencia y sus diferentes formas. En términos de
JIC:

El desarrollo de la capacidad humana para transformar el medio en un medio para si

toma forma en la creciente separaciéon instrumental, espacial, temporal y personal entre
la accion que abre un ciclo de metabolismo y el resultado que lo cierra reproduciendo al

68 Tiiigo Carrera, J.: Conocer el capital hoy..., p. 155.

69 Thiigo Carrera, J.: La renta de la tierra. Formas, fuentes y apropiacién, Buenos Aires, Ediciones
Imago Mundi, 2017; La formacién econémica de la sociedad argentina, volumen II. De la acumulacién
originaria al desarrollo de su especificidad hasta 1930, Santiago de Chile, Ariadna Ediciones, 2022; El
capital...; Conocer el capital hoy...; El conocimiento dialéctico...

70 Tfiigo Carrera, J.: Conocer el capital hoy..., pp. 36, 144.

86



Sintesis | N. 1 | Octubre 2025

sujeto humano. Llega asi un punto en que el conocimiento de la propia potencialidad
respecto de la potencialidad del medio s6lo puede realizarse como un proceso que se
conoce a si mismo en su propia potencialidad. Esto es, como un proceso de conocimiento
que se reconoce a si mismo como tal, como un proceso cuyo sujeto se sabe a si mismo un
individuo que esta conociendo. El proceso de gasto productivo de una porcion del cuerpo
para organizar el trabajo que abre el metabolismo humano toma asi una forma que le es
genéricamente propia: el conocer consciente, o sea, la conciencia. De modo que el sujeto
humano desencadena el gasto productivo pleno de su cuerpo porque sabe
conscientemente el fin de esta accion, esto es, como ejercicio de su voluntad consciente.
A partir de este desarrollo, el trabajo humano se determina como una accién consciente
y voluntaria.”

En sintesis, la conciencia es una forma sumamente desarrollada de la materia viva,
pero por ello mismo no deja de ser la accion de organizar la propia accion de apropiarse
del medio; en este caso: el trabajo de organizar el trabajo, esto es, la propia relaciéon
de produccion. La forma historica hasta ahora mas compleja que ha tomado la
conciencia es sin dudas el conocimiento cientifico, estructurado hasta hoy de forma
casi universal como conocimiento teérico. La teoria cientifica, sustentada sobre la
logica, es una forma enajenada de conocimiento, determinada por la relaciéon social de
produccion capitalista. Es la forma en que el capital, mediante sus personificaciones,
avanza en el conocimiento objetivo de las fuerzas naturales para objetivarlo en el
sistema de la maquinaria, y es la forma en que progresa sobre el reconocimiento
objetivo de las determinaciones del propio metabolismo social, para regular y
potenciar la produccién de plusvalor relativo. Como ha descubierto JIC —nuevamente,
mas alla de Marx—, son ciertos 6rganos especificos de la clase obrera los que hoy
despliegan y ejecutan este conocimiento,’? y son ellos mismos los destinados
materialmente a desarrollar formas superiores de conciencia.

Ahora bien: este nuevo “retorno” de la Critica Practica a la inmanencia del proyecto
original de la CEP contrasta de forma tajante con su rechazo del materialismo
histérico,”3 en sintonia con las demaéas corrientes neodialécticas. Esto se pone
claramente de manifiesto en su utilizacion técnica especifica de los términos de base y
superestructura unicamente para la sociedad capitalista,’4 y, como veremos, en la
caracterizacion del trabajo enajenado como un fenomeno exclusivo de esta sociedad.
En algin punto, esta reserva de los términos de la metafora marxiana junto con la
consideracion del trabajo enajenado como especificidad del modo de producciéon
capitalista, ilumina al mismo tiempo una ambigiiedad central en los desarrollos de
Marx: si la enajenacion del trabajo es un fenomeno propiamente capitalista, équé

71 Tiiigo Carrera, J.: op. cit., p. 36, énfasis propios.
72 Ihigo Carrera, J.: El capital..., pp. 9-49.

73 Ver nota al pie n°60.

74 Ver nota al pie n°62.

87



GEMH

sentido tiene hablar de una superestructura juridico-politica e ideologica para los
modos de produccion precapitalistas, si alli el trabajo se organizaba de forma directa?
Sin embargo, el problema de Marx refleja, a su vez, la propia ambigiiedad de la Critica
Practica para enfrentarse al desarrollo histérico precapitalista. Como veremos en
detalle, todo el problema —lo que caracteriza, en definitiva, el nucleo de la
problematica neodialéctica— se condensa en la forma misma en que se esta
reconociendo la contradiccion en la relacion entre trabajo y conciencia, y, mas
particularmente, entre produccion e ideologia.

Como proponemos demostrar de aqui en mas —como si fuese el summum de la
paradoja—, captar el caracter contradictorio de esta relacion (y de cualquier otra
relacion) no implica que se haya superado el analisis y la sintesis l6gica.?s Este es el
caso especifico de la légica dialéctica hegeliana, que permite, por su propia forma
singular, asumir la contradiccion —esto es, superar la l6gica formal e incluso cualquier
l6gica de opuestos— al mismo tiempo que reproducir el principio de identidad y, con
él, la forma conceptual. Cabe destacar que Hegel logroé efectivamente identificar sujeto
y objeto de conocimiento, pero solo al precio de representar su objeto mismo como
pura idealidad. Es por ello que, inevitablemente, la externalidad volvié a ocupar su
lugar en sus “logicas de hecho” aqui la Naturaleza aparece desprovista de
automovimiento ella misma, como lo opuesto a la Idea, y el Espiritu, por su parte, se
presenta como negacion de la negaciéon, lo que deriva en el cierre inevitablemente
tautolégico de su System der Wissenschaft. De esta forma, la inmanencia logra ser
representada, pero no reproducida: la Idea sigue siendo la Idea, y la Naturaleza, la
Naturaleza. Que la Naturaleza sea concebida como la “manifestacion” de la Idea no es
més que una solucion filoséfica —y por tanto, ideolégica— que no hace mas que
reeditar, en la practica, la postulacion clasica de la irreductibilidad entre pensamiento
y cuerpo, entre conciencia y materia.?¢ Y es esta misma irreductibilidad, como
argumentaremos, la que se reproduce en El capital de Marx, lo cual se pone de
manifiesto especialmente alli donde se representa la relaciéon inmanente entre
conciencia y mercancia, entre pensamiento y “cosa”. Siguiendo los senalamientos de
Cosicy Vivanco en otro articulo del presente ntimero, ello se explica justamente porque
Marx nunca logroé reconocer la incompatibilidad entre la forma teérica de la ciencia
y el desarrollo del conocimiento dialéctico. Dicha impotencia debe explicarse,
indefectiblemente, por la necesidad historica especifica del capital en el momento en
que Marx realizd sus investigaciones.”? Pero lo que resulta claro es que el

75 Cosic, N. y Vivanco, A.: op. cit.

76 Hegel, G.: Ciencia de la Logica, Buenos Aires, Las Cuarenta, 2013, pp. 1054-1055; Enciclopedia de
las ciencias filosoficas en compendio, Madrid, Alianza, 2005, pp. 299, 305-306.

77 GCEP, op. cit., pp. 162-163.

88



Sintesis | N. 1 | Octubre 2025

descubrimiento de dicha incompatibilidad le pertenece originalmente a JICy su Centro
de Investigacion como Critica Practica (CICP).78

Esta ultima observacion abre una nueva problematica, y es que el hecho de que los
camaradas del CICP no logren asumir esta exclusividad del descubrimiento, ya
constituye, por si mismo, un sintoma de las ambigiiedades de su propio desarrollo. En
el proximo apartado intentaremos demostrar dichas ambigiiedades, al examinar
nuevamente la forma en que JIC avanza a partir de los descubrimientos de Marx en
torno a las determinaciones méas simples de la conciencia del productor de mercancias,
senalando el punto en el que logra superar los limites de Marx a la vez que replica
varias de sus representaciones. Descontadas sus potencias —ya referidas
anteriormente— comencemos por senalar los respectivos limites del anlisis y la
sintesis de Marx y JIC en torno a la conciencia fetichista en general.

b) Una analogia neblinosa: la representacion del fetichismo religioso en
Marx y Juan Iitigo Carrera

El problema se presenta inmediatamente en el cuarto acapite del primer capitulo de
El capital, en cuanto uno repara en las analogias que introduce Marx para dar cuenta
del fetichismo de la mercancia: la de la vision humana y la de “las neblinosas comarcas
del mundo religioso”.79 Nos interesa particularmente detenernos en esta tltima, ya que
en lo inmediato nos refiere a una forma social —la religibn— que es fundamental
comprender a cabalidad si es que el analisis se dirige especialmente al estudio de las
formas precapitalistas, lo que atafie, por supuesto, a la discusion sobre el estatuto del
materialismo historico en la obra de Marx y en el desarrollo actual de la ciencia a partir
de sus investigaciones.

Sabemos que una analogia se establece siempre entre dos objetos diferentes que, sin
embargo, guardan alguna similitud que intenta destacarse para dar cuenta de
determinado fené6meno. Por ello mismo, una vez descubiertas las determinaciones de
la enajenacion mercantil, con ayuda de la analogia, hay que contestar la siguiente
pregunta: éen qué consiste exactamente la diferencia entre el fetichismo de “las
comarcas del mundo religioso” y el fetichismo de la mercancia? Marx nos dice:

En éste [en el fetichismo religioso] los productos de la mente humana parecen figuras

auténomas, dotadas de vida propia, en relaciéon unas con otras y con los hombres. Otro

tanto ocurre en el mundo de las mercancias con los productos de la mano humana.s°

En los anteriores apartados, siguiendo los desarrollos de JIC, referimos brevemente
a la reproduccion de las determinaciones mas simples de la actividad productora de
mercancias, y ya pudimos ver que alli no existe ninguna externalidad entre trabajo y

78 Cosic, N. y Vivanco, A., op. cit., pp. 65-67.
79 Marx, K.: El capital..., p. 89.
8o Marx, K.: El capital..., p. 89, énfasis propios.

89



GEMH

conciencia, sino que la conciencia es siempre la forma concreta de organizarse la
materialidad del trabajo y, por tanto, un momento material del trabajo mismo. Sin
embargo, no pareciera que Marx lo haya reproducido de ese modo, en tanto y en
cuanto, como dijimos, la analogia justamente se establece para dar cuenta de una
similitud, por lo cual subsiste a su vez la diferencia. En este caso, por un lado, las figuras
religiosas son “productos de la mente humana”, mientras que, por el otro, las
mercancias lo son “de la mano humana”. El contraste es claro. Y, partiendo de los
descubrimientos originales de JIC, no hace falta darle demasiadas vueltas para
detectar aqui una concepcion de la actividad del pensamiento como “no-trabajo” o
como trabajo “inmaterial”. Sabemos que es una concepcion fetichista que en Marx esta
claramente presente a lo largo de su obra.8! El mismo JIC se dedic6 a elaborar una
critica contundente al respecto, sin la cual hubieran sido virtualmente imposibles
muchos de sus descubrimientos originales en el terreno de la CEP.82 Por ponerlo
entonces de forma polémica: el acdpite dedicado al fenémeno del fetichismo de la
mercancia es él mismo portador del fetichismo de la mercancia. Sin embargo, a pesar
de la critica al concepto de “trabajo inmaterial”, en ningin momento JIC ni los
camaradas del CICP reparan sobre el inconveniente que se presenta en el contraste
establecido por Marx. Vedmoslo en detalle.

En primer lugar, sabemos ya que cualquier producto de la mente humana es
producto del trabajo humano. No hay producto de la mente humana que no sea la
objetivacion de gasto de energia fisica humana con la finalidad de reconocer las
potencias del medio —respecto de sus propias potencias— para transformarlo en un
medio para si. Salvo que abramos las puertas a las robinsonadas, incluso un
pensamiento aparentemente instintivo como, por ejemplo, “quiero apufalar a Pedro
porque él acaba de matar a mi hermano”, no deja de ser un pensamiento propiamente
humano, un conocimiento consciente, mediado por el lenguaje verbal estructurado: sé
que €l es “Pedro”, sé que “yo soy yo”, sé que “él maté a mi hermano”, sé que me siento
ofendido en mi moral y ejecuto voluntariamente la accion de devolverle la agresion,
porque me digo a mi mismo que debo hacerlo. De mas estéa decir que, si uno se dejara
llevar efectivamente por esos “sentimientos bajos”, el producto de nuestra accion sera
el producto de nuestra “mano” y cargara en si todas las determinaciones de nuestro ser
genérico: el ser un producto del consumo de valores de uso hechos por otros seres
humanos; el ser el movimiento de un brazo y un cuerpo vestidos por productos del
trabajo humano; el ser, en definitiva, la accion de matar propiamente humana,
mediada por una herramienta —en este caso, un pufal. Visto a la inversa, cualquier
producto de la “mano humana”, incluso si se trata de la muerte de otro ser humano, es,

81 Comité Editorial: “Sobre los hombros de un gigante. La obra de Juan Ihigo Carrera como punto de
partida para la accién politica del SICAR”, en Sintesis, N. 1, 2025, pp. 20-21.
82 [dem.

90



Sintesis | N. 1 | Octubre 2025

como el mismo Marx lo reconoce, el producto de la organizaciéon consciente de la accién
de utilizar las manos con tal o cual proposito. Es decir: un producto mediado por la
mente humana, por el pensamiento. La separacion entre el producto de la mente y el
producto de la mano humana, entonces, no puede ser mas que analitica, esto es, una
abstraccion.

En este sentido, si observamos nuevamente la analogia, debemos asumir que
aquello que aparece como producto de la “mente humana” en el fetichismo religioso
tiene que ser necesariamente la objetivacion del trabajo humano. Y esta claro también

o

que el mundo religioso estd plagado de productos de la “mano” humana
completamente mistificados: templos, estatuas, pinturas, ornamentos, vestidos,
objetos suntuarios y sagrados de todo tipo y color.83 Con lo cual la enajenacion religiosa
no se diferencia en este punto de la enajenaciéon en la mercancia: ésta es una forma
concreta especifica de la enajenacion del trabajo humano tanto como aquella. Y asi
como la ideologia de la libertad debe explicarse por las contradicciones mismas de la
organizacion social del trabajo en el capitalismo, la pregunta por la ideologia religiosa
debe encontrar su respuesta en las contradicciones propias de la organizaciéon social
del trabajo precapitalista. Tal como lo expuso varias veces Marx en su obra: “si en toda
la ideologia los hombres y sus relaciones aparecen invertidos como en la cAmara
oscura, este fendémeno responde a su proceso histérico de vida”.84 Y esto no significa
otra cosa que, cuando uno observa cualquier forma ideologica, “atin cuando esta teoria,
esta teologia, esta filosofia, esta moral, etc., estén en contradiccidon con las relaciones
existentes, esto solo podra explicarse porque las relaciones sociales existentes se
hallan, a su vez, en contradiccion con la fuerza social dominante”.85

Como ya sefialamos, Marx sintetizo este descubrimiento en el Prologo a la
Contribucion, senalando que es la relacion contradictoria de la base econémica la que
determina las formas ideologicas de conciencia; de aqui que no se pueda juzgar a
ninguna etapa histoérica de la sociedad humana “a partir de su propia conciencia, sino
que, por el contrario, se debe explicar esta conciencia a partir de las contradicciones de
la vida material, a partir del conflicto existente entre fuerzas sociales productivas y
relaciones de produccién”.8¢ En La ideologia alemana es evidente que Marx incluso
logr6 reconocer la enajenacion del trabajo en el desarrollo histérico precapitalista.
Cabe aqui citar en extenso:

Finalmente, la division del trabajo nos brinda ya el primer ejemplo de como, mientras
los hombres viven en una sociedad natural, mientras se da, por tanto, una separacion

83 Por no hablar de aquellos objetos que se consumen al mismo tiempo que se producen, como las
misas, los rituales, las sentencias juridicas, los castigos fisicos, en definitiva, lo que la teoria econ6mica
distingue de modo fetichista como abstractos “servicios”.

84 Marx, K. y Engels, F.: La ideologia alemana..., p. 21, énfasis propio.

85 Ibid., p. 26, énfasis propios.

86 Marx, K.: Contribucion..., p. 5.

g1



GEMH

entre el interés particular y el interés comun, mientras las actividades, por consiguiente,
no aparecen divididas voluntariamente, sino por modo natural, los actos propios del
hombre se erigen ante él en un poder ajeno y hostil, que le sojuzga, en vez de ser él quien
los domine. En efecto, a partir del momento en que comienza a dividirse el trabajo, cada
cual se mueve en un determinado circulo exclusivo de actividades, que le viene impuesto
y del que no puede salirse; el hombre es cazador, pescador, pastor o critico, y no tiene
mas remedio que seguir siéndolo si no quiere verse privado de los medios de vida [...]
Esta plasmacion de las actividades sociales, esta consolidacién de nuestros propios
productos en un poder material erigido sobre nosotros, sustraido a nuestro control, que
levanta una barrera ante nuestra expectativa y destruye nuestros célculos, es uno de los
momentos fundamentales que se destacan en todo el desarrollo histérico anterior [...]
El poder social, es decir, la fuerza de producciéon multiplicada, que nace por obra de la
cooperacion de los diferentes individuos bajo la accién de la division del trabajo, se les
aparece a estos individuos, por no tratarse de una cooperaciéon voluntaria, sino natural,
no como un poder propio, asociado, sino como un poder ajeno, situado al margen de
ellos, que no saben de dénde procede ni a donde se dirige y que, por tanto, no pueden ya
dominar, sino que recorre, por el contrario, una serie de fases y etapas de desarrollo
peculiar e independiente de la voluntad y los actos de los hombres y que incluso dirige
esta voluntad y estos actos.8”

Ahora bien, aun teniendo esto en cuenta, es mas que evidente también que Marx
dejo ese estudio a un costado, y méas alla de las potentes formulaciones previas, desde
los Grundrisse en adelante, se termina imponiendo la concepcidon del trabajo
enajenado como un fend6meno especificamente capitalista.88 Tal como aparece en el
cuarto acapite en cuestion, la organizacidon social precapitalista aparece como
“pristina”, en tanto “los trabajos y productos no tienen por qué asumir una forma
fantastica diferente de su realidad”; de este modo, por ejemplo,

El diezmo que [el siervo] le entrega al cura es méas diafano que la bendicion del clérigo.

Sea cual fuere el juicio que nos merezcan las mascaras que aqui se ponen los hombres al

desempenar sus respectivos papeles, el caso es que las relaciones sociales existentes entre

las personas en sus trabajos se ponen de manifiesto como sus propias relaciones
personales y no aparecen disfrazadas de relaciones sociales entre las cosas, entre los
productos del trabajo.89

Es decir, segin Marx, en una determinada sociedad precapitalista el producto del
trabajo humano apareceria como “diafano” bajo... ila forma del diezmo!, o sea, como
iel tributo a Dios! Y el ejercicio del trabajo, esto es, el ejercicio de la propia relacion
social, se pondria de manifiesto como lo que objetivamente es: una relacion entre
humanos que no apareceria “disfrazada” como una relaciéon entre objetivaciones del
trabajo... iPor mas que los hombres necesiten ponerse “mascaras” para realizar dicha

87 Marx, K. y Engels, F.: op. cit., p. 27-28, énfasis propios.
88 Marx, K.: El capital..., pp. 87-102.
80 Marx, K.: El capital..., pp. 94-95.

92



Sintesis | N. 1 | Octubre 2025

relacion! Nunca encontraremos en Marx mayor incoherencia condensada en tan pocas
lineas. ¢Por qué el producto del trabajo humano, esto es, un valor de uso para la
reproduccion de la vida humana, lejos de aparecer como tal, tiene que tomar la forma
de un tributo al representante de Dios en la tierra? ¢Y por qué el ejercicio del trabajo
de los diferentes 6rganos del metabolismo social tiene que estar mediado por
“mascaras”? Es evidente que dichos individuos estan personificando su relacién social;
y si estan personificando su relacion social es porque dicha relacion aparece como un
producto que los domina, que rige sus conciencias y voluntades. Lejos de ser una mera
enajenacion “mental”, las figuras religiosas que rigen las conciencias de los hombres
toman formas tan concretas, tan “productos de la mano humana” como lo son el
diezmo, la estructura arquitectonica de una Iglesia o el vestido de un clérigo, etc. Y es
porque los individuos, en este caso, se enfrentan a sus propios productos no como a un
simple edificio para reproducir la vida humana, o a una simple tela para vestir a un
humano, sino a un edificio que toma la forma de Iglesia y a un vestido que toma la
forma de sotana, que por ello mismo, en tanto personificaciones de sus productos,
deben entregar el diezmo o deben brindar una misa, etc. La pregunta que hay que hacer
entonces es: ¢qué forma sustancial esta tomando el producto del trabajo humano, bajo
qué tipo de relaciones sociales de produccion, para que sean los productos de sus
propios trabajos los que le digan a sus productores qué tienen que producir los unos
para los otros y qué les toca consumir a cada cual?

Pero antes de indagar en este sentido, debemos primero interrogarnos sobre cuél es
la raz6on de que tanto Marx como JIC, cada cual en sus propios términos, necesiten ver
al trabajo precapitalista como desprovisto de enajenacion. En el primer caso tenemos,
sin dudas, el camino méas allanado. Como ya han sefialado otros camaradas en el
presente numero,%° Marx estd operando mediante la logica dialéctica hegeliana,
desconociendo el cardacter fetichista del proceder tedrico en cuanto tal y, por tanto,
pasando por alto la materialidad misma del conocimiento cientifico como producto
del capital 9! De alli que él mismo no pueda reconocerse como un 6rgano de la clase
obrera que avanza en el conocimiento de las potencialidades del modo de producciéon
capitalista respecto de las potencialidades del medio.92 Necesita, por tanto, avanzar en
ese conocimiento al mismo tiempo que naturaliza la mercancia y, con ella, la libertad.
Y efectivamente lo hace: la mercancia aparece en su desarrollo como presupuesto de la
sociedad capitalista, y lo hace primero como un producto “no enajenado”, es decir, no
portador de la propia relaciéon social: como un valor de uso intercambiable que a su
vez no es portador de valory, por tanto, no reviste ain la “forma de la expresion simple

90 Cosic, N. y Vivanco, A.: op. cit.

9t Marx, K.: El capital, Tomo I, Vol. 2, Buenos Aires, Siglo Veintiuno Editores, 2022, p. 749; Ifigo
Carrera, J.: El capital..., pp. 9-49.

92 GCEP: op. cit.

93



GEMH

del valor”. En este momento histoérico ficticio, los hombres se enfrentan
“implicitamente como propietarios privados de esas cosas enajenables, enfrentandose,
precisamente por eso, como personas independientes entre si”.93 De aqui que en este
—supuesto— periodo precapitalista, “si las cosas son intercambiables, ello se debe al
acto de voluntad por el que sus poseedores resuelven enajenarlas reciprocamente”.94
Es decir: aqui tenemos personas independientes, propietarios privados de
mercancias que rigen consciente y voluntariamente su intercambio. Sin eufemismos:
aqui tenemos individuos libres mucho antes del capitalismo, justamente porque ni
siquiera en estas lineas se esta refiriendo Marx al modo de produccién mercantil

simple: son individuos libres que no producen valor.95

En sintesis, tenemos al individuo libre precapitalista que posteriormente perdera
esta libertad para pasar a ser libre por estar enajenado de forma “deficiente” en la
mercancia y luego de forma “plena” en el capital; y por dltimo, “negacion de la
negacion”, lograra superar esta enajenacion para alcanzar... isu libertad! La claridad
de esta tautologia es méas “didfana” que la de Hegel: la libertad —precapitalista— es el
presupuesto de la libertad capitalista —enajenada—, tanto como ésta altima lo es de la
“libertad socialista”. La libertad, en Marx, es tanto causa como resultado de la libertad.

Una vez naturalizadas de este modo la mercancia y la conciencia libre, no es de
extranar que todas las formas concretas propias de la sociedad capitalista aparezcan
deshistorizadas: la propiedad privada, la familia, las clases sociales, la explotacion, el
Estado, etc.9¢ Todas estas formas aparecen ya realizadas, meramente diferenciadas por
su quantum: alli hay menos propiedad privada, aqui més;97 aqui hay menos clases
sociales, alli mas, etc.98 Y todas estas formas, a su vez, se relacionan cuantitativamente
con este contenido eterno: donde el valor de uso “predomina” respecto del valor de
cambio,? la explotacion todavia es “menor”,10° la propiedad privada juega un papel
“secundario”,!ot etc., y viceversa. La logica, por mas potente que sea su forma en este
caso, no puede hacer méas que petrificar las cualidades del capital.1o2

93 Marx, K.: op. cit., p. 107.

94 Marx, K.: El capital, Tomo I, Vol. 1... pp. 103-113. Por supuesto, en esta exposicion logica de las
determinaciones Marx no nos dice a qué periodo histérico refiere, no cita ninguna investigacion al
respecto y mucho menos aporta alguna evidencia empirica. Como veremos, el “comercio” precapitalista
esta lejos de ser un encuentro entre “personas independientes” y, por tanto, méas lejos atin de ser un
intercambio entre “propietarios privados”.

95 Cosic, N. y Vivanco, A.: op. cit., pp. 62-63.

96 Marx, K.: Elementos..., p. 8, 433-479; El capital..., pp. 282-283; Marx, K. y Engels, F.: La
ideologia..., cap. 1; Engels, F.: El origen..., caps. 2,5y 8.

97 Marx, K.: Elementos...., pp. 433-444; Marx, K. y Engels, F.: op. cit., pp. 17y 18.

98 Marx, K.: El manifiesto comunista, Buenos Aires, Ediciones IPS, 2014, p. 11.

99 Marx, K.: Elementos..., p. 464.

100 Engels, F.: Anti-Diihring..., pp. 140 y 169.

101 Marx, K.: Elementos..., pp. 433-479.

102 En Hegel, el recurso a la tautologia para explicar la historia alcanza su plenitud, incluso yendo en
contra de sus propias premisas. En las Lecciones sobre la Filosofia de la Historia Universal, el
movimiento de la historia no cumple con las exigencias de la inmanencia absoluta que encontramos en

94



Sintesis | N. 1 | Octubre 2025

la Ciencia de la l6gica. Segtn Pinkard (Pinkard, T.: Does History Make Sense?: Hegel on the Historical
Shapes of Justice, Harvard University Press, 2017), el orientalismo de Hegel (Said, E.: Orientalismo,
Barcelona, Debolsillo, 2008) no sélo se basa en errores inducidos por los limites del conocimiento
historico y etnografico de su época o por su indudable clasicismo, sino que también tiene razones mas
profundas de orden filos6fico. En otras palabras, el orden del discurso de Hegel sobre el movimiento de
la historia universal tiene como esqueleto 16gico la concepciéon de la relaciéon entre naturaleza y
subjetividad, un problema que el autor trata en su Logica. El hecho de que “el Sol salga en Oriente”
implica que, para los orientales, no existia ninguna posibilidad de dar razones de sus propias practicas
éticas. Por ello, se encontraban en el estadio de oscuridad logica del ser en si, que en la historia universal
equivale a un estado de infancia en el que no hay lugar para la distancia critica que les permitiera ser
autoconscientes de sus acciones. En otras palabras, se encontraban en el estadio natural del espiritu y,
por ende, “fuera de la historia”, ya que, al ser “infantes”, carecian del principio de la individualidad. En
efecto, la letra de Hegel es clara en este sentido: antes de los griegos, los seres humanos estaban
simplemente absortos en la naturaleza y en la vida social, por lo que no habia lugar para la
individualidad. Si los orientales expresan el ser en-si, la pura inmediatez irreflexiva, los griegos son los
primeros en la historia humana en poner al ser para-si. Alli surgi6 el principio de la particularidad como
autoconciencia reflexiva, que dio origen a una serie de problemas metafisicos completamente nuevos (o
quiza incluso aparecieron por primera vez como problemas metafisicos genuinos) (Pinkard, T.: op. cit).
Sin embargo, esta historia que se inicia con los griegos culmina con el reconocimiento, en el &mbito de
la vida ética, de que el puro para-si no es suficiente para fundar una comunidad verdaderamente
emancipada. Es necesario que el espiritu reflexione profundamente sobre si mismo para encontrar en él
al ser “en y para si”, y que reconozca las razones de su propia autoposicion. Hemos llegado al umbral de
la Europa moderna, cuyo punto de partida es la Revolucién Francesa, que consagra la libertad como
principio universal. En este momento, el espiritu del mundo alcanza su plenitud, su forma maés
enriquecida, cuando la realidad se ajusta a su concepto.

Ahora bien, el transito de una forma espiritual a otra “consiste precisamente en que la forma
universal antecedente queda anulada, como algo particular, por el pensamiento” (Hegel, G.: Filosofia de
la historia universal I, Buenos Aires, Losada, 2010, p.93). En la estructura narrativa de Hegel, la forma
universal oriental albergaba en su interior la forma superior posterior, la griega, pero no se habia hecho
valida para si misma, lo que la condujo a su propia destruccién (ibid., p.94). Pinkard ha llamado la
atencion sobre el modo en que Hegel trata a China e India, y sobre como la propia argumentacion
hegeliana encuentra un limite a la hora de pensar la transicién entre las formas espirituales. El autor
estadounidense argumenta que Hegel es incapaz de ver como estos dos pueblos producen las
condiciones de su propio hundimiento, ya que previamente los habia condenado a una inmutable
inmediatez. En otras palabras, su hundimiento debi6 producirse a partir de una fuerza externa, por
una contingencia ajena a la inmanencia negativa del espiritu (Pinkard, T.: op. cit.). Consideramos que
esto también se puede aplicar a su analisis de Persia y Egipto, ya que el principio de la subjetividad que
aparece en ellos atin no es capaz de establecer la distancia critica necesaria para poder reflexionar sobre
sus propios presupuestos (Hegel, G.: op. cit., p. 269). De este modo, lo para-si en la historia universal
no se arraiga en las formas histéricas concretas, sino en la abstracciéon de un espiritu del mundo que,
contingentemente, decidi6 sembrar la semilla de su propia autoconciencia en el espiritu griego. Solo en
la confrontacion externa entre espiritus, en la guerra entre estados, se produce el hundimiento de una
forma inferior del espiritu.

Un especialista en Hegel podria argumentar que todas estas contradicciones entre espiritus estan
l6gicamente contenidas en la Idea, pero el filosofo alemin no demuestra (ni intenta demostrar) que la
misma penetre en la densidad historica del espiritu oriental a partir de la argumentacién que él mismo
ha propuesto. La historia que nos propone Hegel tiene, l6gicamente, poco de historia. En realidad, es la
historia de una tautologia: la de un Espiritu —expresado en la historia sélo a través de la lucha entre
Estados— que se afirm6 en su plenitud desde la noche de los tiempos y que recorre la historia sélo para
confirmar lo que siempre fue, lo que siempre supo de si. Todas sus formas concretas —la individualidad,
el estado, el arte, la religion y la filosofia, etc.— ya se afirmaron con la llegada a la historia del espiritu
griego. Lo que ocurre después son sblo variaciones cuantitativas de esas necesidades ya realizadas.
Entre el principio de individualidad de los griegos y el de los modernos no media ninguna diferencia
cualitativa; por el contrario, son dos respuestas que Occidente encontr6 para establecer el vinculo entre
lo universal y lo particular. Por eso, mientras en Europa se producian las tragedias propias de un espiritu
cierto de si, en Oriente y América reinaba la inmediatez mas opresiva. En el esquema de la historia
universal propuesto por Hegel, lo mediato y lo inmediato coexisten como dos tiempos inconmensurables
entre si, y s6lo el concepto de Espiritu del Mundo los unifica, concepto que, por obra y gracia de la
filosofia de Hegel, decidié encarnarse en un tiempo histérico especifico y no en los otros. Para la colera
de Althusser y sus epigonos, en Hegel hay mas de “multiples temporalidades” y de “sobredeterminacion”

95



GEMH

Por su parte, en el caso de JIC, la razén por la cual no reconoce la enajenacion del
trabajo en el precapitalismo es mucho menos evidente. Sefialandolo una vez mas, es él
quien nos puso frente al reconocimiento pleno de las formas de conciencia como
formas concretas del trabajo, tanto a partir de su descubrimiento de la subjetividad
productiva expandida de la clase obrera, como en la explicitacion de su critica al
concepto marxiano de “trabajo inmaterial”. A su vez, al igual que Marx, JIC reconoce
la enajenacion de la conciencia en el desarrollo historico precapitalista:

[En el] comunismo primitivo, el individuo no realiza su relacion social como el ejercicio
de su libre individualidad, esto es, mediante el ejercicio de una conciencia y voluntad que
conoce sus determinaciones como portador individual de la fuerza de trabajo social. Por
el contrario, su individualidad se reduce al ejercicio consciente y voluntario de sus
vinculos de dependencia personal. El individuo del comunismo primitivo esta tan atado
a ellos que hasta le impiden reconocer, en otro individuo ajeno a su comunidad, los
atributos de un ser humano naturalmente semejante a él. Su propio ser social trasciende
el alcance de su conciencia y voluntad. De modo que se le presenta como una fuerza
natural ajena a él, que lo domina en su individualidad consciente y voluntaria. Con lo
cual, va a avanzar en el conocimiento de sus propias determinaciones, va a desarrollar su
conciencia, bajo la forma concreta de la conciencia religiosa; esto es, de una conciencia
que solo puede ver la realizacién material de sus propias potencias humanas, como st
fueran la realizacién de potencias ajenas a ella. Las concibe como potencias fantésticas,
atribuidas a la naturaleza, a las que la propia conciencia y voluntad se encuentran
sometidas. La propia voluntad se presenta a la conciencia como la encarnacién de una
voluntad divina.1o3

Esta enajenacion de la conciencia es reconocida también por JIC en el esclavismo y
el feudalismo y, por supuesto, aqui la conciencia libre “no ha tenido, ni tiene, existencia
objetiva. Es tan so6lo una construccion ideologica, producto del fetichismo de la

entre espiritus nacionales que de “causalidad expresiva” del Geist, porque, en rigor de verdad, el Geist
es soOlo patrimonio de los espiritus nacionales europeos. Asimismo, vemos que en Marx existe una
concepcién multilineal de la historia en el sentido propuesto por Kevin Anderson y compartido por
innumerables marxistas (Anderson, K.: Marx at the margins: on nationalism, ethnicity and non-
westerns societies, Chicago & London, The University of Chicago Press, 2010; Acha, O.: op. cit.; Tarcus,
H.: “¢Es el marxismo una filosofia de la historia? Marx, la teoria del progreso y la ‘cuestiéon rusa’”, en
Andamios, Vol. 4, N. 8, 2008, pp. 7-32; Kohan, N., “El Marx tardio y la concepciéon multilineal de la
historia”, en Utopia y Praxis Latinoamericana, Universidad del Zulia, 2020), pero ese punto de vista
del tiempo historico no fue construido contra la teodicea hegeliana, sino a partir de su recuperacion.
En efecto, Anderson acierta en su lectura del corpus marxiano, pero por las razones equivocadas.

En definitiva, el formato tautologico hegeliano de la historia, que parte del Espiritu del Mundo para
llegar al Espiritu del Mundo, es sin dudas reproducido por Marx en las Formen. Alli, no s6lo replica paso
a paso la argumentaciéon hegeliana de la historia de Oriente a través de su concepto de Modo de
Produccién Asiatico (Marx, K.: Formaciones econémicas precapitalistas, México, Siglo XXI, 1971, pp.
71-82), sino que, al borrar el caracter enajenado del trabajo precapitalista, acaba por postular al
comunismo como el enriquecimiento de una cualidad originaria ya depositada en la idea de “comunismo
primitivo”. La historia, segiin Marx, parte de un ser genérico no-enajenado para llegar al ser genérico
no-enajenado, esto es: parte del Comunismo para llegar al Comunismo.

103 TRiigo Carrera, J.: Conocer el capital hoy..., p. 311, énfasis propios.

96



Sintesis | N. 1 | Octubre 2025

mercancia”.’o4 En otras palabras, aqui la conciencia libre es s6lo una construccién
teorica de las ciencias sociales que se dedican al estudio del desarrollo historico
precapitalista. Y como acabamos de ver, Marx no estuvo exento de reproducir este
fetiche a cada paso. Pero el gran interrogante aqui es por qué JIC no hace explicito el
hecho de que en el precapitalismo el ser genérico humano esta tan enajenado en su
producto como lo esta en nuestra sociedad. Por el contrario, tal como Marx, sefiala que
la diferencia especifica con los demas modos de produccion historicos reside
precisamente en el hecho de que en el capitalismo la relacién social esta portada en
el producto del trabajo,1°5 esto es, s6lo aqui tenemos una relacion social objetivada.
La distincion es bien clara:

La organizacion del proceso humano de metabolismo social, la relaciéon social general
entre los seres humanos, tiene un punto de partida histoérico: el conocimiento inmediato
puramente animal. Aunque mas no sea por su duracion, la mayor parte de la historia
humana hasta hoy es la historia de la transformacion de esta relacion animal en la
organizacion del trabajo social por medio del conocimiento acerca del momento en que
se encuentran los distintos procesos de metabolismo individual a coordinar, establecido
a través de las relaciones directas entre las personas. Se trata de la primera gran etapa
en el desarrollo de la organizacion de la sociedad.

[...] Sin embargo, por mucho que el conocimiento humano mediante el pensamiento se
haya desarrollado, y por poco que alguien sepa respecto de la especificidad histérica de
la forma actual del proceso de metabolismo social, a nadie se le ocurriria pensar que la
organizacion general de este proceso se realiza hoy dia de manera inmediatamente
consciente. En otras palabras, es obvio que nuestra relacién social general —o sean el
modo en que nuestra sociedad asigna su capacidad total de trabajo entre las distintas
formas concretas ttiles de éste y coordina el fluir de los procesos de metabolismo
individual— es independiente respecto del proceso de conocimiento de las necesidades
sociales.*o®

De este modo, en sintesis, el capital se distingue por ello

[como el] sujeto objetivado que tiene la capacidad de poner en marcha el trabajo social
de manera privada e independiente sin méas objeto inmediato que producir mas de la
misma capacidad. No se trata simplemente de un producto material fetichizado sino de
que este producto material enfrenta a sus propios productores como aquél que los
produce; como un fetiche real, por asi decir. Esta modalidad auténoma de regirse el
trabajo social constituye la segunda gran etapa en el desarrollo historico de la vida
humana.ro7

104 fdem.

105 Ibid., pp. 43-44-

106 Jhid., pp. 237-238, énfasis propios.
107 Ibid., p. 239, énfasis nuestros.

97



GEMH

Entendemos que hasta aqui la ambigiiedad de JIC esta lo suficientemente expuesta:
por un lado, reconoce la enajenacion de la conciencia en el precapitalismo, pero, por el
otro, esta no aparece en su desarrollo como la enajenacion del trabajo en su propio
producto, es decir, como un “fetiche real”, precisamente porque alli el trabajo se
organizaria de forma directa. Como vimos, de aqui su rechazo a los términos de “base
econdémica” y “superestructura” para este caso. Entonces, cabe una vez méas repetir las
preguntas: écomo es posible la enajenacion de la conciencia alli donde no hay
enajenacion del trabajo? ¢Como es posible que la organizacion directa del trabajo tome
formas ideoldgicas? ¢Como es posible, en definitiva, la existencia de un fetiche “irreal”?
La tnica forma de concebir la existencia de un fetiche fantastico, no real, es
representandose la existencia de un trabajo tan fantéstico, tan irreal, y, sin
eufemismos, tan inmaterial como dicho fetiche. iPero esta es la puerta que JIC cerro
bajo siete llaves! La tltima pregunta que cabe aqui, entonces, es: épor qué dejb entrar
este fetiche por la ventana? Por supuesto, aqui hay problemas metodolégicos que
deben ser resueltos. Sin embargo, en el terreno del conocimiento dialéctico no existen
los problemas metodologicos en abstracto. En otras palabras: para contestar todos
estos interrogantes, no queda otra opcidon que enfrentarse al objeto mismo por cuenta
propia y reproducir sus determinaciones, criticando el conocimiento dialéctico
socialmente acumulado alli donde se introducen necesidades exteriores.108

3. Las determinaciones generales de la produccion precapitalista
a) La materia como sujeto

Sabemos que la vida humana es un proceso de metabolismo social que tiene como
forma abstracta a la vida animal, la cual, a su vez, es una forma sumamente concreta
de la materia orgéanica. Por su parte, esta forma concreta general tiene como forma
abstracta suya a la llamada materia inorgénica y ésta, por tltimo, no es otra cosa que
una forma concreta general de la materia en cuanto tal. Como sostiene JIC, cuando en
el analisis topamos con la simple materia, con la existencia en cuanto tal, ya no nos
estamos enfrentando a “una forma abstracta real igual a cualquier otra”; por el
contrario:

Como las demaés, empieza por presentarsenos en tanto forma concreta. Pero, en tanto tal
forma concreta, ella es pura necesidad en potencia, la necesidad misma de determinar,
Yy, en consecuencia, forma abstracta. Su necesidad en potencia no es ya un otro de su
forma concreta, sino que tal potencialidad es lo que esta forma real abstracta es en tanto
forma concreta. Esta forma simple real tiene a la necesidad de su propia existencia como
necesidad inmediatamente actual, es existencia en si misma. Pero, tanto como esta
existencia actual suya es necesidad de trascender de si en determinacion realizada, tal

108 Tfiigo Carrera, J.: El conocimiento dialéctico..., pp. 33-36; Conocer el capital hoy..., p. XIX.

98



Sintesis | N. 1 | Octubre 2025

forma simple es, al mismo tiempo, existencia en potencia. Como tal, la simple existencia,
o sea, la materia, es una contradiccién en si misma.1°9

El reconocimiento de la contradiccién que es la simple materia, la determinacion en
cuanto tal, demuestra una vez mas (y cabe repetirlo) las enormes potencias cientificas
de la Critica Practica. Nos pone delante del hecho de que el movimiento de la materia
es, en realidad, automovimiento, un afirmarse mediante la propia negacién (AmN);
en definitiva, que ella misma es devenir:

Como abstractamente tal, la materia no se limita a mostrarnos que no encierra en si a un
otro del cual brota su necesidad. Més atn, evidencia esta simplicidad suya precisamente
porque nos muestra que ella es, por si misma y no por otro, necesidad de negarse como
simplemente tal existencia abstracta para afirmarse como existencia concreta. Lo que la
materia nos dice directamente en su pura simplicidad, es que ella es necesidad inmediata
de afirmarse mediante su propia negacion, de determinarse; que ella es devenir.!©

Y esto no es otra cosa que el escandalo absoluto para la forma logico-tedrica en que
se desarrolla hasta el dia de hoy la ciencia: el reconocimiento de que “la materia es el
sujeto. Sujeto que tiene, por forma mas simple de existencia, el afirmarse mediante la
propia negacion, el devenir, la necesidad de determinarse”.1t

Sin embargo, a pesar de los exponenciales avances en el terreno del conocimiento
dialéctico por parte de JIC y el CICP, asi como hemos visto que las ambigiiedades se
hicieron presentes en la reproduccion de determinaciones tan concretas como las del
metabolismo social humano, también aqui ellas asoman sus cabezas. Y es que para la
Critica Practica en general, la condiciéon de sujeto aparece también como una cualidad
especifica de la materia viva:

la materia viva tiene como potencia especifica la necesidad de transformar por si una
porcion de su corporeidad en la accion capaz de realizar las potencias portadas en la
corporeidad de otras formas naturales concretas, apropiandose asi de éstas como medios
para la reproducciéon de su propia corporeidad. Esta determinacién especifica de la
materia viva le da la cualidad de la subjetividad, la condicion de sujeto, inherente a sus
distintas formas concretas.2

Para Rodrigo Steimberg, otro investigador del CICP, la subjetividad no s6lo es una
cualidad propia de la materia organica, sino que dicha cualidad
no es un elemento material agregado a los componentes quimicos y fisicos que

conforman la unidad de ese ser vivo, sino una realidad que brota de las relaciones entre
esos componentes materiales [...] Y esas relaciones [...] no constituyen una realidad-otra

109 Tfiigo Carrera, J.: El capital..., p. 258, énfasis agregados.

1o TRigo Carrera, J.: El conocimiento dialéctico..., p. 5.

m Jpid., p. 15. Ampliando este reconocimiento: “La materia se pone en evidencia, asi, como el
verdadero sujeto; nuestra accién, como movimiento especifico suyo" (ibid., p. 51).

u2 TRiigo Carrera, J.: Conocer el capital hoy..., p. 33, énfasis propios.

99



GEMH

que los elementos que forman esas relaciones; no son un agregado material, una
sustancia extensa que se adiciona a sus componentes y los convierte en 6rganos suyos.!'3

Inevitablemente, entonces, nos surgen nuevos interrogantes: ¢como es posible que
la Critica Practica reconozca a la materia en cuanto tal como el sujeto de todas las
determinaciones, a la vez que, por otra parte, considera a la condicion de sujeto como
una cualidad exclusiva de la materia viva, y mas atin, como una cualidad tacitamente
inmaterial? Si supuestamente la subjetividad no es “una sustancia extensa”, un
“agregado material”, por la aparente simple razén de que lo que la cualifica no son los
“componentes quimicos y fisicos” sino sus relaciones, esto es, su nueva configuracion
—en fin: su forma—, inmediatamente cabe formular una nueva pregunta: ¢como
considerar a los elementos fisico-quimicos en si mismos como materiales, si ellos
mismos son, a su vez, relaciones, o sea, determinaciones formales? Aclaremos el
sentido de este dltimo interrogante analizando cualquier forma concreta de la materia;
por ejemplo: un trozo de hielo. El hielo, en su inmediatez, es una relacion cualitativa y
cuantitativamente determinada de multiples moléculas de agua; el agua, a su vez, es
una relaciéon determinada de &tomos de hidrégeno y oxigeno; éstos, por su parte, son
también, en si mismos, relaciones de particulas elementales. Y como sigamos con el
analisis, llegaremos nuevamente a la existencia en cuanto tal, al mismo punto al que
habia llegado JIC; existencia que, de mas esta decir, también es relacion: de ella misma
consigo misma y sus potencias a realizar.

Dejaremos pendiente aqui la resoluciéon detallada de estos interrogantes en torno a
la razon de esta ambigiliedad de la Critica Practica en el terreno de las determinaciones
maéas simples. Esto implicaria reproducir necesariamente una enorme cantidad de
mediaciones que van desde la simple materia hasta su forma concreta de materia viva,
lo que desbordaria por completo la extension de este articulo. De todos modos, no hay
forma de ocultar la relacion de estas ambigiiedades con la valoracién ceicepiana de la
Légica de Hegel, de su llamado “ntcleo racional”. Dicha construccién demanda, como
sabemos, postular el devenir sujeto de la sustancia, y a su vez, por supuesto, concebir
la subjetividad en cuanto tal como pura idealidad.'*4 Como fue observado en nuestros
primeros apartados y en el articulo del Comité Editorial del presente niimero, son
demasiados los indicios de que la Critica Practica sigue encerrada en la problemaética
neodialéctica.

13 Steimberg, R.: “Vida individual, vida social y conocimiento dialéctico”, en Trans/form/acdo:
Revista de filosofia de la Unesp, N. 3, 2024, pp. 9-10, énfasis propio. En esta misma linea, Facundo
Martin se alinea con Bhaskar para sefialar que la “emergencia” de la conciencia “es un fenémeno
extendido en el universo, que implica novedad formal, pero continuidad sustancial”. Por eso, se
representa que “los mecanismos biolégicos son, por lo tanto, emergentes con respecto a los fisicos —o
quimicos—, pero no suponen una adicién sustancial. El ‘adicional’ ontologico es formal u
organizacional” (Martin, F.: op. cit., pp. 195y 223).

114 Cosic, N. y Vivanco, A.: op. cit.

100



Sintesis | N. 1 | Octubre 2025

Por nuestra parte, cabe aclarar desde ya que no encontramos ningtin motivo para
considerar que la subjetividad sea una cualidad especifica de la materia organica. En
nuestro andlisis y nuestra sintesis, hallamos efectivamente a la materia en cuanto tal
como sujeto, y a todas sus _formas siendo materiales en si mismas;'5 de lo contrario,
volveriamos a las reducciones tautologicas del contenido como contenido —en este
caso, la materia en cuanto tal— y la forma como forma —como lo ideal o inmaterial.
Por tanto, sbélo cabe hablar de “sujeto vivo” alli donde reconocemos a la forma viva
como una relaciéon especifica de la materia consigo misma, como forma concreta en
que ella sigue desplegando sus potencias. La imputacién de subjetividad como cualidad
exclusiva de la materia viva implica la condena del resto de las formas materiales a la
abstracta inercia.’*¢ Y aqui volvemos al punto de partida del presente articulo, porque

u5 Sj la Ciencia de la l6gica de Hegel posee realmente una potencia cientifica actual, ésta reside
precisamente en haber captado —si bien representacionalmente— esta relacion de reductibilidad de la
forma al contenido, denominandola relacién de sustancialidad, donde todas las formas no son nada
distinto de su contenido, sino su propio automovimiento; lo cual implica, contradictoriamente, que el
contenido, a su vez, no se reduce a su forma, sino que ella es un momento suyo. Ver idem.

16 “La naturaleza debe ser contemplada como un sistema escalonado, cada uno de cuyos peldafios
procede necesariamente de los otros, y el siguiente es la verdad de aquellos de los que resulta, pero no
de tal manera que cada escalon sea naturalmente generado desde los otros, sino [que lo es] en la idea
interior que constituye el fundamento de la naturaleza. La metamorfosis incumbe solamente al concepto
en cuanto tal, ya que tinicamente el cambio de éste es desarrollo [...] Es una representacion torpe, propia
de la vieja filosofia de la naturaleza, y también de la moderna, contemplar el proceso de formacioén y el
paso desde una forma y esfera de la naturaleza a otra superior, como una producciéon externa y
efectivamente real, que sin embargo, para hacerla mas clara, se retrotrae a la oscuridad del pretérito. A
la naturaleza ciertamente le es propia la exterioridad, las distinciones caen una fuera de otra y la
naturaleza hace que se presenten como EXISTENCIAS indiferentes [una ante otra]; [pero] el concepto
dialéctico que dirige los peldanios [del desarrollo] hacia adelante es lo interior a ellos mismos. Esas
representaciones nebulosas, en el fondo sensibles, como particularmente lo es p.e. el surgir de las
plantas y animales desde el agua, y después el surgir de los animales desarrollados desde los inferiores,
etc., han de ser expulsadas por la contemplacién pensante.” (Hegel, G.: Enciclopedia..., p. 308, énfasis
propios). Como para toda conciencia logica, para Hegel las formas concretas materiales estan
desprovistas ellas mismas de automovimiento; alli donde vemos las cosas moverse y mutar, estamos en
el plano de la idealidad: “El idealismo se produce ya en nuestra conciencia ordinaria. Asi es como
decimos de las cosas sensibles que son mudables, lo cual quiere decir que el no ser les conviene tanto
como el ser” (Hegel, G.: Logica, Primera Parte, Madrid, Ediciones Orbis, 1984, p. 56).

Esta claro que alli donde se concibe a la materia viva como sujeto, como autodesarrollo, entra en
juego la misma operatoria logica de Hegel; lo que aqui es el Espiritu, alli es la Vida. En ambos casos, la
postulacién del momento primitivo de la pura exterioridad mecanica, de la pura contingencia, sigue
siendo igual de necesario —por supuesto, como veremos inmediatamente, para fortalecer la
naturalizacion de la libertad. Como buen fil6sofo, Hegel nunca se propuso disolver la divisiéon disciplinar
de las ciencias, sino precisamente fundamentarla, dindole una unidad exterior (Millet, J.: “Descartes,
Newton y Hegel sobre el método de analisis y sintesis”, en Pensamiento: revista de investigaciéon e
informacion filosofica, Vol. 41, N. 164, 1985, pp. 393-430). En este sentido, por ejemplo, el método
adecuado a la dimensioén fisico-quimica podia seguir siendo el que era, en tanto se apropiaba de una
causalidad diferente a la teleoldgica. Para Hegel, la pretension marxiana de erigir una tnica ciencia, la
de la historia natural, hubiera merecido el ostracismo del reino de la Razon.

Cabe destacar aqui lo que sea quizas la méxima expresion del hegelianismo presente todavia en el
CICP. Este es el caso de Martin Ferroni, que en su comentario al trabajo de Steimberg ya citado, sostiene
que el mismo se enmarca “dentro de los avances recientes en torno a la comprension de la vida como un
proceso donde se despliega un tipo de actividad o causalidad diferente a la simplemente fisica-
quimica” (Ferroni, M.: “Comentario a ‘Vida individual, vida social y conocimiento dialéctico”, en
Trans/Form/Agdo: Revista de filosofia da Unesp, N. 3, 2024, p. 1, énfasis propio), como de hecho
sucede en los trabajos de Terrence Deacon y, mas particularmente, de Adrian Johnston con base en

101



GEMH

dicha abstraccién no es otra cosa que la reproduccion del fetichismo de la mercancia,
esto es, la separacion de sujeto y objeto, ocultando nuevamente su identidad.
Observemos las consecuencias que todo esto acarrea en la reproducciéon de las
determinaciones de la materia bajo su forma humana.

b) La materia humana

Como sostiene JIC, efectivamente

la materia viva tiene como potencia especifica la necesidad de transformar por si una
porcion de su corporeidad en la accion capaz de realizar las potencias portadas en la
corporeidad de otras formas naturales concretas, apropiandose asi de éstas como medios
para la reproduccién de su propia corporeidad.”

Hasta este punto, no hay nada que objetar. Inmediatamente, en la sintesis de esta
determinacion, JIC senala lo siguiente:

El sujeto comienza el proceso realizando un gasto limitado de su cuerpo para apropiarse
de la potencialidad que tendria su accién respecto de la potencialidad del medio, o sea,
para apropiarse virtualmente de su condicion de sujeto respecto del objeto sobre el cual
va a actuar. So6lo si mediante este gasto limitado el sujeto reconoce en el medio objeto
suyo un medio apto para la reproduccion efectiva de su cuerpo, desencadena el proceso
de apropiarse de manera plena del medio. La accion de apropiarse del medio se
desarrolla asi a lo largo de dos momentos: arranca con el conocimiento de la
potencialidad de la propia accion respecto de la del medio, para culminar con la
apropiacion efectiva del medio. El primer momento, la accion de apropiarse virtualmente
del medio, o sea, la accidon de conocerse como sujeto respecto del objeto sobre el que se
va a actuar, no es sino la accion de organizar la acciéon de apropiarse efectivamente de
éste. El proceso de conocimiento es la accién de organizar la propia accién. Y como la
accion va transformando al objeto a medida que avanza sobre éste, y en consecuencia va
transformando al sujeto mismo en su despliegue, su organizacion, o sea, el conocimiento,
no constituye un mero punto de partida, sino que se renueva continuamente hasta la
completa asimilacion del objeto por el cuerpo del sujeto. 8

Hegel. Sin embargo, Ferroni destaca que dichos trabajos no llegan a reconocerse como “una critica a la
ciencia tradicional-dominante. Méas bien, podria decirse que este tipo de explicacion busca
complementar al cuerpo de saber cientifico establecido al ofrecer luz sobre cuestiones que no han sido
adecuadamente abordadas por el mismo” (ibid., p. 2). En otras palabras, no llegan a reconocer que el
tipo de conocimiento en juego en la comprension de la dindmica orgénica, como el afirmarse mediante
la propia negacién de la causalidad fisico-quimica, implica ya la critica a la forma tradicional (teérica)
de la ciencia y, por tanto, la critica a la forma en que se esta organizando la vida social humana
actualmente. En este sentido, la Critica Préictica se caracterizaria por lograr dar cuenta de “las
limitaciones de la forma tradicional-dominante de la ciencia como un problema de naturaleza
eminentemente politico” (idem). Si bien compartimos esta caracterizacion del camarada respecto de la
corriente a la que él mismo pertenece, esto es, la Critica Practica, ello pone plenamente en evidencia que
la misma sigue reproduciendo la concepciéon hegeliana de los momentos mecanicos y quimicos como
desprovistos de subjetividad (Hegel, G.: Ciencia..., pp. 892-927; Enciclopedia..., pp. 301-430), en lugar
de constituirse en la critica de esta division logica.

17 Thigo Carrera, J.: Conocer el capital hoy..., p. 22.

u8 Jbid., p. 34, énfasis propios.

102



Sintesis | N. 1 | Octubre 2025

Ya senalamos que la forma viva de la materia no tiene titulo de propiedad sobre la
condicién de sujeto, y mucho menos los individuos vivos, que constituyen su quantum
(la unidad minima de la cualidad que llamamos vida). Cuando la materia viva realiza
un gasto limitado de su cuerpo para reconocer sus potencialidades respecto de las
potencialidades del medio, y finalmente desencadena su apropiacion efectiva para
reproducirse como tal materia viva, no esta haciendo otra cosa que reproducir al medio
como medio.'*9 Siendo la simple materia viva el AmN de ciertas formas especificas de
la llamada materia inorganica, es evidente que la materia viva fue puesta por el
desarrollo de la materia inorganica, con lo cual ésta no es una forma “ciega”, sino que
tiene como finalidad tanto la emergencia de la forma viva como la necesidad de
constituirse en su medio. Por lo tanto, cabe dejar en claro que el medio no es “inerte”,
sino que, reconociendo sus potencias respecto de la accién de la materia viva sobre su
cuerpo, es él quien las despliega, reproduciendo asi al sujeto vivo. Por tltimo, debemos
remarcar que esta accion reciproca entre el sujeto vivo y su medio no es otra cosa que
una forma sumamente concreta en que se esta expresando la materia, sujeto de todas
sus determinaciones.!20

Ahora bien, en cuanto seguimos con la sintesis, encontramos que la materia viva no
simplemente se reproduce apropiandose del medio, sino que amplia esta capacidad
multiplicAndose, transformando cada vez méas formas concretas del medio en su propio
cuerpo, y alli donde se encuentra con la incompatibilidad de sus potencias respecto de
las del medio, transforma su propio cuerpo para avanzar en esta capacidad (lo que la
teoria biologica representa como “adaptacion”). En otras palabras, la materia viva se
especifica bajo diferentes formas concretas, esto es, evoluciona. Como producto de esta
evolucion emerge en nuestro planeta, hace unos 550 millones de afnos, la vida animal,

19 Martin, F.: op. cit., p. 134; Lewontin, R. y Levins R.: El biélogo dialéctico, Ciudad Auténoma de
Buenos Aires, Ediciones ryr, 2015, pp. 39, 167.

120 “La sustancia, al ser esta identidad del aparecer, es la totalidad del todo y comprende en si la
accidentalidad, y la accidentalidad es toda la sustancia misma. Su diferenciarse en la simple identidad
del ser y en el alternarse de los accidentes en ella representa una forma de su apariencia [...] Los
accidentes como tales —y hay varios, dado que la pluralidad es una de las determinaciones del ser— no
tienen ningun poder el uno sobre el otro. Ellos son el algo existente, o existente por si, son cosas
existentes dotadas de miltiples propiedades o bien son todos que constan de partes, partes
independientes, fuerzas, que necesitan de la reciproca solicitaciéon y tienen una a la otra como condicion.
Por cuanto un tal accidental parece ejercer un poder sobre otro, es la potencia de la sustancia, la que
los comprende en si a ambos, y la que como negatividad, pone un valer desigual, determina a uno
como aquél que perece, al otro, con otro contenido y como aquél que surge; o bien determina a aquél
como uno que se transforma en posibilidad, a éste por consiguiente como uno que se transforma en
realidad, se desdobla eternamente en las diferencias de la forma y el contenido y eternamente se purifica
de esta unilateralidad” (Hegel, G.: Ciencia..., pp. 492-493). Esta representacion abstracta de la materia
en cuanto tal como “sustancia absoluta”, como la “totalidad del todo”, no deja de ser sumamente til
para dar cuenta de lo que aqui estamos sefialando: la materia viva no tiene “ningtn poder” sobre el
medio, no impone “sus propias condiciones” sobre él, ni viceversa; tanto alli donde la forma viva muta
para “adaptarse” al medio que “permanece”, como alli donde la forma viva “permanece” transformando
el medio para “adaptarlo” al propio cuerpo, no estamos viendo méas que apariencias (por supuesto,
apariencias materiales objetivas). Se trata, por tanto, de la accién reciproca entre la forma viva y el
medio como expresién de la materia en su autodesarrollo.

103



GEMH

que a su vez también evoluciona bajo la forma de diferentes especies. Muchas de estas
especies ya no solo se apropian del medio mediante la simple transmision de
informacién genética (y epigenética) y su mutacion —esto es, mediante la simple
reproduccion y mutacion sexuadas—, sino que lo hacen afirmandose mediante su
propia negacién desarrollando una nueva cualidad: la socialidad.*?! Los metabolismos
sociales animales acrecientan sus capacidades mediante la cooperacion para la
recoleccion y la caza, la proteccion, etc., formando manadas. Pero la modalidad de esta
capacidad de reproducirse como un metabolismo social contintia siendo, claramente,
una modalidad puesta inmediatamente por la transmision genética y epigenética. Aun
asi, sea a partir de la mera reproduccion sexual o bajo la reproduccion sexuada de un
cuerpo social, en ambos casos la multiplicacion de la capacidad de apropiarse del
medio sigue caracterizada por la transformacion del propio cuerpo. Y esta forma, como
toda forma, encuentra su limite.

El ser humano, por supuesto, es la sintesis de todas estas determinaciones que
venimos reproduciendo. Como descubrieron Marx y Engels, y como lo sintetiza
perfectamente JIC, se distingue genéricamente del resto de las especies animales en
tanto avanza en la apropiacion del medio, ya no simplemente mediante la
transformacion del propio cuerpo, sino mediante la transformacién creciente del
medio en un medio para si, “adaptandolo” al propio cuerpo.i22 Y esta cualidad no es
otra que el trabgjo, esto es, la produccion de medios de producciéon (primero, simples
herramientas) para la transformacién absoluta de un medio inapto en uno apto, en un
valor de uso para la vida humana. Como tal, entonces, el ser genérico humano
constituye el afirmarse mediante la propia negacién de la vida animal.*23 Pero no de
cualquier forma de vida animal, sino precisamente de la vida animal que desarroll6 la
cualidad de la socialidad. Por lo tanto, el ser humano no es una forma de vida
simplemente social, sino que su socialidad, su capacidad de cooperar con otros seres
humanos, no es otra cosa que la capacidad de trabajar. Y la evolucion de esta

121 Monteforte, E: “Las Bases Técnicas como expresion del desarrollo del conocimiento humano:
medios de produccién, materialidad del trabajo y formas de conciencia”, en Ens. Econ., 28(52), 2018,
pp. 132-133; Barraza, J. y Zak, P.: “Empathy toward Strangers Triggers Oxytocin Release and
Subsequent Generosity”, en Annals of the New York Academy of Sciences, 2009, pp. 182-189.

122 Tfigo Carrera, J.: op. cit., pp. 34-36.

123 En este punto se evidencia la abstraccion de la division entre Ciencias Naturales y Ciencias Sociales
o Humanas, como si fuese que aquello que constituye lo “animal” del ser humano le corresponde como
objeto a la abstracta Biologia. Pero el desarrollo de las fuerzas productivas del trabajo sigue siendo la
expansion de la materia viva. Una herramienta o una maquina, por mas que no tengan una sola célula,
son formas de nuestro organismo tanto como nuestros brazos, piernas, pulmones u ojos. Visto a la
inversa, no es que el desarrollo tecnoldgico, el parentesco, la religién, etc., le pertenecen como objetos
de estudio a la Historia, la Economia o la Antropologia. Menos atin se trata de estudiar nuestro
metabolismo social de forma interdisciplinar como una suma de “lo animal” + “lo humano”. Lo que
definitivamente hay que asumir es que la materia es una contradiccién, esto es, que realmente se
transforma. No hay nada en el ser humano que sea un “resto” animal y, paradéjicamente, no hay nada
en el ser humano que no sea natural.

104



Sintesis | N. 1 | Octubre 2025

capacidad, tal como la denominé Marx, no es otra cosa que el desarrollo de las fuerzas
productivas del trabajo.

Este desarrollo especificamente humano de la materia viva, al ser el AmN de la vida
animal, implica a su vez el AmN de la forma de conocimiento simplemente animal, esto
es, la transformacion del modo en que se organiza la propia accion de apropiarse del
medio: ya no se trata simplemente de gastar una parte del cuerpo para reconocer las
potencias del medio respecto de las propias para luego consumirlo, sino de gastar el
cuerpo en reconocer la forma que se le puede dar al medio para convertirlo en uno
apto, y la forma (cualitativa y cuantitativa) de las herramientas que se deben producir
con ese fin. El trabajo, esta determinacién que es el ser humano en si mismo, al ser una
actividad que trasciende los canales soméaticos!24 —esto es, que implica la coordinacion
de 6rganos que exceden el propio cuerpo biologico: los medios de produccion—,
supone necesariamente el desarrollo de un conocimiento que correspondientemente
excede al simplemente instintivo. Esto mismo es la conciencia, no un saber inmediato,
sino un saber que se sabe saber: la capacidad de organizar el trabajo, es decir, la forma
concreta en que el trabajo se organiza permanentemente a si mismo.25 Pero aqui
encontramos un problema de especial relevancia para el desarrollo de nuestra
investigacion: en cuanto seguimos con la sintesis de estas determinaciones, topamos
con una divergencia importante respecto de la reproduccion que hace JIC. Al reconocer
él todas estas determinaciones del conocimiento consciente, inmediatamente senala
que

el sujeto humano desencadena el gasto productivo pleno de su cuerpo porque sabe

conscientemente el fin de esta accion, esto es, como ejercicio de su voluntad consciente.

A partir de este desarrollo, el trabajo humano se determina como una accion consciente

y voluntaria, como una accidén que se rige mediante el reconocimiento de su propia

necesidad, de sus determinaciones, y que se desencadena porque reconoce de igual modo

cual es el fin que intenta alcanzar con ello.*26

Hasta donde hemos avanzado, reconocimos a la necesidad del conocimiento
consciente como una forma sumamente concreta en que se organiza la materia viva
para apropiarse del medio, ya no de manera inmediata —consumiendo aquello que le
ofrece directamente su medio—, ni tampoco a través de la simple transmision de
informacion genética y su mutacion —para “adaptarse” a las mutaciones del medio—,
sino de manera mediada, a través de la transformaciéon del medio en un medio para la
propia vida. Esta apropiacion plena de las determinaciones implica, como toda forma

124 Moreno, J.: Ser humano: la inconsistencia, los vinculos, la crianza, Buenos Aires, Letra Viva,
2014.

125 Marx, K.: El capital, Tomo I, Vol. 1..., pp. 215-240; Manuscritos...; Ifiigo Carrera, J.: op. cit., pp.
XIII-XXIII; Starosta, G.: “Labour”, en B. Skeggs, S. Farris, A. Toscano y S. Bromberg (Eds.), Sage
Handbook of Marxism, SAGE, 2022.

126 Tfiigo Carrera, J.: op. cit., p. 36.

105



GEMH

concreta del AmN, su propia negacion, es decir, su propio desarrollo hasta llegar a su
término. Con lo cual, estd mas que claro que la emergencia del conocimiento
consciente, el conocimiento que se sabe conocimiento, es, al mismo tiempo, la
emergencia del conocimiento que reconoce su propio desconocimiento. El saber
propiamente humano, la forma concreta en que se organiza el trabajo, es a la vez un
no-saber-qué-hacer. Y no puede ser de otro modo, ya que solo un saber que reconoce
su no-saber es capaz de avanzar en la apropiacion de aquellas determinaciones que
desconoce.'27 Es esta determinacion, entonces, la que explica la forma-voluntad de la
conciencia, una forma que expresa precisamente dicho desconocimiento: la necesidad
de elegir entre diversas potencias propias a realizar como 6rgano del metabolismo
social respecto de las diversas potencias del medio que se le presentan. Si tuviera
conocimiento pleno de la determinacion a realizar a cada paso, no tendria necesidad
alguna de decidir cual de aquellas realizar para avanzar con mayor potencia en el
desarrollo de las fuerzas productivas. La forma-voluntad de la conciencia demuestra
ser asi, por tanto, la enajenacion de la naturaleza.18

Y aqui llegamos al punto clave de nuestra investigacion. Mal que le pese a los
apologetas de la libertad,29 el ser genérico humano nace enajenado, sin control pleno

127 Moreno, J.: op. cit., 167-185.

128 F] resto de las especies vivas y las formas naturales méas simples, por supuesto, también
desconocen una inconmensurable cantidad de determinaciones. Pero precisamente porque no
reconocen su propio conocimiento, no reconocen dicho desconocimiento (idem). Por ello todas estas
formas no tienen otro modo de desplegarse que como determinaciones simples. En este sentido decimos
que la accién del resto de las especies vivas es involuntaria. Esto implica reconocer que la determinaciéon
compleja, la posibilidad mediada por la posibilidad misma (lo que llamamos contingencia) s6lo emerge
alli donde existe actualizada la forma voluntaria de la materia.Y dicho reconocimiento constituye una
doble critica: tanto a quienes reducen la accién voluntaria a su forma de accidén libre, como a aquellos
que suponen que la contingencia le pertenece a la materia en cuanto tal o a sus formas mas simples. Se
trata, por supuesto, de las dos caras de una misma representacién logica.

129 Nos referimos precisamente a quienes confunden la acciéon voluntaria con su forma de voluntad
libre, y esta dltima con el conocimiento de causa. La voluntad libre es una forma sumamente
desarrollada de conciencia, propia del modo de produccién capitalista, y, como cualquier accién
voluntaria, expresa el desconocimiento de las propias determinaciones. Como cultor expreso de la l6gica
(dialéctica, en este caso), Engels no pudo representarla de otro modo:

La libertad de la voluntad no significa, pues, mis que la capacidad de poder decidir con
conocimiento de causa. Cuanto mds libre es el juicio de un ser humano respecto de un
determinado punto problematico, con tanta mayor necesidad estara determinado el contenido
de ese juicio; mientras que la inseguridad debida a la ignorancia y que elige con aparente arbitrio
entre posibilidades de decision diversas y contradictorias prueba con ello su propia ilibertad, su
situacion de dominada por el objeto al que precisamente tendria que dominar. La libertad
consiste, pues, en el dominio sobre nosotros mismos y sobre la naturaleza exterior, basado en el
conocimiento de las necesidades naturales; por eso es necesariamente un producto de la
evolucién histérica. Los primeros hombres que destacaron de la animalidad eran en todo lo
esencial tan poco libres como los animales mismos; pero cada progreso en la cultura fue un paso
hacia la libertad” (Engels, F.: Anti-Diihring..., p. 104, énfasis agregados).

Segin Engels, “cuanto mas” conocimiento de causa, “mas libre” es la accion humana. Ahora bien,
cabe preguntarse qué sujeto humano histérico no actué durante su vida con algin grado de
conocimiento de causa. Con esta reduccién de la cualidad al quantum, queda claro que el ser humano
es libre desde el paleolitico. En lugar de ser la libertad “un producto de la evolucién histérica”, la historia
misma pasa a representarse como la evolucion de la libertad. La naturalizaciéon de la voluntad libre —

106



Sintesis | N. 1 | Octubre 2025

alguno, ni mucho menos, de su propia relaciéon social, de la capacidad que lo especifica:
el trabajo. Siendo el trabajo su propia socialidad, éste debe desarrollar sus potencias,
esto es, desarrollar sus fuerzas productivas. La organizacion del trabajo, por tanto,
debe adoptar diversas modalidades, avanzando desde sus formas menos potentes hacia
sus formas mas desarrolladas. Las fuerzas productivas del trabajo toman, asi, la forma
historica de diversas relaciones sociales de produccion enajenadas. Y esto no es otra
cosa que lo que Marx denominé indistintamente como relaciones econémicas, base o
formacién econémica.13°

Si bien en esta instancia acabamos de encontrar algunas determinaciones que
explican la enajenacion del trabajo en el precapitalismo, seguimos en el terreno de las
formas mas abstractas del metabolismo social humano. Para comprender este
fenomeno no queda otro camino que el de continuar con la sintesis.

c) El metabolismo social humano y su primera forma historica: el modo
de produccion de vinculos de dependencia

El género humano emerge hace aproximadamente unos 2,5 millones de anos. Y lo
hace, como vimos, como un ser social por naturaleza. Su socialidad es producto del
desarrollo histérico animal, como el devenir de la simple reproduccién sexuada en
reproduccion sexuada de un cuerpo social y, finalmente, como el devenir de la simple
socialidad en trabajo. Siendo su socialidad el trabajo mismo, la comprension de esta
forma concreta nos pone delante del fetichismo que porta el concepto de “trabajo
social”, un término que, si no fuese por toda su carga ideoldgica, no seria mas que la
forma de evitar la cacofonia de un pleonasmo: “trabajo trabajante” o “socialidad
social”. El género humano es, entonces, un solo metabolismo social desde su propio
nacimiento. No es que los seres humanos “entran” en relaciones sociales y de alli brota
la sociedad, sino que las relaciones sociales expresan lo que el ser humano es:
socialidad especifica, trabajo. Sin el atributo social ya puesto, no hay relaciéon social
posible. De alli que Marx, al dar los primeros pasos en la critica de la economia politica,
lo haya sefalado con suma claridad:

Hay que evitar, ante todo, que se vuelva a fijar la ‘sociedad’ como abstraccion

contrapuesta al individuo. Este tltimo es el ser social. Su expresion vital —atn cuando
no aparezca bajo la forma inmediata de una expresiéon vital comunitaria, realizada

mediante la 16gica dialéctica— no puede ser mas extrema, al punto de ser una cualidad compartida con
los animales mismos.

130 JIC, como tantos otros autores neodialécticos, distingue claramente los términos: la relacién
econdmica tan sblo es una forma de la relaciéon social de produccién. Sobre el problema que suscita esta
distinci6én, ver: Ocampo, E., Chacon, A. y Campos, J. A.: “¢Una unidad indisoluble? La forma juridica
como relacion econdémica”, en Sintesis, N. 1, 2025.

107



GEMH

simultidneamente con otros— es por ello una expresiéon y confirmacion de la vida

social 13!

Asi como la pregunta filosofica —o de la abstracta psicologia— sobre como es posible
que la conciencia se relacione con el “mundo exterior” no es mas ni menos que una
pregunta ideoldgica, porque la conciencia no es nada exterior a su contenido, sino una
expresion del mismo, esto es, una manifestacién de la materia; del mismo modo, no
cabe la pregunta de las abstractas ciencias sociales sobre como se constituye la unidad
o cual es el tipo de relacidon que se establece entre el individuo y la sociedad, porque “el
individuo es la sociedad” en desarrollo. Y en este altimo caso, para colmo, la inversion
es mucho mas brutal, porque cuando hablamos de “individuo” no hacemos mas que
referencia al quantum minimo de una determinada cualidad. Por lo tanto, hablar de
“trabajo individual” frente al “trabajo social” es reducir la cualidad (aqui, la socialidad)
a una de sus expresiones cuantitativas —la totalidad de la relacion social, esto es, del
trabajo—, operacion propia de toda forma logico-tedrica de conocimiento.132

Despejada esta representacion, ahora tenemos el camino allanado para continuar
sintetizando las determinaciones mas concretas del trabajo enajenado precapitalista.
En primer lugar, la organizacion del trabajo, que implica, como en todo metabolismo
social animal, la asignaciéon de la capacidad total de gasto energético para la
apropiacion del medio a través de los distintos 6rganos individuales, ya no esta portada
de forma inmediata (genética y epigenéticamente) en el cuerpo de los individuos, sino
en sus organos extra-somaticos: esto es, en los medios de produccion, incluyendo
entre ellos al lenguaje verbal (luego también, por supuesto, el lenguaje escrito), y, por
tanto, sus mismas conciencias y voluntades. Con lo cual, la especie humana no tiene
modo de informarle su necesidad a sus respectivos 6rganos por medio de la simple
reproduccion sexuada y la inmediata cooperacion instintiva, sino que debe resolver la
permanente contradiccion entre esta necesidad genérica y las voluntades individuales,
domeniando las conciencias.*33 De esta imposibilidad de informar inmediatamente la

131 Marx, K.: op. cit., p. 145.

132 Nuevamente aqui se manifiesta la importancia metodoldgica del reconocimiento de la relacion de
sustancialidad. Asi como entre la materia en cuanto tal y la materia viva —o su medio— no tenemos
otra cosa que una relacién sustancial, lo mismo sucede respecto de la sociedad y el individuo (Marx, K.:
De la critica de la filosofia del derecho de Hegel (1843-1844), Barcelona, Gedisa, 2023, pp. 100-101). La
socialidad no es una “potencia a realizar” de los individuos, es decir, no es una cualidad que brota de la
relacion entre ellos, sino lo que los individuos son en acto. La sociedad no es el AmN del individuo, ni a
la inversa. Semejante confusién no seria otra cosa que volver a quedar atrapados en la apariencia de la
circulacién mercantil, como si el valor de una mercancia fuera puesto por su relacién de intercambio.
Pero el valor de cambio no es la “actualizacién” de la sustancia-valor —lo que constituye la inversion
rubinista—, sino su manifestacién. El valor no es un atributo que brota de la relacion entre las
mercancias, sino precisamente la sustancia que explica esa relacion. Y el hecho de que una mercancia se
intercambie, nada nos dice respecto de que su cualidad especifica haya llegado a su término.

133 El s6lo hecho de que determinados individuos tengan que controlar la forma en que otros
miembros de su comunidad organizan su trabajo, es el indice absoluto de la falta de control sobre su
propia relacion social. Sea mediante la ostentacion y el uso del garrote o del poder y el terror religiosos,
lo que esta en juego es el sometimiento de individuos capaces de no obedecer, es decir, portadores de

108



Sintesis | N. 1 | Octubre 2025

necesidad genérica, como consecuencia de la imposibilidad de apropiarse
directamente del medio, brotan las formas ideoldgicas.

Sin embargo, como ya lo sefialamos partiendo de los descubrimientos de Marx, las
formas ideoldgicas son expresiones de las contradicciones de la base econémica, esto
es, las contradicciones entre el desarrollo de las fuerzas productivas del trabajo y su
forma concreta de realizarse, a saber, las relaciones sociales de produccion. En este
sentido, sabemos que el metabolismo social humano se expandi6 primitivamente sobre
el medio como una mirfada de “bandas”, desde Africa oriental al norte, luego hacia
Europay Asia. Por ultimo, de forma aproximada, llegd a Oceania y a América hace unos
45 y 15 mil anos, respectivamente. Pero como acabamos de argumentar y es mas que
evidente, estos agrupamientos humanos no tuvieron forma de asignarse
inmediatamente la parte alicuota del trabajo total. Cada “banda” o tribu aislada no
tenia forma de asignarle a la otra qué es lo que debia hacer, cuél era la modalidad en
que tenia que apropiarse del medio como forma concreta del metabolismo humano. El
trabajo, por lo tanto, se organizd asi primitivamente de manera privada entre los
distintos agrupamientos concretos. Y es porque el trabajo se organizé de forma
privada desde su propio nacimiento, que su producto era incapaz de aparecer como
expresion directa del ser genérico. El producto del trabajo tomaba asi la forma
histérica enajenada de vinculos de dependencia (VD) entre los individuos: los seres
humanos producian su dependencia con ciertos grupos particulares porque no
dependian de otros grupos humanos. No lo sabian, pero asi lo hacian. Por ello cada
miembro de “otra comunidad” se veia ideoldgicamente como ajeno a la propia. Lejos
de expresar la socialidad directa, los VD son expresion de su negacion, esto es, de la
incapacidad de coordinar la totalidad del trabajo humano. Se reproducen como
unidades parciales de produccién y consumo. E1 VD no es otra cosa, entonces, que una

voluntad. No es que los miembros dominados perdieron el control de su propio ser genérico a costa de
los miembros dominantes; tanto unos como otros son personificaciones del trabajo enajenado. Como
observo correctamente Maurice Godelier:

En los dos casos, algunos miembros de la comunidad vienen a recibir un estatuto superior que

expresa responsabilidades y derechos excepcionales. En los dos casos, personificacion directa o

indirecta de los intereses vitales de la comunidad, el proceso se desarrolla sobre la base practica

de las relaciones comunitarias y en las formas ideolbgicas que les corresponden. En los dos casos,

la ideologia es la mediaci6n indispensable que justifica y funda idealmente una jerarquia social,

una desigualdad de derechos y deberes que son los productos normales de la sociedad primitiva,

y que son vividos y pensados como tales por los miembros de esta sociedad. Esto refuta

radicalmente las criticas dirigidas a Marx segn las cuales habria desconocido el papel, en la

historia, para salvar el dogma del comunismo primitivo, la existencia de las jerarquias en el seno

de las sociedades primitivas y su aceptacidon consciente por los miembros de estas sociedades

(Godelier, M.: Teoria marxista de las sociedades precapitalistas, Barcelona, Estela, 1971, pp. 70-

71).

Es evidente que ni Marx ni Engels promovieron la imagen ingenua de una sociedad primitiva sin
violencia ideoldgica. Los problemas esenciales son otros, y ya fueron mencionados: el hecho de no
reconocer que esta estructuracion es producto del trabajo enajenado, y la necesidad correspondiente de
concebir a los sujetos dominantes como “no trabajadores”, o bien como individuos dedicados al “trabajo
inmaterial”.

109



GEMH

relacion social objetivada, autonomizada de la propia conciencia y a la cual
determina. Denominamos a esta primera forma histérica general de organizarse el
trabajo simplemente como modo de produccion de vinculos de dependencia,'34 un solo
modo de produccion que perduré y se transformé a si mismo durante
aproximadamente 2,5 millones de afnos.!35

134 Una alternativa nominal podria ser la de modo de produccién donativo, un modo de produccion
de dones y contradones, en tanto lo que estamos destacando es el caracter objetual enajenado de la
relacion social precapitalista. La ingenuidad de muchos criticos de la economia politica de ver al don y
el contradén como meros “valores de uso para la vida humana” es directamente proporcional a la
ingenuidad de los tedricos de las ciencias sociales que suponen que el valor de las mercancias se
determina en el intercambio. Pero lo que no podemos demandarle a la forma tedrica de conocimiento
(esto es, que reconozca plenamente su enajenaciéon en la mercancia), si se lo debemos exigir a la CEP
respecto de su practica como materialismo historico: reconocer el caracter enajenado del trabajo
precapitalista alli donde la teoria social se lo representa objetivamente. Hace ya cien afios que Marcel
Mauss se hacia la pregunta correcta: “équé fuerza hay en la cosa que se da que hace que el donatario la
devuelva?” (Mauss, M.: Ensayo sobre el don: Forma y funcién del intercambio en las sociedades
arcaicas, Buenos Aires, Katz Editores, 2009, p. 71). Por supuesto, la teoria antropoldgica estaba
desarmada desde el inicio para contestar esta pregunta. De hecho, acusando a Mauss de haber “bajado
la guardia” ante un “espiritu indigena”, la antropologia se alej6 cada vez mas de su resolucion,
empezando por apelar a otra entidad fantastica: el “Espiritu Cientifico”. Naturaliz6 asi la enajenacion
bajo la forma de “las estructuras inconscientes del espiritu en su capacidad de simbolizar” (Lévi-Strauss,
C.: “Introduccion a la obra de Marcel Mauss”, en Mauss, M.: Sociologia y antropologia, Madrid, Tecnos,
1979, pp. 39-41; Godelier, M.: El enigma del don, Buenos Aires, Paidos, 1998, p. 18).

Otra alternativa podria ser agregarle el adjetivo “personal” al término “dependencia”. Pero no seria
otra cosa que borrar del mapa aquello mismo que esta en juego en los VD: el caracter impersonal,
enajenado, de la produccion social. Cuando hablamos de VD no nos referimos a un abstracto vinculo
directo entre dos personas, sino precisamente de personificaciones de aquello que determina la
produccion colectiva. En el caso del intercambio de dones y contradones, Mauss logro representar lo
esencial del asunto: “Ante todo, no son los individuos, sino las colectividades las que se comprometen
unas con otras, las que intercambian y asumen contratos” (Mauss, M.: op. cit., p. 74). Hablar de vinculos
de dependencia “personal” es, en definitiva, una contradicciéon en los términos: si hay dependencia, es
porque los seres humanos no se estan relacionando como personas. Y peor atn, representar el don y el
contradén como el establecimiento de vinculos directos entre personas evidencia la proyeccion fetichista
del intercambio de mercancias, como si se tratara de un intercambio a titulo de la libre individualidad.

De todos modos, dejando a un lado momentaneamente las alternativas nominales, decidimos
mantener esta formulacién, porque precisamente nos permite desanudar las ambigiiedades de Marx y,
en consecuencia, de la Critica Practica misma. Si observamos, por ejemplo, el vinculo de dependencia
entre un amo y su esclavo (que nuevamente, no es una relaciéon directa entre personas, sino entre
personificaciones), aqui deben aclararse varios aspectos. Primero, que la capacidad de decirle al esclavo
lo que tiene que hacer no es un atributo de la persona del amo: ningtin individuo es amo (ni esclavo) por
naturaleza; el atributo de asignarle la produccion y el consumo al esclavo no estd portado en los genes
del amo. Por otra parte, cabe destacar que el hecho mismo de decirle al esclavo lo que tiene que hacer es
la objetivacién del trabajo del amo. Como bien podemos derivar de la critica de JIC a Marx, no se trata
aqui de ningn “trabajo inmaterial”: dicho trabajo se objetiva como cualquier otro trabajo. Otro asunto
es que el esclavo consuma ese producto al mismo tiempo que se produce; pero lo que esta claro es que
el esclavo no consume las cuerdas vocales de su amo. Tampoco el amo consume la fuerza de trabajo del
esclavo como simplemente tal, sino como fuerza de trabajo que, segiin la forma histérica en que se
ejecuta, toma la forma del esclavo (tanto como la mayor parte de la fuerza de trabajo contemporanea, al
ejecutarse de forma privada e independiente, adopta la forma del obrero). En definitiva, el amo no
consume a la persona del esclavo, sino su producto, y viceversa. Si tomamos cualquier otra forma
concreta histoérica del VD, vamos a ver lo mismo: si un sefior golpea a su siervo como castigo, dichos
golpes no son la persona del sefior, sino la objetivacion de su trabajo como VD; y si un siervo le entrega
granos o ganado al sefior, estos no son simples granos o simple ganado, sino granos y ganado bajo la
forma enajenada de un VD; en este caso, del tributo.

135 Aqui no estamos refiriendo, como la misma reproducciéon lo indica, a ningan tipo de unidad
exterior, como lo puede constituir, por ejemplo, el concepto de “modo de produccién tributario”, esto
es, una estructura légica con pretensiones relativamente universales, pero que persiste en el axioma

110



Sintesis | N. 1 | Octubre 2025

Ahora bien, esto no significa que, en cuanto abstraemos y analizamos una unidad
histérica de VD, alli “dentro” encontrariamos “trabajo directamente social”, a
diferencia de la relacion entre dos unidades aisladas de VD. Por el contrario: todos los
individuos de esta unidad no pueden hacer mas que personificar dicho VD. No se
pueden reconocer y relacionar directamente entre si como seres humanos, sino que
deben producir, reproducir y ponerse aquellas “mascaras” que Marx dejo sin
explicacion. Es precisamente por esto que dicho contenido econémico enajenado no
tiene modo alguno de desarrollarse que no sea a través de formas concretas
superestructurales.:3¢ Cada unidad particular de VD, en su modalidad mas simple,

empirista de las “multiples sociedades” (Amin, S.: Unequal Development. An Essay on the Social
Formations of Peripheral Capitalism, The Harvester Press Limited, 1976; Haldon, J.: “El modo de
produccién tributario: concepto, alcance y explicacion”, en Hispania, N. 200, 1988, pp. 787-822;
Campagno, M.: “El modo de produccion tributario y el Antiguo Egipto. Reconsiderando las tesis de
Samir Amin”, en Anales de Historia Antigua, Medieval y Moderna, N. 35-36, 2003, pp. 61-80;
Colombo, O.: “El modo de produccion tributario. Reflexiones sobre un debate reciente”, en XIV
Jornadas Interescuelas/Departamentos de Historia, 2013). Vale repetirnos para que no queden dudas:
aqui estamos afirmando que toda esa aparente pluralidad inconexa de “sociedades” no eran sino
organos materiales de un mismo modo de produccion.

Para la generalidad de los historiadores (marxistas y no marxistas), adictos congénitos a “cortar la
historia en rebanadas” —incluido Le Goff—, el reconocimiento de la existencia de un tnico modo de
produccion precapitalista de semejante longitud temporal, tan s6lo puede resultar un chiste de mal gusto
o un delirio filoséfico. Pero aqui estamos criticando precisamente la multiplicidad de anacronismos
metafisicos a los que induce la disciplina histérica y las demas ciencias sociales por no reconocer la
unidad y la descomunal extensién temporal de este modo de produccién. Ya hemos senalado algunos de
los problemas legados, entre otros, por el mismo Marx: hablar de “comunismo” para las etapas
primitivas; hablar de “libertad”, “propiedad privada”, “familia”, “Estado”, “clases sociales”,

» «

“excedente”, “explotacion”, etc.; y como veremos inmediatamente, el nicleo de todas estas proyecciones:
hablar de “valor” en el precapitalismo y, por tanto, de “equivalentes” o “mercancias”, “comercio”,
“dinero”, hasta llegar, sin més escrapulos, a plantear la existencia antediluviana del “capital”. Todo
aquel cientifico social que —apelando al cliché 16gico de “no caer en reduccionismos”— reclame
reconocer la “especificidad” de cada proceso historico sin dar cuenta del contenido sustancial en juego,
no puede hacer otra cosa que contradecirse en la practica y reducir lo “especifico” a una abstraccion,
esto es: deshistorizarlo.

136 Hasta aqui se condensan suficientes determinaciones para comprender el caracter
representacional de la forma en que JIC se enfrenta al precapialismo; segtin su perspectiva,

En las sociedades organizadas sobre la base de las relaciones directas entre las personas —sean
ellas las propias de la comunidad primitiva, del esclavismo, del feudalismo [...]— cada individuo
porta como un atributo personal suyo su dependencia social. Su vinculo social es inseparable de
su personalidad como miembro de tales sociedades (Inigo Carrera, J.: op. cit., p. 58, énfasis
propios).

En este sentido, por ejemplo, “la conciencia de los esclavos reconoce en la persona del amo, aunque mas
no sea por la fuerza de los palos, la potestad de organizar su trabajo social, a la cual deben someter su
voluntad” (ibid., p. 43, énfasis propio). Curiosas “sociedades” son estas donde la organizacion del trabajo
se realiza de forma directa, en tanto la socialidad est4 portada inmediatamente en las mismas personas,
y a su vez, la misma se tiene que imponer a los palazos. Esta claro, por demaés, que si la esclavitud en
dichas sociedades era un “atributo personal”, los libertos debian ser extraterrestres (por no hablar de
otros tantos fendmenos inexplicables en estos términos, como la esclavitud por deudas, la condena al
ostracismo, la conversion de pueblos enteros en siervos, la excomunidn, etc.). Como ya hemos visto, en
todos estos ejemplos, para JIC media la conciencia enajenada (religiosa) que, paraddjicamente, no es
producto de la enajenacion del trabajo. Quizas la “solucién” se encuentre en la teoria de la socialidad
“comunal” de Garcia Linera, donde existe una “cosificacion intermedia de la relacion de los seres
humanos a través de las cosas que resultan de su trabajo” (Garcia Linera, A.: Forma valor y forma
comunidad, Quito, IAEN, 2015, pp. 322 y 327, énfasis agregado).

111



GEMH

toma asi su correspondiente forma juridico-politica (el parentesco)37 e ideologica
general (la religion). Las aparentes simples manadas animales de cazadores-
recolectores toman asi la forma concreta humana de tribus. Las tribus, negando su
negacion, aumentan sus tamanos y se sintetizan con otras tribus, sea mediante guerras
y/o alianzas, produciendo unidades de VD cada vez mas extensas y complejas a medida
que avanza el desarrollo de las fuerzas productivas, desarrollando asi subjetividades
que comienzan a especializarse en la coordinacion del trabajo, la coaccion y la
produccion ideolégica en general. Las tribus devienen asi en jefaturas, reinos y,
finalmente, imperios. La creciente division del trabajo y el antagonismo
correspondiente se reflejan juridicamente bajo las formas de la esclavitud, la
servidumbre, las diferentes modalidades del tributo,38 etc.

137 En la confusion del VD con su forma concreta de realizarse como parentesco reside,
evidentemente, uno de los mas importantes nudos gordianos de las ciencias sociales que pretenden
enfrentarse a las determinaciones del precapitalismo. Resulta ejemplar, en este sentido, el rechazo
especifico de la Antropologia al descubrimiento de Marx respecto de la determinacion sustancial de la
economia como contenido de la totalidad de las formas sociales: en las comunidades primitivas, para
muchos antropélogos, lo que predomina seria el parentesco; la economia, si no es conceptualmente
diluida, se analiza como “incrustada” en dicha “institucién” (Polanyi, K.: El sustento del hombre,
Barcelona, Mondadori, 1994; “El sistema econémico como proceso institucionalizado”; Dalton, G.:
“Teoria econdmica y sociedad primitiva”, en Godelier, M. (comp.), Antropologia y economia, Barcelona,
Anagrama, 1976). Frente a esta posicidn sustantivista, la critica de la antropologia marxista se pretende
superadora al plantear que, en realidad, la economia sigue demostrando ser determinante —aunque en
“Gltima instancia” (o sea, en ninguna)— en tanto erige al parentesco como la “instancia dominante”; en
otras palabras, de forma sobredeterminada, el parentesco aqui “funcionaria como” relaciéon social de
produccion (Godelier, M.: Teoria marxista..., p. 156; “Antropologia y economia. ¢Es posible la
antropologia econémica?”, en Godelier, M.: Antropologia...). Ambas posturas —la sustantivista y la
marxista— se oponen al formalismo neoclasico, que directamente deshistoriza las relaciones de
produccion, como si en todo tiempo y lugar se tratara simplemente de la libre eleccién racional de los
individuos (Herskovits, M.: Antropologia econémica, México, FCE, 1952; Burling , R.: “Teorias de
maximizacion y el estudio de la antropologia econémica” y Leclair, E.: “Teoria econémica y antropologia
econémica”, en Godelier, M. (comp.): op. cit.). El estructuralismo, por tltimo, se desentiende de la
relacion entre economia y parentesco, paralelizando las “estructuras” como si fuesen atributos
spinozianos (Godelier, M.: El enigma..., pp. 316-317; Lévi-Strauss, C.: Mitolégicas II. De la miel a las
cenizas, México, FCE, 1972, pp. 393-394). En todos los casos, o bien se reduce el contenido sustancial a
su forma, o bien se abstrae la apariencia y la esencia para hacerlas dialogar arbitrariamente (o
autonomizarlas por completo).

Intentemos aclarar brevemente la cuestion: el parentesco es una forma concreta del VD, y esto se
demuestra con el s6lo hecho de observar otras relaciones juridicas que expresan la dependencia, como
la servidumbre o el esclavismo. Tomando este tltimo ejemplo, la relacion entre amos y esclavos es
precisamente la negacion del parentesco, pero la reproducciéon (mas desarrollada) del VD. Entre el VD
y el parentesco no hay ninguna exterioridad: no se trata de una relacion “incrustada” o
“sobredeterminada”, pero tampoco el VD se reduce al parentesco, sino a la inversa. El parentesco es en
st mismo VD, aunque tan solo un modo o momento suyo. Parece ir6nico tener que seguir aclarando a
esta altura de la historia lo que fue un descubrimiento y no una “hipétesis”: el metabolismo social
humano precapitalista no se alimentaba del matrimonio o la hermandad, ni de titulos de propiedad
sobre esclavos o tierras.

138 La critica del historiador medievalista argentino Carlos Astarita a la voracidad del concepto de
“modo de produccion tributario” (MDPT) demuestra los limites compartidos por toda la teoria marxista.
Este concepto, lejos de rechazar “la identificacién del modo de produccion en base a las formas
institucionales extraidas de un ejemplo historico dado, por ejemplo, del feudalismo europeo occidental”
y de “desembarazarse de la carga empirista del institucionalismo” para dejar de definir a los diversos
modos de produccion por sus formas superestructurales (Astarita, C.: “La discutida universalidad del
sistema tributario”, en Studia historica, N. 12,1994, p. 192-193); por el contrario, no hace mas que volver

112



Sintesis | N. 1 | Octubre 2025

Aquiinmediatamente salta a la vista la inversion ideoldgica marxista de nominar los
aparentes miltiples modos de produccion precapitalistas a partir de las formas
juridicas, esto es, quedandose en las apariencias. Concebir un “modo de produccion
feudal” es 1o mismo que denominar al capitalismo como un “modo de produccion de
propiedad privada”; postular la existencia de un “modo de produccion esclavista” es
lo mismo que denominar a nuestra sociedad como un “modo de producciéon
‘ciudadanista”. Ni que hablar de la vulgaridad de los denominados “modo de
produccion asiatico”,!39 “germanico”, etc. ¢Como es que no vimos a un marxista todavia
hablar del “modo de produccion inglés” para dar cuenta de la sociedad en que vivimos?
Toda esta bateria de conceptos no hace méas que reflejar la total impotencia para
reconocer el contenido econémico en juego, perdiéndose en cada una de sus
manifestaciones.

areproducir los presupuestos constituyentes del marxismo como ideologia, esto es: concebir como “base
econdémica” a una forma juridico-politica concreta, en este caso, el tributo. Tanto Astarita (defensor de
la categoria de “modo de produccion feudal” entre tantas otras abstracciones) como Haldon o Amin,
estan presuponiendo que la relacién de propiedad entre productores y medios de produccién constituye
el “elemento central para la categorizacién de un modo de producciéon” (ibid., 195), en lugar de ser el
modo de produccién lo que determina la forma juridica de propiedad. En ambos casos, se est
naturalizando la explotacién como forma econémica, como si el feudalismo y el MDPT constituyeran
formas de apropiacion de “excedente” sin contrapartida. A tal punto llega la naturalizacién, que el
mismo Astarita, un historiador serio y respetado, que rechaza los “universalismos abstractos” y que
pretende dar cuenta de la “especificidad” de los procesos histéricos, termina habliandonos de la
“explotacion precapitalista” en términos de “las relaciones establecidas entre los productores y los
medios de produccién, y la forma de distribucién del plusvalor” (ibid., p. 192). El lapsus no es casual.

En un sentido diametralmente opuesto, aqui estamos sefialando que el tributo es una forma
superestructural histérica del modo de produccién de VD (o donativo), que sintetiza la necesidad de este
metabolismo social (en su crecimiento y consecuente complejidad) de alimentar las subjetividades
productivas especializadas, como ya sefialamos, en producir conocimiento sobre el medio, objetivarlo y
coordinar la produccién en mayores escalas. Ningtin estamento dominado podia reproducirse sin
consumir el producto del trabajo de los estamentos dominantes, y esto constituye una especificidad
histérica absolutamente contrastante con el modo de produccién capitalista (ver: GCEP: op. cit., pp.
154-155). Solo quienes se representan abstractamente al don y contradén como un intercambio de
“equivalentes”, se les hace imposible asimilar que el mismo tome la forma superestructural del dominio.
Para la conciencia logica, lo “simétrico” (en la teoria antropoldgica, la reciprocidad) no puede tomar la
forma de su opuesto: lo simétrico es lo simétrico, y lo asimétrico es lo asimétrico. Y si la transformaciéon
de hecho ocurre, para la conciencia marxista es imposible que la base econémica siga siendo la misma.
De aqui el rechazo furibundo de Godelier a la “cuarta obligaci6én” indicada por Mauss para comprender
el tributo como forma desarrollada de la “logica del don” (Godelier, M.: op. cit., pp. 264, 273 y 274).

139 El “modo de produccién asiatico” adquiere relevancia ante las aporias del “feudalismo” como
modo de produccién universal. Asi, aparece caracterizado como la centralizacion de aldeas comunitarias
bajo el mando de un poder estatal centralizado, que en esa condicién es propietario del conjunto de la
tierra y se hace de un tributo “sin contrapartida”. Sin embargo, el concepto en verdad tambalea por
carecer de una determinacién especifica: Anderson sefiala la incoherencia de Marx en la delimitacion de
una propiedad del suelo “tribal-comunal” o “despdtico-hidraulica”, a la vez que Godelier oscila sobre la
necesidad de la existencia de un “poder soélidamente centralizado”. Precisamente por esta
indeterminacién, o mas bien, por reducir el contenido econémico a su forma de realizarse, el concepto
es empleado para describir diferenciadamente sociedades que van desde Asia hasta América, quedando
preso del problema tebrico que pretendia superar: la impotencia de la abstracta universalidad
(Anderson, P.: El Estado absolutista, México, Siglo XXI, 1998, pp. 492-510; Godelier, M.: “El modo de
produccidén asiatico”, en Godelier, M., Marx, K. y Engels, F.: Sobre el modo de produccioén asidtico,
Madrid, Martinez Roca, 1969, pp. 21, 47 y 49; Krader, L.: “Historia y significado del modo asiatico de
produccién”, en Starez, M.: Historia, antropologia y politica. Homenaje a Angel Palerm, México D.F.,
Alianza, 1990, pp. 166 y 192).

113



GEMH

Una vez descubierta y reconocida la existencia del modo de produccién de vinculos
de dependencia, queda inmediatamente de manifiesto la apologética que comparte el
marxismo, en particular, con las ciencias sociales, en general, respecto de la
representacion de multiples modos de producciéon “co-existentes” (en términos mas
vulgares: miultiples sociedades, civilizaciones, etc). Si existieran dos (o mas) modos de
produccion coexistiendo, eso supondria que la socialidad humana es un ente abstracto
que trasciende a la forma cualitativa, material, en que se organiza la produccion. La
socialidad humana se transforma una vez mas, mediante esta operacion logica, en una
mera relacién cuantitativa, en una abstracta suma de cualidades, por ejemplo:
MDPMS40 + MDPE!4t 0 bien, MDPMS + MDPF142 + MDPK43, o0 bien, MDPE + MDPK,
etc. En cualquiera de estas combinaciones, mas simples o mas complejas y
virtualmente infinitas (a gusto del intérprete), los marxistas (junto con Marx) nunca
especifican qué cualidad unifica a estos multiples modos, con lo cual, no tienen otra
alternativa que concebir como “unidad” al modo de produccién “predominante”, esto
es, al modo que aparentemente mds se repite en la combinatoria.144 De esta forma, la
sociedad humana termina siendo concebida como una suma de sociedades, y cada
sociedad, en definitiva, como una suma de individuos. La libre individualidad, por mas
potente que sea la teoria en cuestion, vuelve una vez mas a erigirse en el principio —y
el fin— de lo social. 45

El reconocimiento del modo de produccion de VD, por tanto, se constituye en la
critica de conceptos marxistas tales como “formacion social” o “formaciéon econémico-
social”, “modo de produccién dominante”, “determinaciéon econdémica en ultima
instancia” (y la consecuente “autonomia relativa” de las formas superestructurales),
“bloque historico”, “desarrollo desigual y combinado”, etc. Pero a su vez se constituye
también —y esto para nosotros tiene especial relevancia— en una critica especifica a la
Critica Practica misma, en tanto su propia reproduccion, méas alla de las enormes

140 Modo de producciéon mercantil simple.

141 Modo de produccion esclavista.

142 Modo de produccion feudal.

143 Modo de produccion capitalista.

144 Esta inversion es la piedra basal sobre la que se erige la falsa problematica de los “modos de
produccién en América Latina”. Al haber vaciado al metabolismo social humano de unidad, la
historiografia necesita construir una unidad discursiva para unificar las diversas formas productivas
concretas: Horacio Ciafardini ve la unidad en la “subordinacién formal del trabajo al capital”, o sea, se
representa una unidad “formal”; Juan Garavaglia se rinde ante la apariencia mas inmediata, poniendo
la unidad en el “hecho colonial” (Ilegando a postular la existencia de un pretendido “modo de produccién
despotico-aldeano”); y Ernesto Laclau y Carlos Assadourian establecen la unidad en el “sistema
capitalista mundial”, lo que no es otra cosa que reducir el capitalismo a una simple afirmacion,
atribuyendo la unidad a un elemento que pone la diferencia (AA.VV.: Modos de produccién en América
Latina, Buenos Aires, Pasado y Presente, 1973). A pesar de su potente critica a estas concepciones, JIC
queda atrapado en la misma encrucijada al representarse la coexistencia entre vinculos de dependencia
y relaciones mercantiles, es decir, las dos determinaciones mas simples que determinan la unidad del
precapitalismo y el capitalismo en cada caso. La “unidad concreta” se transforma, de este modo, en una
mera formula metodolégica (Ihigo Carrera, J.: La formacion..., cap. 1).

145 Marx, K.: El capital..., p. 96.

114



Sintesis | N. 1 | Octubre 2025

potencias destacadas, termina recayendo en el mismo nucleo de estas
representaciones. El CICP parece inmerso en un movimiento pendular entre el
reconocimiento absoluto de la contradiccidon, de la inmanencia de la materia, de su
condicidn de sujeto, por un lado, y la recaida en la separacion abstracta de contenido y
forma, de sujeto y objeto, de materia y conciencia, de economia y sociedad, etc., por el
otro. Como hemos visto en detalle, a la vez que se enfrenta a la materia en cuanto tal
como el sujeto de sus propias determinaciones, termina por reservar la condicion de
sujeto a la materia viva; a la vez que se enfrenta al reconocimiento de la conciencia
como forma concreta del trabajo, termina habilitando la concepcién de su
inmaterialidad; a la vez que reconoce al metabolismo social capitalista como una
unidad global de la cual los dmbitos nacionales de acumulacién son sus formas
concretas de realizarse, termina por postular dicha unidad como punto de confluencia
de maultiples modos de producciéon (negando la unidad metabdlica humana como
punto de partida de la sintesis).4¢ De este modo, es perfectamente comprensible que

146 Al enfrentarse al afirmarse mediante la propia negacién de un modo de produccién, JIC critica a
los marxistas que conciben el proceso como una mera colisién cuantitativa. Asi, concebir la transicion
de un modo de produccion como un

proceso concreto en el que el desarrollo de las fuerzas productivas del trabajo social esta
superando un modo de organizarse y tomando forma en uno nuevo que se estd engendrando lo
convierte en una abstraccion: siempre va a poder encontrarse alguna manifestacion concreta que
aparente pertenecer abstractamente al modo viejo y otra que lo haga igualmente respecto del
nuevo (Inigo Carrera, J.: La formacion..., p. 40).

El fundamento de la critica es que esta perspectiva carece de unidad: “el movimiento en que el viejo
modo de produccion deviene el nuevo queda reducido a una ‘mezcla’ entre ambos, donde el primero se
resiste a ser desplazado y el segundo pugna por conquistar el lugar” (ibid., p. 41). Por el contrario, segin
JIC:

La cuestion reside verdaderamente en mostrar, paso a paso, como el modo anterior de regirse la
unidad del proceso de metabolismo social va engendrando las determinaciones especificas
constitutivas del caracter propio del nuevo modo, no como tales determinaciones esenciales, sino
como formas concretas de reproducirse el viejo modo mismo. Y, luego, en mostrar como esta
relacién entre contenido y forma se va invirtiendo, de tal suerte que lo que caracterizaba al
contenido especifico del modo de produccién anterior se va convirtiendo, a su vez, en forma
concreta necesaria de realizarse las determinaciones especificas del nuevo modo de produccién,
para finalmente desaparecer cuando ya ni siquiera le cabe tal condiciéon (ibid., pp. 40-41, énfasis
propios).

Su critica de los conceptos de “formaciéon econémico-social” y “sistema econémico” como sumatoria
de modos de produccién va en la misma direccion: la ausencia de unidad cualitativa entre estos diversos
modos (ibid., p. 43). Sin embargo, la critica de JIC a estas formulaciones teéricas se petrifica como un
mero indice, reproduciendo la esencia del problema. Si de lo que se trata es de reconocer el modo en que
se rige un unico metabolismo social, y no de una “suma de modos”, de nada sirve sefialar que hay que
“mostrar como” un modo engendra las formas que luego seran su contenido, porque se esta diciendo
exactamente lo mismo: ique las formas coexisten! Si se trata de “mostrar como esta relaciéon entre
contenido y forma se va invirtiendo”, ya se asume nuevamente que el contenido y la forma son
exteriores: uno esta “abajo”, la otra esta “arriba”, y paulatinamente se dan vuelta. En términos generales:
los vinculos de dependencia engendran la mercancia como forma de realizarse los mismos vinculos,
hasta que la mercancia pasa a ser el contenido de los vinculos de dependencia... ipero la mercancia sigue
siendo la mercancia, y el vinculo de dependencia, el vinculo de dependencia!

De mas esta decir que JIC admite la co-existencia historica de los modos de producciéon “comunista
primitivo”, “esclavista”, “feudal”, “tributario” y “de castas” (Inigo Carrera, J.: Conocer el..., pp. 42-43 y
310-312). Esto es, no solo se representa la sobredeterminacién en tanto uno aparece como la forma de

115



GEMH

se termine concibiendo la separacion del “caracter individual” del trabajo respecto del
“caracter social” suyo, como si se tratara de dos cualidades del trabajo que deben
establecer su relacion, es decir, como si el caracter social fuese la forma que brota de —
o se actualiza en— la relacion entre los individuos, en vez de ser esta relacion tan solo
la manifestacion de dicha forma abstracta.147 De alli también que no sea de extranar

realizarse en acto el otro, sino que también los erige en su externalidad absoluta reciproca: los unos se
encuentran exteriormente y “batallan” con los otros. Irbnicamente, en este punto, el resultado de tal
enfrentamiento no puede tener mas determinacién que “las ‘relaciones de fuerza’ que los sujetos sociales
exhiben segtn su voluntad en el mundo nebuloso de la ‘autonomia relativa’ de las superestructuras”
(Inigo Carrera, J.: La formacién..., p. 70).

147 Para JIC, “cada modo de produccion sintetiza una determinada relacion entre el desarrollo de las
fuerzas productivas del trabajo social y el desarrollo de los atributos productivos individuales” (Ihigo
Carrera, J.: El capital..., p. 22, énfasis propios). De alli que tenga que representarse necesariamente que
“las fuerzas productivas del trabajo social no tienen mas modo concreto de realizarse que como fuerzas
productivas de los trabajos individuales” (idem.). Una vez abstraido el caracter social del caracter
individual, no es casual que el inico modo de realizarse la potencia del trabajo social sea bajo la forma
concreta del trabajo individual. Pero la realidad es que, lejos de no tener “mas modo concreto de
realizarse” que el desarrollo de los “trabajos individuales”, el redundante “trabajo social” se realiza
también de modo colectivo. La confusién de JIC entre lo que el trabajo mismo es (socialidad) y su
modalidad colectiva —en contraste con su modalidad individual— es muy evidente: “Las fuerzas
productivas materiales del trabajo se encuentran portadas por el trabajo individual. Pero el desarrollo
de su potencialidad es s6lo un atributo de la unidad colectiva de los trabajos individuales. Dicho de otro
modo, la realizacion del ser genérico humano mismo es so6lo un atributo del trabajo social” (ibid., p. 10,
énfasis propios). Esta abstraccion se cristaliza de forma plena en cuanto JIC sintetiza las
determinaciones mas simples del trabajo en nuestro modo de produccioén, apenas observa la
cooperacion simple; aqui “[...] el capitalista personifica ahora las potencias del trabajo social en cuanto
éstas se imponen, no ya sobre un mero proceso individual de trabajo, sino sobre un colectivo de trabajos
individuales. En cuanto se imponen, por lo tanto, sobre un trabajo social en si mismo” (ibid., p. 16,
énfasis propios). Inmediatamente surge la incognita: équé trabajo no es social en si mismo?

Otro tanto sucede en la exposicion del camarada Steimberg:

Trabajar implica coordinar las acciones de transformacion del medio con otros seres humanos.
La regulacién de las fuerzas naturales portadas en los objetos y de las dispuestas en el cuerpo
biolégico individual, esto es, las fuerzas productivas materiales del trabajo humano, estian
portadas en los sujetos individuales. Son ellos quienes transforman la naturaleza, quienes
conocen y operan sobre las fuerzas que las constituyen para hacerla adoptar formas ttiles para la
reproduccién de la vida y que, como mencionamos, en ese mismo proceso se transforman a si
mismos. Pero ese proceso de trabajo individual activa y despierta fuerzas productivas que son
irreductibles a los individuos humanos que las ejercen [...] El proceso de trabajo individual
mediante el cual los sujetos humanos producimos nuestra vida se inscribe siempre en el modo en
el que la sociedad humana se reproduce como unidad, en las relaciones sociales de produccion.
La reproduccién material de vida individual es un momento de dicho modo de produccién, de la
unidad orgénica de los trabajos individuales. Cuando aludimos a unidad organica nos referimos
a que, para transformar al medio en uno para si, el sujeto humano individual necesita coordinar
su accion con la de otros; inmediatamente, porque la descarga de energia sobre los objetos que
conforman su medio va a producir un medio apto para ser consumido por estos otros. Pero, y esto
es lo que nos interesa destacar, mediatamente porque las potencias que pone en juego el proceso
de trabajo individual no son resultado del ejercicio del trabajo por ese sujeto especifico, sino que
brotan de su coordinacién con el trabajo de otros (Steimberg, R.: op. cit., pp. 8-9).

Nuevamente se invierten aqui las determinaciones de nuestro metabolismo: segtin el camarada, las
fuerzas productivas del trabajo se actualizan en la coordinacion de los trabajos individuales, en lugar
de ser ya los trabajos individuales una manifestacion de las fuerzas productivas del trabajo, sin
necesidad de esperar a ver su “coordinacion”. El mismo Steimberg repara en una nota al pie sobre la
inversi6n que estamos criticando: “Justamente por esto, la palabra coordinar no refleja el sentido al que
aqui nos referimos. En tanto la unidad organica del trabajo social es siempre el presupuesto material del
gjercicio del trabajo individual, los humanos no coordinamos nuestro trabajo con otros como si
fuésemos existencias cerradas sobre nosotros mismos que luego salen al encuentro de otras. Nuestro

116



Sintesis | N. 1 | Octubre 2025

que la conciencia se postule como social por contenido pero individual por forma,48
en lugar de reconocer que la conciencia es social por contenido (socialidad animal
transformada en trabajo) y por forma (en tanto modo de organizarse el trabajo). El
hecho de que cada individuo humano tenga que conocer sus potencias respecto de las
potencias de la totalidad de los 6rganos de su metabolismo social, para coordinar su
accion con ellos, no indica que la conciencia sea individual por forma, sino
precisamente que la conciencia humana —que es pura socialidad— esta enajenada, esto
es, no se reconoce como pura socialidad. Por ello el CICP niega toda posibilidad de que
otros 6rganos del metabolismo produzcan la conciencia de tal o cual individuo, como
si se tratara de una monada. Pero, mal que nos pese a los productores privados e
independientes en nuestra moral, tal como lo hemos reproducido en sus
determinaciones, la individualidad humana es eso mismo: un producto del
metabolismo social, un producto de otros 6rganos, y en definitiva, pura socialidad en
st misma.

4. A modo de conclusion: bases para el desarrollo del materialismo
historico como forma de la critica de la economia politica

En el presente estudio delineamos los avatares del materialismo historico en su
relacion con la CEP, desde su génesis en la obra de Marx y Engels hasta su apropiaciéon
actual en el terreno neodialéctico, pasando por las disidencias del marxismo
tradicional y el marxismo occidental. Ya sea mediante la transformaciéon del
materialismo histérico en una teoria de la historia autonoma de la CEP, ya sea
mediante el desarrollo de la CEP como negacion absoluta del materialismo historico,

trabajo individual es siempre ya un 6rgano del ejercicio del trabajo social, del cual el primero es un
momento” (ibid., p. 9). Si no se hubieran invertido las determinaciones, no seria necesaria la aclaracion.

Pero quizas sea Guido Starosta quien mas lejos haya llegado en la inversi6n, exponiendo las
determinaciones bajo una forma ya indistinguible respecto del individualismo metodolégico:

[el individuo] necesita afirmarse a si mismo como elemento organico ‘del trabajo social en su
conjunto’, es decir, establecer su unidad social general subyacente mediante su articulaci6on
material con el proceso de vida de otros individuos humanos. Para ponerlo en otros términos, la
produccién de la vida mediante el gasto y desarrollo de las fuerzas productivas del individuo
humano, esto es, una relacién material o natural, toma su forma concreta necesaria (y es por tanto
necesariamente mediado) en y a través de relaciones sociales, que son por ello determinadas
como relaciones sociales de produccion (Starosta, G.: “Labour”..., op. cit., p. 125, traduccién
propia).

Una vez mas: el individuo humano no necesita “establecer” su “unidad social general” con otros
individuos, porque el individuo “es el ser social” (Marx, K.: Manuscritos..., p. 145); sus fuerzas
productivas no necesitan ser “mediadas por” o tomar su forma concreta “en” ni “a través de” relaciones
sociales de produccién. Muy por el contrario, el trabajo individual mismo es una relacién social de
produccién, porque todo individuo humano es una mediacién de las fuerzas productivas del trabajo, es
decir, un momento de la socialidad.

148 Seglin Starosta, el método dialéctico permite “captar al ser social o a las relaciones sociales de
produccién como la materialidad interna y el contenido social, que es necesariamente realizado, y por
tanto existe, en la forma de las determinaciones de la conciencia del individuo humano” (Starosta, G.:
op. cit., p. 8, traduccion propia).

117



GEMH

el conocimiento social acumulado ha mutilado de diferentes formas los propésitos del
proyecto original. Por supuesto, como hemos sefialado, no se traté de la abstracta
contingencia de una historia intelectual, de la abstracta voluntad de los intérpretes,
sino de expresiones historicas de la necesidad del capital. De hecho, reconocimos en
las corrientes neodialécticas un avance considerable en cuanto a la forma de tomar
consciencia del caracter histoérico del modo de produccion capitalista, resaltando un
aspecto vital del proyecto marxiano: el hecho de que no se trata de elaborar una
economia politica “marxista”, sino de realizar la critica de la economia politica en
cuanto tal. Sin embargo, su demarcacion respecto del desarrollo del materialismo
histérico nos expuso a sus potencias liminares. Y es que ya no se trata simplemente de
“volver a Marx”, de reconocer la unidad de su proyecto, haciendo el esfuerzo de
“reconstruir” una vieja teoria o elaborar una nueva. Como sefiala JIC, el problema
reside en la forma te6rica misma como portadora del fetichismo de la mercancia, lo
que obliga a superar las barreras tedrico-disciplinares de la ciencia y enfrentarse al
concreto que se pretende conocer por cuenta propia, reproduciendo sus
determinaciones de forma integra —mas alla de Marx y cualquier otro autor de culto.

En este sentido, nuestra propia reproduccion de lo concreto nos puso por delante
los limites que, desde Marx y Engels hasta los desarrollos recientes, existen para dar
cuenta de las determinaciones generales de la historia humana. Exponiendo paso por
paso los resultados de nuestra investigacion demostramos que el trabajo nace
enajenado bajo la forma del VD y que, por lo tanto, no han existido hasta hoy mas que
dos modos de producir y reproducir la vida en la historia humana: el modo de
produccion de VD —o, sintéticamente, el modo de producciéon donativo— y el modo de
produccion capitalista. La exposicion de sus determinaciones generales y especificas
ha permitido criticar las inversiones que las ciencias sociales y el marxismo exhiben
cuando se enfrentan al problema del precapitalismo. De esta forma, el reconocimiento
del modo de produccion de VD nos pone definitivamente delante de la radical
historicidad del capital. Solo el analisis y la sintesis de aquel pueden contestarnos
acerca de la emergencia de éste. Aqui, proponemos tan s6lo apuntar algunos de los
varios frentes de investigacion mas importantes que se abren a partir de este punto.

a) Critica del fetichismo de la “mercancia” precapitalista

Si, como hemos descubierto, el VD entre los seres humanos no es otra cosa que la
objetivacion enajenada del propio trabajo, en tanto el mismo se realiza de forma
privada entre las distintas comunidades que constituyen los 6rganos de un mismo
metabolismo social, es claro que los distintos valores de uso producidos por la sociedad
en toda la era precapitalista no tenian forma de aparecer como simples valores de uso
para la vida humana. Si dejamos a un lado los ejemplos mas evidentes de las
comunidades primitivas y observamos la Grecia o la Roma antiguas, los imperios Inca

118



Sintesis | N. 1 | Octubre 2025

o Azteca, o cualquier reino feudal europeo, etc., es evidente que alli no se construian
simples viviendas, sino que dicha objetivacion del trabajo tomaba la forma del oikos,
el domus, el ayllu, el calpulli o el sefiorio (todos términos nativos que ya estan
indicando la dependencia, la atadura enajenada entre productores, tierras y medios de
produccién). Tampoco se producian simples centros administrativos, sino templos,
iglesias, castillos, palacios, etc; otro tanto sucedia con las herramientas, los alimentos
o la vestimenta. Y es mas que claro, en definitiva, que alli no se reproducian
directamente seres humanos, sino seres humanos bajo la forma de amos, esclavos,
emperadores, caciques, reyes, sefores, siervos, etc.149 Cualquier valor de uso o
persona tomaba la forma del VD o, lo que es lo mismo, del don y el contradon: los
egipcios se enfrentaban a su emperador como el Dios que les habia donado su vida y
sus condiciones de existencia mismas, y debian contradonar (tributar) eternamente
por ello; los campesinos (siervos o no) le debian su tierra y su proteccion al sefior, por
lo cual debian contradonar de generacion en generacion por ello. Los griegos o
romanos se podian volver ellos mismos objetos de contradén si no cumplian con la
obligacion de devolver aquello que se les habia dado, esto es, podian caer en esclavitud
por deudas.15°

En contraposicion al metabolismo social del capital, donde es el caracter abstracto
del trabajo necesario hecho de manera privada e independiente lo que se objetiva
como la propia relacidon social bajo la forma de la mercancia; en las formas sociales
precapitalistas, era el caracter concreto del trabajo necesario hecho de forma privada
(respecto del resto de las comunidades) lo que se reflejaba como la propia relaciéon
social enajenada en cada caso.!5! Ciertos enfoques particulares de las ciencias sociales
y la misma CEP han logrado sin dudas representar, con menor o mayor potencia, la
historicidad misma de estas formas —en el sentido “fuerte” de negarlas como existentes
en el pasado— en contraste con la sociedad moderna, poniendo en jaque conceptos

149 En este sentido, Mauss sefiala que en el sistema de prestaciones totales que implica el don, lo que
se encuentra en juego es la “méscara”, en definitiva, “la persona” (Mauss, M.: op. cit., pp. 156-158).

150 “Abundan los ejemplos de sociedades donde los individuos, incapaces de cumplir con sus deudas,
se veian abocados, ellos o sus hijos, a la esclavitud, acabando por convertirse en una propiedad, en la
‘cosa’ de los que les habian entregado sus dones [...] en la Grecia antigua y, en particular, en Atenas hasta
los tiempos de Sol6n, un hombre libre podia ser esclavizado por sus deudas y convertirse asi en
propiedad de otro” (Godelier, M.: El enigma...; pp. 26 y 293).

15t Marx, K. y Engels, F.: Ideologia alemana..., pp. 27-28 y 66.

119



GEMH

tales como los de clases,!52 Estado,'53 propiedad privada,'54 etc. Pero por mas formas
sociales que se logren historizar, aun representandose la historia misma como un
camulo de “historias de diversas sociedades”, hay dos formas especificas que aparecen
inmaculadas en el terreno de la teoria social, donde no cabe modo alguno de que sean
desnaturalizadas por la conciencia logica: este es el caso de la mercancia vy,
consecuentemente, de la libertad como su forma necesaria de conciencia ideologica.

Salvo para casos excepcionales en lo que respecta a las llamadas “sociedades
primitivas”,'55 para la conciencia cientifica general desarrollada hasta la actualidad no
hay forma de asumir que la mercancia no haya existido antes de la sociedad capitalista.
Tuvo que existir intercambio de mercancias y dinero —y hasta capital— incluso para
los cientificos mas conscientes de los innumerables problemas que supone trasplantar
al pasado categorias propias del modo de produccion capitalista. Empezando por los
mismos padres fundadores del socialismo cientifico, pasando por Mauss y Malinowski,
por la antropologia econémica sustantivista de Polanyi y sus discipulos, hasta llegar a
los recientes desarrollos de la CEP en el marco de lo que denominamos problematica
neodialéctica; ninguno de estos cientificos pudo desprenderse de la necesidad de
postular el intercambio mercantil precapitalista, mas no sea como mera formalidad.

Si bien en el presente nimero de nuestra revista se han expuesto suficientes
argumentos que senalan la inviabilidad del método logico-historico marxiano para dar
cuenta de la historicidad de la mercancia’s¢ (y por tanto, de todas sus formas
superestructurales exclusivas), el GEMH no s6lo se propone seguir especificando esta
critica, sino desarrollarla sobre las obras més contemporaneas y, en definitiva,
sistematizar toda la evidencia empirica disponible que —puesto en términos clasicos—
sustenta esta tesis: el hecho de que la mercancia es un emergente historico que tan
solo lleva desarrollandose unos quinientos anos, desde el siglo XVI hasta nuestros

152 Fausto, R.: Légica e Politica..., p. 124; Robles Baez, M.: “Marx and Postmodern...”, pp. 7-13;
Dialéctica y capital..., pp. 28-33, y Robles Baez, M.: “El trabajo en la constitucion del capital en cuanto
sujeto del capitalismo”, en Escorcia Romo, R. y Caligaris, G. (eds.): Sujeto capital-sujeto revolucionario.
Analisis critico del sistema capitalista y sus contradicciones, México, Universidad Auténoma
Metropolitana, 2019. Para problematizar el concepto marxista de clase desde una perspectiva
historiografica, ver: Paiaro, D. y Requena, M.: “La pélis ateniense frente al problema marxista de la lucha
de clases", en Nufiez Lopez, C. y Sierra Martin, C.: La influencia de Marx y el marxismo en los estudios
sobre la Antigiiedad, Buenos Aires, Mifio y Davila, 2021, pp. 47-78.

153 Dell’Elicini, E., Francisco, E., Miceli, P. y Morin, A. (comps.): Pensar el Estado en las sociedades
precapitalistas. Pertinencia, limites y condiciones del concepto de Estado, Buenos Aires, Ediciones
UNGS, 2012; Practicas estatales y derecho en las sociedades premodernas, Buenos Aires, Ediciones
UNGS, 2023.

154 Cordero Quinzacara, E. y Aldunate Lizana, E.: “Evolucion histérica del concepto de propiedad”,
en Revista de estudios historico-juridicos, N. 30, 2008; Grossi, P.: Historia del derecho de propiedad.
La irrupcion del colectivismo en la conciencia europea, Barcelona, Ariel, 1986; A ordem juridica
medieval, Sao Paulo, Editora WMF Martin Fontes, 2014.

155 Mauss, M.: Ensayo..., pp. 115-117.

156 GCEP: op. cit; Cosic, N. y Vivanco, A.: op. cit.

120



Sintesis | N. 1 | Octubre 2025

dias. Aquello que se denomina “mercancia” para toda la era precapitalista (incluso
entrado el siglo XV) no es otra cosa que una forma concreta del don.

b) Critica de la proyeccion fetichista de las clases sociales y la explotacion

Si la mercancia lleva desplegando sus potencias desde hace aproximadamente
medio milenio, estamos diciendo que —frente a 2,5 millones de anos de produccion de
vinculos de dependencia— la producciéon de valor y, por tanto, el intercambio de
equivalentes constituyen una absoluta novedad histérica; en términos llanos: el
intercambio de mercancias acaba de nacer.’5? En cuanto tal, como sabemos, sobre la
base inmanente de este intercambio se realiza la produccion de plusvalor, y esto no
sblo evidencia la absoluta historicidad de las clases sociales (en tanto personificaciones
de mercancias), sino de la misma relacion de explotacién como forma econémica. Tal
como lo han expuesto los camaradas del GCEP,58 la explotacion es una forma
diametralmente opuesta a la relacion de dominio, que efectivamente, como se presento
en nuestra propia reproduccion de las determinaciones, se trata de una forma concreta
del VD. De aqui que se ponga completamente de manifiesto, una vez mas, la
inviabilidad de la forma logico-tedrica de los cientistas sociales cuando encaran de
forma reflexiva el concepto de explotacion para ser aplicado a las “sociedades”
precapitalistas. Quizés los casos de Godelier y Ste. Croix sean paradigmaticos,!59 no

157 Lo que ciertamente se lleva de patadas con las tesis marxistas de la “crisis terminal” del capitalismo
y su fase “tardia”. Entre otros, ver: Trotsky, L.: El programa de transicién, Buenos Aires, Ediciones IPS,
2008; Mandel, E.: El capitalismo tardio, México, Era, 1972.

158 GCEP: op. cit., pp. 154-155.

159 Es evidente que ambos autores —como tantos otros historiadores y antropdlogos— se
representaron el don y el contradén como un intercambio de equivalentes, es decir (aunque de forma
inconsciente), como un intercambio de mercancias. Asi, pretendieron hallar el origen de la explotaciéon
y las clases sociales precapitalistas en la emergencia de un intercambio “desigual”, esto es, de “no
equivalentes”. No obstante, al no existir la sustancia-valor en la sociedad precapitalista, esto es, la
equivalencia como relacién social general, demostraron a cada paso que no les quedaba otra alternativa
metodoldgica que la libre decision y el consenso de los intérpretes:

“En este contexto [en el modo de produccién asiatico], los limites de la embrionaria clase
dominante carecen de nitidez y son dificiles de localizar, ya que el mismo individuo ejerce un
poder de funcién y un poder de explotaciéon. La parte del excedente que le es asignado, en la
medida en que constituye la retribucion de su funcion, vuelve indirectamente a la comunidad y
no hay explotacion de ésta por aquél. El momento en que comienza la explotacion de la
comunidad por esos mismos individuos que le prestan servicios, es aquel en que la apropiaciéon
se hace sin retribucion, y es dificil de determinar” (Godelier, M.: Sobre el modo de produccion
asiatico, Martinez Roca, 1969, p. 23, énfasis propios).

En palabras de Ste. Croix:

“[Elstoy de acuerdo con Godelier en que no hay una relacién necesaria entre la existencia de un
excedente y la explotacién del hombre por el hombre: el intercambio se podria considerar
ventajoso para ambas partes, cuando unas personas se ocupan de servicios que se realizan
efectivamente en beneficio de la comunidad en su conjunto (por ejemplo, su defensa frente a un
ataque del exterior). El momento preciso de la historia en que se podria pensar que empieza la
explotacién es un tema que implica una ardua decisién, y todavia no me he hecho a la idea [...]
Podriamos decir quiza que la explotacién empieza cuando el productor inmediato es obligado a
ceder un excedente mediante un acto de violencia (ya sea politica, econémica o social, y tanto si
se lo percibe como tal acto de violencia como si no), en cualquier caso, en un estadio en el que ya

121



GEMH

s6lo como representacion del limite de sus disciplinas, sino particularmente del
callejon sin salida del marxismo.

Sin embargo, lejos de querer cargar las tintas sobre estos dos grandes nombres o
cualquier otro, el problema real reside en el sentido comiin de las ciencias sociales que
ni siquiera reparan en los inconvenientes que se presentan, y nos hablan de “clases” y
“explotacion” como fendmenos transhistoricos autoevidentes. Y esto no s6lo nos exige
desarrollar una critica sistematica de estos anacronismos, sino incluso la tarea titanica
de comenzar a reescribir la historia precapitalista de punta a punta, desterrando la
antinomia general entre la historia de los “grandes hombres” y la historia “social”,
donde por un lado se omite la accion del resto de la sociedad como totalidad en su
metabolismo con el medio natural (como si fuese una masa informe y pasiva), pero por
el otro se proyecta ideologicamente la accion de las “clases dominantes” como meros
obstaculos parasitarios de “los verdaderos trabajadores” —esencialmente “libres” e
“iguales”—, hacedores andénimos de la historia, a los cuales (desde la poética
thompsoniana) habria que “rescatar de la enorme prepotencia de la posteridad”. Esta
antinomia, como sabemos, se reprodujo de diferentes formas a lo largo de la historia
de las ciencias sociales en general, y de la disciplina histérica en particular, sintetizada
en la oposicion abstracta de agencia/estructura (poniendo a una como la causa y a la
otra como el efecto, o bien intentando resolver el problema —para reproducirlo—
mediante el “didlogo”, la “accion reciproca”’, la “co-determinacién” o
“sobredeterminacion”, etc.).160

Puesto en términos directos, la confusion de las clases sociales con los estamentos
(con las personificaciones del VD) y el revoltijo entre los conceptos de explotaciéon y
dominio, borra del mapa aquello mismo que hay que explicar: la forma concreta
especifica del desarrollo de las fuerzas productivas en cada momento historico. El
reconocimiento de esta confusion demuestra asi su vital importancia, en tanto despeja
la mirada moralizante o elegiaca y exige la comprension cientifica de las subjetividades
productivas en juego en cada estamento especifico. La critica revolucionaria de JIC al
concepto de “trabajo inmaterial” y el descubrimiento del conocimiento cientifico como
producto de la clase obrera, nos empuja a investigar las determinaciones de sus formas
abstractas inmediatas, esto es, la expansion de las subjetividades productivas
precapitalistas: 1a de aquellos estamentos dedicados al avance del conocimiento sobre
las determinaciones del medio, la innovacion técnica, la coordinacion productiva y la
gestion de la coaccidn politica e ideologica. Y esto nos exige, en suma, dejar de ver a las

no recibe a cambio un equivalente real, aunque esto puede hacer muy dificil definir el punto en
el que empieza la explotacion, pues resulta arduo cuantificar, por ejemplo, la proteccién militar
que se cambia por la produccién agricola” (Ste. Croix, G.: La lucha de clases en el mundo griego
antiguo, Critica, 1988, p. 53, énfasis agregados).

160 Cosic, N.: “¢E. P. Thompson”...

122



Sintesis | N. 1 | Octubre 2025

“élites” precapitalistas como “no trabajadores” (lo que constituye la reproduccion de la
representacion religiosa, como si fuesen semi-dioses, demonios o monstruos), sino
observarlos como lo que efectivamente eran: expresiones mutiladas del ser genérico
humano, pero por ello mismo, portadores inmediatos del desarrollo de las fuerzas
productivas, esto es: sujetos revolucionarios.

c) Critica del concepto de transicion: el afirmarse mediante la propia
negacion del vinculo de dependencia

Por altimo, el frente de investigacién mas importante para el GEMH lo constituye el
concepto de “transicion” entre modos de produccion y sus diferentes aplicaciones
empiricas. Y es que aqui se sintetiza la carga apologética de todas las representaciones
previas ya criticadas. Dejando a un lado las infinitas “transiciones” entre los infinitos
modos de produccion construidos por cada teoria, si nos enfocamos en la emergencia
del capitalismo la operacion es clara: en primer lugar, como ya hemos visto, las ciencias
sociales fragmentaron la unidad del metabolismo social precapitalista en multiples
pedazos, como si se tratara de la coexistencia inorganica de “multiples sociedades”
(multiples “civilizaciones”, “modos de producciéon” o “formaciones sociales”, etc). Acto
seguido, como en toda construccion logica, se representaron el vinculo de dependencia
como una simple afirmacién, desprovista de automovimiento, incapaz de trascender
de si por si misma, esto es, de afirmarse mediante su propia negaciéon como
mercancia. La mercancia tuvo que venirle de afuera al propio VD, chocar con él y
finalmente “subsumirlo”.161

Desde el punto de vista actual del conocimiento dialéctico, no hay ninguna
necesidad de construir semejante artificio, sino sélo reproducir el automovimiento
propio del concreto en cuestion hasta alcanzar su limite cualitativo. Aqui nuestro
objeto de investigacion es el metabolismo social humano precapitalista en su devenir
capital; si su unidad es mutilada, no hay forma de recomponerla que no sea mediante
la logica, y la lo6gica no hace mas que construir antinomias irresolubles mediante su
propia estructura de necesidad externa. En el terreno marxista, podemos decir que la
antinomia propia de su forma tedrica se reflejo de forma paradigmatica en el “debate
Dobb-Sweezy”, en el choque entre la interpretacion “endogena” (el declive de la
“relacion social de produccion feudal”) y la explicacion “exdgena” (el “factor

161 La problematica de la “transiciéon” quizas sea el indice mismo del limite absoluto de las ciencias
sociales: se necesita ver siempre un momento que “conecte” o “medie” entre el modo A y el modo B. Pero
asi como el método logico (bajo cualquiera de sus formas) demanda que exista un momento de
“transicion” entre A y B —que no es A ni B—, l6gicamente se puede reclamar la existencia de un segundo
momento de transiciéon (T2) entre Ay el primer momento de transicién (T1), que no sea ni A ni T1... iy
asi hasta el infinito! Se pone asi de manifiesto el caracter eleatico de toda teoria social que intenta
reconocer las transformaciones histéricas. Si nos centramos en las polémicas de las teorias marxistas,
vemos a la paradoja de Zendn repetirse como parodia: o la tortuga capitalista nunca puede ser alcanzada
por el Aquiles feudal, o el Aquiles burgués nunca alcanza a la tortuga socialista.

123



GEMH

mercado”).162 Si bien, en definitiva, no se trata mas que de otra expresion de la
contradiccién misma que constituye la teoria social como tal,63 nos resulta pertinente
poner el énfasis en este punto para senalar el sentido programatico de nuestros futuros
trabajos.

Nuevamente, expresado en los términos tradicionales de la ciencia, nos proponemos
de aqui en mas sustentar las siguientes tesis: en tanto el metabolismo social humano
constituye desde su origen una unidad imposibilitada de asignar la totalidad del
trabajo de forma directa, necesita resolver dicha asignacién organizandose y
desarrollandose historicamente bajo la forma concreta de la produccion enajenada de
vinculos de dependencia, esto es, de unidades parciales de produccion y consumo. Si
los seres humanos aqui dependen de una determinada comunidad, es porque no
dependen de otra; deben personificar su propio VD, aparecer como estamentos que
dominan unos sobre otros y tributan unos para otros. De alli que la génesis del modo
de produccion capitalista deba buscarse en la realizacion cualitativa de esta
determinacion especifica, esto es, alli donde el VD llega a su fin. En otras palabras, lejos
de buscar los “intersticios” (un eufemismo vergonzante de la exterioridad) por donde
hacer “entrar” la mercanciay el capital, aqui se trata de reconocer el momento histérico
donde el desarrollo de las fuerzas productivas lleva a los VD a su universalizacion
concreta, esto es, al establecimiento de un solo vinculo de dependencia universal, que

162 Astarita ha observado licidamente el presupuesto que subyace en los polos de este clasico debate:
que “el mercado era externo al sistema feudal” (Astarita, C.: “La historia de la transicion del feudalismo
al capitalismo en el marxismo occidental”, en Anales de historia antigua, medieval y moderna, N. 41,
2009, p. 106). La enorme potencia de la obra del historiador argentino reside en su esfuerzo por
recuperar la unidad de la “reproducciéon contradictoria” de la relacidn social en cuestion y de reparar
nuevamente en el problema de la enajenacion. Pero sus limites generales siguen siendo los mismos que
los de toda forma teorica y disciplinar en los que se desenvuelve el marxismo: recorta su objeto de forma
abstracta (temporal y geograficamente), definiendo al modo de produccion por su forma juridica (el tipo
de propiedad de la tierra); deshistoriza las clases sociales y la explotacion y, sobre todo, naturaliza la
mercancia. De alli que la piedra de toque para dar cuenta de la contradiccién en juego sea otra vez el
fetiche marxista del “régimen de producciéon mercantil simple” (Astarita, C.: Del feudalismo al
capitalismo, Valencia, PUV, 2005, pp.58-63; Revolucién en el burgo, Madrid, Akal, 2019, pp. 263-265).
Astarita permanece completamente ajeno a los ultimos avances de la CEP.

163 “En particular, hay dos ‘defectos de nacimiento’ de las ciencias sociales y las humanidades
modernas que nos dificultan comprender de un modo sistemético los procesos que atraviesan el mundo.
Cabe hacer remontar los dos a la formacion de las disciplinas académicas modernas en la Europa del
siglo XIX. En primer lugar, la génesis de las humanidades y las ciencias sociales estuvo ligada al Estado-
nacion. En sus temas y sus preguntas, e incluso en su funcién social, campos como la historia, la
sociologia y la filologia quedaron ligados a la sociedad del propio pais. Ademas, por efecto del
“nacionalismo metodolégico” de las disciplinas académicas, en teoria se partia de suponer que el Estado-
nacion era la unidad de estudio fundamental, una entidad territorial que servia de ‘contenedor’ para una
sociedad. En el campo de la historia, aiin mas que en algunas disciplinas proximas, esta devocién por
los contenedores acotados territorialmente se mantuvo con firmeza. El conocimiento del mundo, por lo
tanto, se estructuraba institucional y discursivamente de tal forma que se oscurecia el papel de las
relaciones de intercambio. La historia, en la mayoria de lugares, se limitaba a la historia nacional. [...]
En segundo lugar, las disciplinas académicas modernas eran profundamente eurocéntricas. Situaban en
primer plano los procesos de cambio de Europa y entendian que Europa era la fuerza impulsora central
de la historia del mundo...” (Conrad, S.: What Is Global History?, New Jersey, Princeton University
Press, 2016, p. 3, traduccion propia).

124



Sintesis | N. 1 | Octubre 2025

no es otra cosa que “el abismo que se abre entre el siglo XV y el XVI”.164 Aqui se llega
al momento donde todos los seres humanos dependen de todos, lo que es 1o mismo que
decir que ya nadie depende de nadie: que el trabajo privado ahora se organiza de forma
independiente, esto es, mediante la mercancia. Es el mismo vinculo de dependencia el
que muta en su opuesto. No se trata ni de que la Europa “feudal” se transforma de a

2

pedazos en capitalista y luego “emancipa” o “somete” a su “periferia”,165 sino de que en
el “encuentro” entre el europeo y su “otro” americano, oriental, africano y oceanico,
todos ellos se “liberan” de la dependencia personal por engendrar a la mercancia como
forma de socializacién universal abstracta. No hay ningin “factor end6geno” europeo,
porque el feudalismo no era ningin modo de produccién diferente de otros modos
coexistentes, sino una forma concreta mas del modo de produccién donativo. Tampoco
hay un “factor ex6geno”, porque el “comercio” al que refieren los cientistas sociales —
marxistas y no marxistas por igual— no era otra cosa que la expansion del don y el
contradon, esto es, la expansion de los vinculos de dependencia, hasta llegar a su
plenitud. Por lo tanto, sblo a partir de este punto se inicia la llamada “acumulacién
originaria”, no como un presupuesto histérico del capital, sino como su propio

desarrollo.166

En definitiva, este trabajo nos pone por delante que s6lo una Historia que se
trascienda a si misma en su limite disciplinar puede captar efectivamente la
determinacion concreta del ser genérico humano, descubrir su génesis y proyectar su
potencialidad revolucionaria. Esperamos abrir con este trabajo las bases para el
desarrollo de un gran programa de investigacion militante con centro en la unidad del
materialismo historico y la critica de la economia politica. La cuestion es clara: ante la
necesidad de captar la totalidad de las determinaciones de la materia en tanto sujeto,
la investigacién y la sintesis dialéctica s6lo pueden desplegarse bajo la articulaciéon de
un obrero colectivo expandido en la escala correspondiente. El GEMH tiene sus
puertas abiertas para la incorporacion de investigadores e investigadoras de
absolutamente todas las disciplinas, de todos los rincones del mundo, y un largo
camino por recorrer.

164 Marx, K.: El capital. El proceso de producciéon del capital, Ciudad Auténoma de Buenos Aires,
Siglo Veintiuno Editores, 2022, p. 898.

165 Dussel, E.: 1492. El descubrimiento del otro, Buenos Aires, Docencia, 2012; Castro-Gomez, S. y
Grosfoguel, R. (Eds.): El giro decolonial. Reflexiones para una diversidad epistémica mas alla del
capitalismo global, Bogota, Siglo del Hombre Editores, 2007; Lander, E. (comp.): La colonialidad del
saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas, Buenos Aires, CLACSO, 1993;
Quijano, A.: Cuestiones horizontales. De la dependencia histérico-estructural a la colonialidad
/descolonialidad del poder, Lima, CLACSO, 2020.

166 GCEP, op. cit., p. 146.

125



Referencias bibliograficas

AA.VV.: Modos de produccién en América Latina, Buenos Aires, Pasado y Presente, 1973.

Academia de Ciencias de la URSS: Manual de Economia Politica, Buenos Aires, Editorial
Fundamentos, 1962.

Acha, O.: Marxismo e historia: deconstruccion y reconstruccion del materialismo histoérico, Buenos
Aires, Prometeo, 2023.

Adorno, T. y Horkheimer, M.; Dialéctica de la Ilustraciéon, Madrid, Trotta, 1998.
Adorno, T.: Dialéctica Negativa, Madrid, Taurus, 1975.
— Minima moralia. Reflexiones desde la vida dafiada, Madrid, Taurus, 2001.

Althusser, L.: “Guia para leer El capital (Prefacio a la ediciéon francesa del libro I de El capital)”, en
Dialéktica. Revista de filosofia y teoria social, Ano I, N. 2, 1992.

— Marx dentro de sus limites, Madrid, Akal, 2003.

— "La filosofia: arma de la revolucion", en Althusser, L. y Balibar, E.: Para leer El capital, México,
Siglo XXI, 2004.

— La revolucién teérica de Marx, México, Siglo XXI, 2021.

Amin, S.: Unequal Development. An Essay on the Social Formations of Peripheral Capitalism, The
Harvester Press Limited, 1976.

Anderson, K.: Marx at the margins: on nationalism, ethnicity and non-westerns societies, Chicago &
London, The University of Chicago Press, 2010.

Anderson, P.: Consideraciones sobre el marxismo occidental, México, Siglo XXI, 1987.
— El Estado absolutista, México, Siglo XXI, 1998.

Arthur, C.: “Towards a materialist theory of law”, en Critique. Journal of Socialist Theory, Vol. 7, Issue
1,1977.

— “Against the Logical-Historical Method: Dialectical Derivation versus Linear Logic”, en Moseley, F. y
Campbell, M.: New Investigations on Marx’s Method, Nueva Jersey, Humanities Press, 1997.

— The Spectre of Capital. Idea and Reality, Boston, Brill, 2022.
Astarita, C.: “La discutida universalidad del sistema tributario”, en Studia historica, N. 12, 1994.

— “La historia de la transicion del feudalismo al capitalismo en el marxismo occidental”, en Anales de
Historia Antigua, Medieval y Moderna, N. 41, 2009.

— Revolucién en el burgo, Madrid, Akal, 2019.
Backhaus, H.: “La dialéctica de la forma de valor”, en Dialéctica, Vol. 4, 1978.

Barraza, J. y Zak, P.: “Empathy toward Strangers Triggers Oxytocin Release and Subsequent
Generosity”, en Annals of the New York Academy of Sciences, 2009.

Beckert, S.: El imperio del algodén. Una historia global, Barcelona, Critica, 2000.
Bhaskar, R.: A Realist Theory of Science, New York and Oxford, Routledge, 2008.
Bloch, E.: El principio esperanza, Madrid, Aguilar, 1983.

Bonefeld, B., Gunn, R., y Psychopedis, K.: Open Marxism. Vol. I: Dialectics and History, London,
Pluto Press, 1992.

— Open Marxism. Vol. II: Theory and Practice, London, Pluto Press, 1992.
— Open Marxism. Vol. III: Emancipating Marx, London, Pluto Press, 1995.

Bonefeld, W.: La razon corrosiva. Una critica al Estado y al capital, Buenos Aires, Herramienta,
2013.

Bujarin, N.: Teoria econémica del periodo de transicién, Cérdoba, Pasado y Presente, 1972.

Burling , R.: “Teorias de maximizacién y el estudio de la antropologia econémica”, en Antropologia y
economia, Barcelona, Anagrama, 1976.

Cainzos Lopez, M.: “Clase, accién y estructura: de E.P. Thompson al posmarxismo”, en Zona Abierta,
N. 50, 1989.

126



Campagno, M.: “El modo de produccion tributario y el Antiguo Egipto. Reconsiderando las tesis de
Samir Amin”, en Anales de Historia Antigua, Medieval y Moderna, N. 35-36, 2003.

Carr, E.: 1917. Antes y después (La revolucion rusa), Madrid, Sarpe, 1985.

Castro-Gémez, S. y Grosfoguel, R. (Eds.): El giro decolonial. Reflexiones para una diversidad
epistémica mas alla del capitalismo global, Bogota, Siglo del Hombre Editores, 2007.

Christian, D.: Maps of Time: An Introduction to Big History, Berkeley, University of California Press,
2004.

Colombo, O.: “El modo de produccion tributario. Reflexiones sobre un debate reciente”, en XIV
Jornadas Interescuelas/Departamentos de Historia, 2013

Comité Editorial: “Sobre los hombros de un gigante. La obra de Juan Ifigo Carrera como punto de
partida para la accion politica del SICAR”, en Sintesis, N. 1.

Conrad, S.: What Is Global History?, New Jersey, Princeton University Press, 2016.
— Historia global. Una nueva visién para el mundo actual, Barcelona, Critica, 2017.

Cordero Quinzacara, E. y Aldunate Lizana, E.: “Evolucién histérica del concepto de propiedad”, en
Revista de estudios historico-juridicos, N. 30, 2008.

Cosic, N.: “Edward P. Thompson, Raymond Williams y la obsesién por la metafora. Los caminos del
materialismo cultural”, en Inter Litteras, N. 7 [en prensa].

— “(E.P. Thompson althusseriano? Elementos para radicalizar la tesis Sewell en torno a las
contradicciones entre teoria y practica historiografica en la obra del historiador britanico”, en
Historia y grafia, N. 60, 2023.

Cosic, N. y Vivanco, A.: “La obra de Karl Marx como base para la superacién de la logica dialéctica.
Apuntes criticos sobre las bases metodologicas del CICP”, en Sintesis, N.1, 2025.

Dalton, G.: “Teoria econémica y sociedad primitiva”, en Godelier, M. (comp.), Antropologia y
economia, Barcelona, Anagrama, 1976.

De ipola, E.: Althusser, el infinito adi6s, Buenos Aires, Siglo Veintiuno Editores, 2007.

Dell’Elicini, E., Francisco, E., Miceli, P. y Morin, A. (comps.): Pensar el Estado en las sociedades
precapitalistas. Pertinencia, limites y condiciones del concepto de Estado, Buenos Aires, Ediciones
UNGS, 2012.

— Prdcticas estatales y derecho en las sociedades premodernas, Buenos Aires, Ediciones UNGS,
2023.

Dussel, E.: 1492. El descubrimiento del otro, Buenos Aires, Docencia, 2012.

Engels, F.: Anti-Diihring. La revolucién de la ciencia por el sefior Eugen Duhring, México, Grijalbo,
1968.

— El origen de la familia, la propiedad privada y el Estado, Bogota, Panamericana Editorial, 1996.

— “La Contribucién a la critica de la economia politica de Karl Marx”, en Marx, K.: Contribucién a la
critica de la economia politica, Buenos Aires, siglo xxi editores, 2016.

Fausto, R.: Légica e Politica, Tomo II, Sdo Paulo, Editora Brasilense, 1987.
Fernandez-Armesto, F.: The World: A Brief History, New York, Pearson Prientice Hall Press, 2007.

Ferroni, M.: “Comentario a ‘Vida individual, vida social y conocimiento dialéctico”, en
Trans/Form/Acdo: Revista de filosofia da Unesp, N. 3, 2024.

Fitzsimons, A: “¢Qué es el “fetichismo de la mercancia”? Un analisis textual de la seccion cuarta del
capitulo primero de El capital de Marx”, en Revista de Economia Critica, N. 21, 2016.

Korsch, K.: Marxismo e filosofia, Rio do Janeiro, Editora UFRJ, 2008.
Foster, J.: La ecologia de Marx. Materialismo y naturaleza, Madrid, El viejo Topo, 2000.
Garcia Linera, A.: Forma valor y forma comunidad, Quito, IAEN, 2015.

GCEP: “Critica del concepto de clase obrera en El Capital de Karl Marx. Investigaciéon sobre las
determinaciones mas simples de la subjetividad revolucionaria”, en Sintesis, N. 1, 2025.

Godelier, M.: Sobre el modo de produccién asiatico, Martinez Roca, 1969.

— “El modo de producciéon asiatico”, en Godelier, M., Marx, K. y Engels, F.: Sobre el modo de
produccioén asidtico, Buenos Aires, Madrid, Martinez Roca, 1969.

— Teoria marxista de las sociedades precapitalistas, Barcelona, Estela, 1971.

127



— El enigma del don, Buenos Aires, Paidds, 1998.
Goldmann, L.: Para una sociologia de la novela, Madrid, Ayuso, 1975.
— Lukacs y Heidegger: hacia una filosofia nueva, Buenos Aires, Amorrortu, 1977.

Gramsci, A.: Notas sobre Maquiavelo, sobre la politica y sobre el Estado moderno, Madrid, Nueva
Visioén, 1980.

Grossi, P.: Historia del derecho de propiedad. La irrupcion del colectivismo en la conciencia europea,
Barcelona, Ariel, 1986.

— A ordem juridica medieval, Sdo Paulo, Editora WMF Martin Fontes, 2014.

Gunn, R.: “Against Historical Materialism: Marxism as a First-order Discourse”, en Bonefeld, W.,
Gunn, R. y Psychopedis, K.: Open Marxism, Vol. II: Theory and Practice, London, Pluto Press,
1992..

Haldon, J.: “El modo de produccion tributario: concepto, alcance y explicaciéon”, en Hispania, N. 200,
1988.

Hegel, G.: Légica, Primera Parte, Madrid, Ediciones Orbis, 1984.

— Enciclopedia de las ciencias filoséficas en compendio, Madrid, Alianza, 2005.
— Filosofia de la historia universal I, Buenos Aires, Losada, 2010.

— Ciencia de la Légica, Buenos Aires, Las Cuarenta, 2013.

Heinrich, M.: Critica de la economia politica. Una introduccién a El capital de Marx, Madrid, Escolar
y Mayo, 2008.

Herskovits, M.: Antropologia econémica, México, FCE, 1952.
Horkheimer, M.: Teoria Critica, Buenos Aires, Amorrortu, 2003.

Inigo Carrera, J.: El conocimiento dialéctico. La regulacién de la accion en su forma de reproducciéon
de la propia necesidad por el pensamiento, Buenos Aires, CICP, 1992.

— El capital: razoén histérica, sujeto revolucionario y conciencia, Buenos Aires, Imago Mundi, 2013.
— “El método: de los ‘Grundrisse’ a ‘El capital’”, Documento de investigaciéon del CICP, 2013.

— “El capital: razon histérica, sujeto revolucionario y conciencia”, Seminario en CISOH, Clase 7, Chile,
2017, 44:25-48:20, Disponible en:
https://www.youtube.com/watch?v=3mXMeZVHjkg&ab_ channel=cisohredes

— Conocer el capital hoy. Usar criticamente El Capital, Vol. 1, Buenos Aires, Imago Mundi, 2021.

— La renta de la tierra. Formas, fuentes y apropiacion, Buenos Aires, Ediciones Imago Mundi, 2017;
La formacién econémica de la sociedad argentina, volumen II. De la acumulacion originaria al
desarrollo de su especificidad hasta 1930, Santiago de Chile, Ariadna Ediciones, 2022.

Jay, M.: Marxism and Totality: the adventures of a concept from Lukdcs to Habermas, Berkeley,
University of California Press, 1984

Kautsky, K.: Les trois sources du marxisme. L'oeuvre historique de Marx, Paris, Spartacus—Cahiers
mensuels, 1969.

— Origenes y fundamentos del cristianismo, Buenos Aires, El Cid editor, 1974.

Kohan, N., “El Marx tardio y la concepcién multilineal de la historia”, en Utopia y Praxis
Latinoamericana, Universidad del Zulia, 2020.

Krader, L.: “Historia y significado del modo asiatico de produccion”, en Suarez, M.: Historia,
antropologia y politica. Homenaje a Angel Palerm, México D.F., Alianza, 1990.

Lander, E. (comp.): La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas
latinoamericanas, Buenos Aires, CLACSO, 1993.

Leclair, E.: “Teoria econémica y antropologia econémica”, en Antropologia y economia, Barcelona,
Anagrama, 1976.

Lenin, V.: The three sources and three component parts of Marxism, Vol. 1, Foreign Languages Press,
1977; Materialismo y empiriocriticismo, Montevideo, Ediciones Pueblos Unidos, 1948.

— Obras Completas: Vol. XXIII, Buenos Aires, Cartago, 1970.
— El Estado y la revolucion, Buenos Aires, Anteo, 1975.

128



Lewontin, R. y Levins R.: El bidlogo dialéctico, Ciudad Auténoma de Buenos Aires, Ediciones ryr,
2015.

Lukacs, G.: Marx, ontologia del ser social, Madrid, Akal, 2007.
— Historia y conciencia de clase. Estudios de dialéctica marxista, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2013.
— Para uma ontologia do ser social, Macei6, Colectivo Veredas, 2018.

Luxemburgo, R.: La acumulacién del capital. Estudios sobre la interpretacion econémica del
imperialismo, Madrid, Cenit, 1933.

Lévi-Strauss, C.: Mitologicas II. De la miel a las cenizas, México, FCE, 1972.

— “Introduccién a la obra de Marcel Mauss”, en Mauss, M.: Sociologia y antropologia, Madrid,
Tecnos, 1979.

Mandel, E.: El capitalismo tardio, México, Era, 1972.

Marcuse, H.: Ontologia de Hegel y teoria de la historicidad, Barcelona, Ediciones Martinez Roca,
1970.

— Eros y civilizacién, Madrid, Altaya, 1983.

— Razon y revolucion. Hegel y el surgimiento de la teoria social, Madrid, Altaya, 1993.

Martin, F.: Ilustracion sensible. Hacia un giro materialista en la teoria critica, Buenos Aires,
Ediciones IPS, 2023.

Marx, K. y Engels, F.: Correspondencia, Buenos Aires, Cartago, 1973.

— La ideologia alemana, Buenos Aires, Santiago Rueda Editores, 2005.

— La ideologia alemana, Madrid, Akal, 2014.

Marx, K.: Formaciones econdémicas precapitalistas, México, Siglo XXI, 1971.

— Contribucioén a la critica de la economia politica, México, Siglo Veintiuno Editores, 2008.
— El manifiesto comunista, Buenos Aires, Ediciones IPS, 2014.

— Manuscritos econémico-filosoficos de 1844, Ciudad Autonoma de Buenos Aires, Colihue, 2015.
— El capital, Tomo I, Vol. 1, Buenos Aires, Siglo Veintiuno Editores, 2021.

— El capital, Tomo I, Vol. 2, Buenos Aires, Siglo Veintiuno Editores, 2022.

— El capital, Tomo I, Vol. 3, Buenos Aires, Siglo Veintiuno Editores, 2022.

— De la critica de la filosofia del derecho de Hegel (1843-1844), Barcelona, Gedisa, 2023.

Mauss, M.: Ensayo sobre el don: Forma y funcién del intercambio en las sociedades arcaicas, Buenos
Aires, Katz Editores, 2009.

Meiksins Wood, E.: ¢Una politica sin clases? El post-marxismo y su legado, Buenos Aires, Ediciones
RyR, 2013.

Millet, J.: “Descartes, Newton y Hegel sobre el método de anélisis y sintesis”, en Pensamiento: revista
de investigacion e informacion filosdfica, Vol. 41, N. 164, 1985.

Monteforte, E: “Las Bases Técnicas como expresion del desarrollo del conocimiento humano: medios
de produccion, materialidad del trabajo y formas de conciencia”, en Ens. Econ., 28(52), 2018.

Moreno, J.: Ser humano: la inconsistencia, los vinculos, la crianza, Buenos Aires, Letra Viva, 2014.

Ocampo, E., Chacon, A. y Campos, J. A.: “¢Una unidad indisoluble? La forma juridica como relacion
econdémica”, en Sintesis, N. 1, 2025.

Paiaro, D. y Requena, M.: “La pdlis ateniense frente al problema marxista de la lucha de clases", en
Nuiez Lopez, C. y Sierra Martin, C.: La influencia de Marx y el marxismo en los estudios sobre la
Antigiiedad, Buenos Aires, Mifno y Davila, 2021.

Pashukanis, E.: Teoria general del derecho y marxismo, Barcelona, Labor, 1976.

Piedra Arencibia, R.: “Dos vidas, un pensamiento. Acerca de la relacion Marx-Engels”, en Martinez, O.
(coord.): Friedrich Engels. Dialéctica, naturaleza y critica de la economia politica, Lima, Editorial
Ande, 2020.

Pinkard, T.: Does History Make Sense?: Hegel on the Historical Shapes of Justice, Harvard University
Press, 2017.

Plejanov, G.: Obras escogidas, Tomo I, Buenos Aires, Editorial Quetzal, 1964.

129



Polanyi, K.: El sustento del hombre, Barcelona, Mondadori, 1994.
Postone, M.: Tiempo, trabajo y dominacién social, Madrid, Marcial Pons, 2006, p. 203.
Preobrazhenski, E.: La nueva economia, Barcelona, Ariel, 1970.

Quijano, A.: Cuestiones horizontales. De la dependencia histérico-estructural a la colonialidad
/descolonialidad del poder, Lima, CLACSO, 2020.

Reichelt, H.: “From the Frankfurt School to Value-Form Analysis”, en Thesis Eleven, Vol. 4, N. 1, 1982.

Reuten, G.: The Unity of the Capitalist Economy and State. A Systematic-dialectical exposition of the
Capitalist State, Leiden-Boston, Brill, 2019.

— “Karl Marx: his work and the major changes in its interpretations”, en Samuels, W., Biddle, J.,
Davis, J. (Eds.): A companion to the History of Economic Thought, Oxford, Blackwell, 2003.

Robles Baez, M.: “Marx and Postmodern Materialism: on the Subject of Capitalism”, Massachussets,
University of Massachussets-Amherst, 1997.

— “La influencia del método logico-histérico de Engels en las interpretaciones sobre el objeto de la
seccion primera de El capital de Marx: critica y propuesta”, en Economia: Teoria y Practica, N. 11,

1999.
— Dialéctica y capital, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2014.

— “El trabajo en la constitucion del capital en cuanto sujeto del capitalismo”, en Escorcia Romo, R.y
Caligaris, G. (eds.): Sujeto capital-sujeto revolucionario. Analisis critico del sistema capitalista y
sus contradicciones, México, Universidad Autonoma Metropolitana, 2019.

Rochabrin, G., “Base y superestructura en el ‘Prefacio’ y en El capital”, en Batallas por la teoria. En
torno a Marx y el Peril, Lima, IEP, 2007.

— Batallas por la teoria. En torno a Marx y el Perii, Lima, IEP, 2007.

— “Politica, Estado y sociedad en la experiencia histérica peruana”, en Cavero, O.: El poder de las
preguntas. Ensayos desde Marx sobre el Perti y el mundo contemporaneo, Lima, ACUCH Fondo
Editorial, 2019.

Rubin, I.: Ensayos sobre la teoria del valor de Marx, Buenos Aires, Marat, 2022.
Said, E.: Orientalismo, Barcelona, Debolsillo, 2008.

Saito, K.: La naturaleza contra el capital. El ecosocialismo de Karl Marx, Buenos Aires, Ediciones
IPS, 2023.

Sartre, J. P.: Critica de la razon dialéctica, Buenos Aires, Losada, 1963.

Sazbon, J.: “Dos caras del marxismo inglés. El intercambio Thompson-Anderson”, en Punto de Vista,
N. 29, 1987.

Scatollini, D.: La Nueva Dialéctica y la légica del capital, Cérdoba, Universidad Nacional de Cérdoba
[Tesis de Licenciatura], 2016.

Smith, T.: The logic of Marx's capital. Replies to Hegelian Criticism, New York, State University of
New Tork Press, 1990.

Stalin, J.: Acerca del marxismo en la lingiiistica, Montevideo, Instituto Cultural Uruguayo-Soviético,
1950.

Starosta, G., y Caligaris, G.: Trabajo, valor y capital. De la critica marxiana de la economia politica al
capitalismo contemporaneo, Bernal, Universidad Nacional de Quilmes Editorial, 2017.

Starosta, G.: Marx’s Capital, Method and Revolutionary Subjectivity, Boston, Brill, 2015.

— “Labour”, en B. Skeggs, S. Farris, A. Toscano y S. Bromberg (Eds.), Sage Handbook of Marxism,
SAGE, 2022.

Ste. Croix, G.: La lucha de clases en el mundo griego antiguo, Critica, 1988.

Steimberg, R.: El concepto althusseriano de sobredeterminaciéon: un camino real en la problematica
estructuralista, Los Polvorines, Universidad Nacional de General Sarmiento, Instituto del
Desarrollo Econémico y Social [Tesis de Maestria], 2014.

— “Vida individual, vida social y conocimiento dialéctico”, en Trans/form/acdo: Revista de filosofia
de la Unesp, N. 3, 2024.

Tarcus, H.: “¢Es el marxismo una filosofia de la historia? Marx, la teoria del progreso y la ‘cuestion
bal

rusa’”, en Andamios, Vol. 4, N. 8, 2008.

130



Thompson, E.:, Miseria de la teoria, Barcelona, Critica, 1981.

— Tradicion, revuelta y consciencia de clase. Estudios sobre la crisis de la sociedad preindustrial,
Barcelona, Critica, 1984.

— “Las peculiaridades de lo inglés”, en Historia Social, N. 18, 1994.

Trotsky, L.: El programa de transicién, Buenos Aires, Ediciones IPS, 2008.

Vivanco, A.: De la inmanencia a la exterioridad: Moishe Postone y la superacion revolucionaria del
capitalismo, En Izquierdas, N. 51, 2022.

Williams, R.: Marxismo y literatura, Buenos Aires, Las Cuarenta, 2009.

131





