
Síntesis
Para el desarrollo del conocimiento dialéctico

Número 1, 2025
Ediciones SICAR
E-ISSN: 3072-8886

Síntesis e Investigación
Cientí�ca como Acción
Revolucionaria



 

 
 

Síntesis 

Para el desarrollo del conocimiento 
dialéctico 

 

Número 1 

Octubre 2025 

 

 

 

SICAR 



Síntesis es una publicación anual de Síntesis e Investigación Científica como Acción 

Revolucionaria 

  

D.R. © 2025, SICAR 

Buenos Aires, Riobamba 1652,                                                                                 ​​
Don Torcuato, Tigre, C.P. 1611 

  

Comité Editorial: 

Adolfo Betancourth 

Jesús Alfredo Campos 

Ramiro Cartelli 

Nicolás Cosic 

Jenny Gan Victoria 

Felipe León 

Edgardo Ocampo 

Ángel Vivanco 

  

Contacto: sicar.sicar.org@gmail.com 

Diseño de tapa: Matilde Dematei 

  

Derecho: En trámite 

E-ISSN: En trámite 

Web: https://sintesisdialectica.org/ 

 

Los artículos publicados corren por cuenta exclusiva de sus autores.  

Impreso en Buenos Aires, noviembre 2025  



 

 

 

Síntesis es una revista del SICAR producida para impulsar el desarrollo del 

conocimiento dialéctico. Como tal, pretende trascender definitivamente la división 

teórico-disciplinar de la producción científica. Su objeto no es otra cosa que la 

realidad en la integridad de su estructura orgánica, esto es, la determinación de un 

sólo y único sujeto: la clase obrera como forma de la materia en el despliegue de su 

acción revolucionaria. Para avanzar en este camino, ofrecemos al conjunto de nuestra 

clase esta herramienta científico-militante.  

 



Índice 

 

Sobre los hombros de un gigante. La obra de Juan Iñigo Carrera como punto de 

partida para la acción política del SICAR 

Comité Editorial……………………….………………...………………………………………………………….….…5 

 

La obra de Karl Marx como base para la superación de la lógica dialéctica. 

Apuntes críticos sobre las bases metodológicas del CICP 

Nicolás Cosic y Ángel Vivanco………………………………………………………………………………………32 

 

El materialismo histórico como crítica del fetichismo de la mercancía 

GEMH……………………………………………………………………………………………………………………….69 

 

Crítica del concepto de clase obrera en El capital de Karl Marx. Investigación 

sobre las determinaciones más simples de la subjetividad revolucionaria 

GCEP………………………………………………………………………………………………………………………..133 

 

¿Una “unidad indisoluble”? La forma jurídica como relación económica. 

Elementos para la crítica de la relación base–superestructura en la teoría 

marxista 

Edgardo Ocampo, Jesús Alfredo Campos y Adrián Chacón…………………………………………...169 

 

El sujeto revolucionario en la encrucijada marxista: Razón y Revolución como 

límite de la izquierda argentina 

Felipe León y Ángel Vivanco………………………………………………………………………………………195 

 



Sobre los hombros de un gigante  

La obra de Juan Iñigo Carrera como punto de partida para la acción 

política del SICAR 

 

Comité Editorial 

 

El camino hacia el conocimiento de las potencialidades revolucionarias que porta la 

clase obrera está a menudo pavimentado con falsas certezas y relatos míticos que se 

detienen en la mera apariencia. Sin embargo, aquellos que se aventuran a ir más allá 

de las afirmaciones inmediatas pueden vislumbrar un nuevo horizonte donde la ciencia 

se convierte en sinónimo de revolución.  

Síntesis e Investigación Científica como Acción Revolucionaria (SICAR) es el 

resultado de un largo recorrido colectivo en el reconocimiento de las determinaciones 

materiales de la acción política de nuestra clase. Los antecedentes de la organización 

se remontan al año 2015 en la Provincia de Buenos Aires. En los pasillos de la 

Universidad Nacional de General Sarmiento (UNGS), un pequeño grupo de jóvenes 

estudiantes comenzó a intercambiar experiencias y a debatir sobre la situación política 

de aquel entonces. Se vislumbraba la victoria de la coalición Cambiemos en las 

elecciones presidenciales y el inicio de un nuevo ciclo político para Argentina. El 

agotamiento y la descomposición de la “hegemonía progresista” que encarnó el 

kirchnerismo tras el estallido social del 2001, puso de manifiesto no solo el retroceso 

irrefrenable de las “ideas de izquierda”, sino también el agotamiento de una forma 

específica de construcción política. Estos jóvenes, todos ellos con un pasado y un 

presente de militancia en organizaciones políticas del llamado “campo nacional y 

popular” y de la “izquierda revolucionaria”, se enfrentaban a la crisis absoluta de sus 

identidades políticas. Sin saber muy bien las causas de esta crisis ni cómo encauzar su 

acción, se lanzaron a construir una experiencia política que pudiera canalizar sus 

inquietudes sin perder su arraigo en la coyuntura política más inmediata. Así nació la 

organización estudiantil independiente Conciencia Activa. 

Esta organización, que se desarrolló rápidamente en la política estudiantil de la 

UNGS, acogió a militantes de las más variadas tradiciones. De ese grupo tan diverso, 

algunos y algunas destacaron por el tipo de preguntas que les motivaban. Se constituyó 

así un pequeño núcleo de militantes que se lanzaron a la búsqueda de un programa 

político sustentado sobre bases científicas. En el poco tiempo que les dejaban el estudio 

y la política estudiantil, se entrevistaron con todas las organizaciones políticas más 

importantes de la izquierda revolucionaria argentina en busca del tan mentado 

programa político, aunque sin éxito. Desde el silencio más absoluto hasta 

formulaciones absurdas como “la respuesta está en la calle”, los programas más 

 

5



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

estructurados consistían en documentos que recopilaban, con mayor o menor 

profundidad, consignas abstractas arrancadas de los textos canónicos y aplicadas a una 

realidad concebida a priori. Es decir, que el programa político revolucionario no existía 

realmente. Para estos militantes de Conciencia Activa el panorama de confusión y 

desánimo por las derivas de la política revolucionaria empezaba a encontrar una 

posible vía de resolución: si el programa no existía, entonces había que producirlo. 

Así, a finales de 2019, se constituyó el Círculo de Investigación Científica como 

Acción Revolucionaria (CICAR), cuyo objetivo era reunir a la mayor cantidad posible 

de subjetividades científicas de todas las disciplinas (exactas, naturales, sociales y 

aplicadas) con un propósito claro: reconocer las determinaciones de sus propias 

conciencias para conformar un obrero colectivo que sirviera de base para la 

construcción de un programa científico-revolucionario y, con él, de un partido 

revolucionario. La experiencia acumulada por aquel pequeño grupo de militantes de 

Conciencia Activa fue el punto de partida para comenzar a recorrer ese camino. 

Durante sus años de formación universitaria, y en paralelo al crecimiento de la 

organización estudiantil, estos militantes se formaron en los talleres de El capital 

organizados por el Centro para la Investigación como Crítica Práctica (CICP) en la 

Universidad Nacional de Luján y, fundamentalmente, en la obra de Juan Iñigo Carrera 

(JIC). Rápidamente descubrieron que la forma en que JIC abordaba la crítica de la 

economía política iniciada por Marx iba mucho más allá de una simple glosa de un 

texto. En sus talleres y sus obras se perfilaba un conocimiento científico que trascendía 

las aporías de la ciencia convencional y, por ende, de la acción política tradicional, 

incluso de la “izquierda marxista”. Estos jóvenes veían en JIC a un gigante vivo que, 

una vez subidos a sus hombros, les permitía avanzar en “la crítica despiadada de todo 

lo existente”. El CICAR inició así su andadura partiendo de este reconocimiento: si JIC 

usó El capital para avanzar en la crítica práctica de lo real, se trataba ahora de usar la 

obra de JIC para desplegar tal crítica con la mayor potencia posible.  

El CICAR comenzó a reclutar a más y más militantes, traspasando las fronteras de 

Argentina. En pocos meses, se sumaron camaradas de muchos países de habla hispana 

que empezaron a reconocer las determinaciones de su propia conciencia a partir de la 

lectura crítica de las obras de Karl Marx y de JIC. Una vez alcanzado el límite absoluto 

del reconocimiento de estas determinaciones, el CICAR se transformó en el SICAR. 

Agotadas las discusiones en el ámbito de la formación, se crearon los grupos nucleares 

de investigación con el objetivo de poner en marcha una maquinaria de producción 

científica orgánica que avanzara en la revolución del conocimiento dialéctico. 

Finalmente, el SICAR descubrió que el “gigante” no era JIC, sino el conocimiento 

dialéctico mismo. Los artículos que componen el primer número de Síntesis son una 

expresión de esta forma de organizar la acción revolucionaria. En las páginas que 

 

6



Comité Editorial 

 

 
 

siguen el lector encontrará de forma más desarrollada el balance que nuestra 

organización hace de la obra de JIC y el CICP. 

1. Avanzar más allá de toda apariencia: esbozos para una biografía 

intelectual de Juan Iñigo Carrera1 

Juan Bautista Iñigo Carrera (JIC) nació en Buenos Aires en 1947 en el seno de una 

familia de dirigentes del Partido Socialista (PS). Fue nieto de Juan Bautista Justo, 

fundador del partido y primer traductor de El capital al castellano, y de Mariana 

Chertkoff, emigrada de la Rusia zarista, también militante y dirigente de la 

organización. Criado junto a sus hermanos en gran medida por Nicolás Repetto, otra 

figura central del panteón dirigente del socialismo argentino, la infancia de JIC estuvo 

marcada por la inestable situación política de su familia a raíz de la represión peronista. 

Su madre, que era docente, fue cesada de su cargo en 1946, en los albores del gobierno 

de Perón, y su “abuelo”, Repetto, fue encarcelado en varias ocasiones. Sus otros 

familiares, así como el núcleo de amistades cercanas de sus padres, también fueron 

objeto de la persecución política. La aguda represión directa e indirecta alimentaba la 

idea de que el peronismo había robado las banderas históricas del socialismo. “Cuando 

el peronismo cayera en desgracia”, pensaban los dirigentes socialistas, “la clase obrera 

volverá a votar masivamente al PS”. Sin embargo, tras el golpe de 1955 de la 

autodenominada “Revolución Libertadora”, esa imagen general que fungía como 

cemento moral de la militancia socialista se desmoronó. 

En su temprana adolescencia, momento en el que según la tradición debía comenzar 

a realizar tareas militantes en el partido, JIC atravesó una crisis de doble filo. Por un 

lado, el PS sufrió un proceso de ruptura política entre dos orientaciones que, a la postre, 

formaron nuevas estructuras partidarias: el Partido Socialista Argentino y el Partido 

Socialista Democrático. Esta escisión también provocó una crisis familiar, ya que en 

las familias Iñigo Carrera y Justo había defensores de una línea y otra. Los padres de 

JIC, tratando de mantener la cohesión del grupo familiar, decidieron retirarse de la 

militancia activa. Pero por otro lado, JIC perdía la certeza del relato socialista 

transmitido de generación en generación. Sin saberlo todavía, iniciaba el desarrollo de 

su pregunta por la determinación de la conciencia social; en este caso: ¿por qué, a pesar 

de todo, la clase obrera argentina seguía siendo peronista?  

En este sentido, tanto para JIC como para su hermano, el futuro historiador Nicolás 

Iñigo Carrera, el desconcierto sobre cómo encauzar su acción política era total. Los 

lugares comunes que sustentaban el edificio de la tradición doctrinaria del PS se habían 

derrumbado por el carácter marginal del socialismo liberal en el nuevo contexto 

                                                
1 Todos los datos biográficos aquí expuestos se extrajeron de Iñigo Carrera, J.: “Subjetividad 

productiva y política en la Crítica Práctica”, entrevista hecha por Vivanco A. y Cosic, N., SICAR, Buenos 
Aires, 29 de abril de 2025.  

 

7



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

argentino de los años sesenta. Este desconcierto fue, paradójicamente, el punto de 

partida para el desarrollo de la subjetividad política de JIC, que desde entonces se 

dedicó a cuestionar todas las apariencias que se presentaban como certezas. 

Tras finalizar la escuela secundaria, JIC tuvo que tomar la difícil decisión de elegir 

una carrera universitaria. La tradición familiar, para la cual la militancia política era la 

vida misma, indicaba que el militante debía elegir una carrera que le proporcionara 

autonomía económica respecto del Estado. En otras palabras, la opción profesional 

legitimada por la tradición indicaba que JIC tenía que elegir una carrera de 

“profesional liberal”. Como su hermano, negoció con sus padres estudiar dos carreras 

simultáneamente: una que le brindara la tan mencionada autonomía y otra que 

respondiera a sus inquietudes políticas. Así, se matriculó en las carreras de Contador 

Público y de Economía, que se dictaban en la Facultad de Ciencias Económicas de la 

Universidad de Buenos Aires (en adelante FCE-UBA). 

En un primer momento, la carrera de Economía le resultaba terriblemente ajena. 

No lograba reconocerse en los contenidos. En efecto, JIC, ante ese estado de frustración 

intelectual, decidió abandonar estos estudios para concentrarse en los de contador 

público. Así, a comienzos de los años setenta, salió de la FCE-UBA con el diploma de 

Contador bajo el brazo e inmediatamente consiguió un puesto de trabajo en una 

empresa argentina, filial local de una multinacional. Esta experiencia de trabajo le 

permitió, según sus palabras, encontrarle un sentido específico a la formación que 

había recibido en la carrera de Economía en tanto lograba contestar preguntas para las 

cuales sus compañeros contadores se encontraban mutilados, a pesar de dominar todos 

los aspectos técnicos del proceso de trabajo característico de la contabilidad. 

Asimismo, esta experiencia en un pequeño capital nacional que rendía regalías a una 

multinacional generó en él nuevas preguntas que iban al corazón de la relación social 

capitalista en sus formas más simples, para responder por la necesidad de sus formas 

concretas. Por lo tanto, en el año 1973 decidió retomar sus estudios de Economía en la 

FCE de la UBA buscando canalizar sus nuevas inquietudes. Esto es, en la producción 

de su subjetividad productiva, JIC se enfrentó con las características del pequeño 

capital y chocó con el fetichismo neoclásico, hecho que lo puso por primera vez ante la 

especificidad nacional de la acumulación capitalista en Argentina y los límites de la 

ciencia económica.  

El contexto en la UBA había cambiado radicalmente. Con el retorno de Perón, la 

Juventud Peronista había ascendido al control de los resortes políticos de la 

universidad, por lo que JIC retomó sus estudios en un clima de gran efervescencia 

política e intelectual. Cursó con los economistas más reconocidos de aquel momento, 

como Oscar Braun, Horacio Ciafardini y Miguel Teubal, mientras intentaba retomar el 

estudio sistemático de El capital en un taller coordinado por Pablo Gerchunoff en el 

Centro de Investigaciones en Ciencias Sociales (CICSO), institución fundada por 

 

8



Comité Editorial 

 

 
 

sociólogos marxistas formados bajo el ala de Gino Germani en tiempos donde la 

carrera de Sociología se cursaba en la Facultad de Filosofía y Letras de la UBA. El grupo 

de personas que concurría a ese taller finalmente se terminaría dispersando, pero ello 

no impidió que JIC continuase con el estudio sistemático de la obra madura de Marx. 

Un punto de quiebre importante en su trayectoria fue su experiencia como 

estudiante en una comisión de trabajos prácticos de la cátedra de Dinero, Crédito y 

Bancos, a cargo de Pablo Levín, futuro autor de El capital tecnológico. En aquellas 

clases, JIC y sus compañeros leyeron detenidamente los Grundrisse de Marx en la 

flamante edición de Siglo XXI publicada un año antes. JIC se obsesionó con el acápite 

“La mercancía como relación social”2 de aquellos manuscritos de Marx, porque 

encontró allí un sendero para avanzar en la respuesta a su pregunta inicial, a saber, la 

necesidad de la conciencia peronista de la clase obrera argentina. Ahora el panorama 

empezaba a aclararse: la obra de Marx desplazaba la pregunta por la conciencia 

peronista hacia su determinación más simple, la conciencia del productor de 

mercancías. En los Grundrisse JIC encontró aquello que la tradición del PS no podía 

proveerle, esto es, la consideración de la conciencia como un concreto material 

portador de una necesidad. Entonces, si la mercancía era una relación social histórica, 

la obra de Marx no versaba sobre la abstracta economía, sino que buscaba contestarse 

por la conciencia de los sujetos sociales que producen mercancías. JIC comenzó a 

entender que el movimiento de la mercancía era el movimiento del ser social de sus 

productores, y, por tanto, de la conciencia de la clase obrera, incluida la suya propia. 

El encuentro de JIC con los Grundrisse fue a todas luces un punto vital de su 

trayectoria.  

En un contexto de fuerte discusión política, guiada por la certeza de que la apertura 

de un proceso revolucionario estaba a la vuelta de la esquina, a JIC le parecía que todas 

las posiciones políticas esgrimidas en esa coyuntura por sus amigos de la Federación 

Juvenil Comunista, y de sus otros compañeros de estudio, no tenían sustento en tanto 

se basaban en intuiciones vagas o expresiones de deseos y no en un conocimiento de 

causa. Sin embargo, todavía no podía dar cuenta de por qué no eran atinadas: lo suyo 

también era una intuición. Tenía la imagen de que lo que se venía en el futuro 

inmediato de la Argentina no era la tan ansiada revolución, sino un nuevo golpe militar. 

Una certeza que no estaba informada por un conocimiento objetivo del proceso social, 

sino por la experiencia de su generación, que tuvo la desgracia de vivir, hasta ese 

momento, tres golpes militares. 

En el segundo semestre de 1974 la certeza de JIC empezaba a mostrar sus primeros 

visos de realización al iniciarse un nuevo proceso de intervención en las universidades 

                                                
2 Marx, K.: Elementos fundamentales para la crítica de la economía política (Grundrisse) 1857-

1858, Vol. I, Buenos Aires, Siglo XXI, Buenos Aires, 2019, pp. 84-93.  

 

9



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

por parte del poder ejecutivo nacional del gobierno de María Estela Martínez de Perón. 

El rector interventor Mario Ottalagano, un fascista declarado, inició el proceso de 

depuración ideológica de las universidades con la consecuente expulsión de los 

docentes opositores, que fueron reemplazados por otros afines a la derecha peronista 

y el nacionalismo católico. A comienzos de 1975, gracias a la política de 

reconocimientos de equivalencias de asignaturas de la gestión interventora, que 

buscaba despoblar la universidad a cualquier costo para debilitar al movimiento 

estudiantil, JIC pudo recibirse como Licenciado en Economía al lograr que le 

reconozcan como equivalentes muchas asignaturas de la carrera de Contador Público. 

Como muchos de sus colegas, Levín, uno de los cientos de profesores expulsados por 

la intervención de Ottalagano, se refugió en el Consejo Federal de Inversiones (CFI), 

uno de los entes creados durante el desarrollismo argentino. Levín convocó a JIC y 

otros jóvenes graduados para realizar una pasantía rentada en el organismo en una de 

las áreas de investigaciones que dirigía. JIC aceptó el ofrecimiento y comenzó a trabajar 

en el CFI bajo su amparo, desarrollando un modelo de medición de tasa de ganancia. 

Con el golpe de estado de 1976, el CFI entró en un proceso de descomposición 

“donde no había nada útil para hacer”. El ente existía formalmente, pero la vida que 

supo abrigar se agotaba día tras día. En un contexto de salarios congelados, espionaje 

interno y sensaciones generalizadas de estar realizando tareas inútiles, quienes no se 

fueron del organismo por razones políticas lo hicieron por el insoportable hedor 

putrefacto que despedía el organismo. En ese contexto, JIC volvió a su anterior trabajo 

como contador a medio tiempo porque su salario en el CFI no le permitía llegar a fin 

de mes. Su tema de investigación, que le había granjeado una fama de “loco” entre sus 

compañeros, fue el bálsamo al que se aferró durante esos años oscuros. En estos años 

se reencontró con Luis Denari, compañero universitario, quien militó en Política 

Obrera y leía El capital en su escritorio del CFI, a pesar de la constante persecución. 

Este encuentro fue trascendental: ambos iniciaron una estrecha relación político-

intelectual que posteriormente derivó en la fundación del Centro para la Investigación 

como Crítica Práctica. Finalmente, en 1977, JIC pudo cerrar su modelo de medición de 

la tasa de ganancia, y con él, su trayectoria en el CFI. Entregó el informe 

correspondiente y se retiró en silencio. 

Luego de trabajar unos años como contador abandonó definitivamente la profesión 

al incorporarse como economista en la Junta Nacional de Granos. En los primeros años 

de su nuevo trabajo, al no tener una tarea específica asignada, ocupaba los largos 

tiempos muertos en el mismo leyendo la Ciencia de la Lógica de Hegel. A raíz de 

enfrentarse a las dificultades de elaboración de aquel modelo de medición de tasa de 

ganancia, no tuvo más remedio que profundizar sus estudios en cuestiones 

metodológicas. Antes de llegar a Hegel, en esa anárquica búsqueda de respuestas a los 

dilemas que encontraba en la elaboración del modelo, leyó el Anti-Dühring de 

 

10



Comité Editorial 

 

 
 

Friedrich Engels, Materialismo y Empiriocriticismo y los Cuadernos Filosóficos de 

Vladimir Ilich Lenin, así como un libro muy particular, La lógica dialéctica y las 

ciencias de un desconocido profesor rumano de lógica llamado Athanase Joja, editado 

a comienzos de los años setenta por Juárez Editor, una pequeña editorial de Buenos 

Aires. Este recorrido sinuoso de lecturas conduciría a JIC a la abigarrada pluma de 

Hegel, donde encontraría, según su perspectiva, al primer individuo que —a pesar de 

su inversión lógica— pudo llegar a divisar la determinación más simple de lo real: el 

automovimiento. 

El estudio sistemático de la lógica hegeliana se vio favorecido por el interés que JIC 

sentía a comienzos de la década de 1980 por resolver el problema de la transformación 

de valores en precios de producción, un debate que surgió de la crítica de Böhm-

Bawerk a Marx en Karl Marx and the Close of His System (1896). Este debate, que a 

comienzos del siglo XX giró en torno a las explicaciones ricardianas de Ladislaus von 

Bortkiewicz, retornó con fuerza en los años setenta a partir de la crítica a la solución 

marxiana que el japonés Nabuo Okishio desarrolló a partir de su famoso teorema. JIC 

centró su intervención en este debate criticando a Paul Sweezy, defensor de la teoría 

del capital monopolista. Tras terminar la crítica a Sweezy, continuó con la crítica a otro 

economista que se había enfrentado al mismo problema, Francis Seton, pero se dio 

cuenta de que su crítica aceptaba peligrosamente los términos del debate, ya que se 

trataba de una cuestión de mediciones abstractas que no guardaba relación con la 

determinación en cuestión. El problema para JIC era el siguiente: tenía un contenido, 

una forma, la forma de esa forma y, tras el desarrollo de esa contradicción, necesitaba 

explicar por qué tal forma era cuantitativamente distinta de su contenido. Hegel 

constituyó una parada ineludible para tratar de desenmarañar la cuestión. Este ingente 

trabajo con cuestiones metodológicas concluyó en su primera obra publicada, El 

conocimiento dialéctico, en 1992.  

A finales de la década de 1980, con el colapso del gobierno de Raúl Alfonsín debido 

a la escalada hiperinflacionaria que condujo a la victoria incontestable de Carlos 

Menem en las elecciones de 1989, JIC decidió abandonar sus investigaciones 

metodológicas y centrarse en el estudio de la formación económica de la sociedad 

argentina. Su lectura del contexto político fue clave para tomar esta decisión. Los 

últimos años de Alfonsín se caracterizaron por el avance del ajuste sobre la clase obrera 

y por fuertes crisis políticas con dos intentos golpistas por derecha e izquierda: el 

levantamiento de los «Carapintadas» en abril de 1987 y el del Movimiento Todos por 

la Patria (MTP) en enero de 1989. En este contexto de ajuste y crisis política, Menem 

triunfó en las elecciones con la promesa de “salariazo y revolución productiva”. Desde 

la perspectiva de JIC, Menem, a priori, defendía un programa de gobierno que chocaba 

con la necesidad de la acumulación de capital de avanzar aún más en el ajuste. Así, para 

JIC, lo que se avecinaba para Argentina era un nuevo golpe militar, ya que advertía que 

 

11



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

en 1989 se estaba replicando el mismo patrón que en 1975: el choque entre la necesidad 

de avanzar en la sobreexplotación de la clase obrera y las formas políticas que no 

podían personificar esa necesidad. Sin embargo, la historia le depararía una sorpresa: 

Menem realizó lo que el peronismo no pudo hacer en 1975 y sí la dictadura cívico-

militar, es decir, profundizó el ajuste sobre la clase obrera a niveles inéditos. La 

estructura de la clase obrera argentina se había transformado: en los años noventa ya 

no tenía siquiera fuerza política que justificara el avance sobre sus condiciones de vida 

mediante formas políticas dictatoriales.  

En este contexto, la década de 1990 vio nacer el Centro para la Investigación como 

Crítica Práctica (CICP). Fundado por necesidades prácticas inmediatas, muy ligadas, 

en principio, a cuestiones legales de la publicación de El conocimiento dialéctico, JIC 

y Luis Denari comenzaron a publicar más trabajos y a participar en congresos 

internacionales donde daban a conocer sus singulares investigaciones.3 En ellos, JIC 

expondría su crítica a las interpretaciones marxistas fundadas en la lectura de Isaak 

Rubin del primer capítulo de El capital, un autor central para comprender el giro 

neodialéctico contemporáneo. A su vez, ambos avanzaron en el estudio y la medición 

de la valorización del capital en la Argentina como espacio nacional de acumulación.4 

En 1998, JIC publicó La acumulación de capital en Argentina, un documento crucial 

donde daba cuenta de la especificidad del capitalismo local: una forma nacional 

surgida por el desarrollo del mercado mundial en el siglo XIX, especializada en la 

producción de mercancías agrarias, y cuya plusvalía apropiada en concepto de renta de 

la tierra era recuperada por los países clásicos mediante la valorización del capital 

medio fragmentado, junto a otros mecanismos como el endeudamiento externo y la 

sobreexplotación de su clase obrera.5 

                                                
3 Denari, L.: “Economía y epistemología y los desaciertos del conocimiento científico”, en Realidad 

Económica, N. 103, 1991, pp. 81-95; Iñigo Carrera, J.: “Capital’s Development into Conscious 
Revolutionary Action”, presentado en International Conference on Marxism in the New World Order - 
Rethinking Marxism, University of Massachusetts, Amherst, 1992; “From Simple Commodities to 
Capital-Commodities: The Transformation of Values into Prices of Production”, presentado en 21st 
Annual Convention of the Eastern Economic Association, Mini-Conference of the International 
Working Group in Value Theory, Nueva York, 1995; “On Differential Concrete Rates of Profit as a 
Necessary Specific Form Taken by the General Rate of Profit in Competition”, presentado en Seminario 
La crisis de las economías capitalistas de Anwar Shaikh, IADE, Buenos Aires, 1996; “A Model to 
Measure the Profitability of Specific Industrial Capitals by Computing their Turnover Circuits”, 
Documento de Investigación del Centro para la Investigación como Crítica Práctica, Buenos Aires, 1996.  

4 Denari, L.: “La planificación al borde del ataque de nervios”, en Revista Interamericana de 
Planificación, N. XXIV (94), 1991, pp. 128-142; “¿La historia argentina no tiene quien la escriba?”, 
Documento de Investigación del Centro para la Investigación como Crítica Práctica, Buenos Aires, 1992; 
Iñigo Carrera, J.: “La apropiación de la renta de la tierra pampeana y su efecto sobre la acumulación del 
capital agrario”, presentado en I Jornadas Interdisciplinarias de Estudios Agrarios y Agroindustriales, 
Facultad de Ciencias Económicas, Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires, 1998; “El drenaje de las 
reservas de divisas por el sector privado durante la convertibilidad”, en Realidad Económica, N. 166, 
1999, pp. 132-141.  

5 Iñigo Carrera, J.: “La acumulación de capital en Argentina”, Documento de Investigación del Centro 
para la Investigación como Crítica Práctica, Buenos Aires, 1998.  

 

12



Comité Editorial 

 

 
 

Asimismo, en 1999 se inauguró el primer taller de lectura de El capital en el espacio 

del Centro de Documentación e Investigación de la Cultura de Izquierda (CeDinCI). En 

ese contexto, a finales de la década de 1990, JIC entró en contacto con estudiantes y 

jóvenes graduados de la carrera de Economía de la Universidad de Buenos Aires, entre 

ellos Axel Kicillof –futuro gobernador de la Provincia de Buenos Aires– y Guido 

Starosta, dirigentes de la agrupación Tontos, pero no tanto (TNT), una fuerza política 

de peso en el gremio estudiantil de la Facultad de Ciencias Económicas. Su objetivo era 

estudiar conjuntamente y en detalle el primer tomo de El capital bajo el amparo de 

JIC, organizando los encuentros de discusión en bares porteños. Durante más de un 

año no pasaron del primer capítulo, pero se afianzó la conexión entre ellos. Gracias a 

la gestión de Axel Kicillof, los talleres se trasladaron a las aulas de Económicas y, 

posteriormente, a un local prestado. A mediados de la década de 2000, el CICP logró 

disponer de un establecimiento propio. 

La organización creció en número y se abrió paso en el ámbito de las discusiones 

intelectuales de la izquierda argentina después de la crisis del 2001. Este proceso 

coincide con el ingreso de JIC a la docencia universitaria a tiempo completo, cuando 

se hace cargo de dos cátedras en las carreras de Economía en la Universidad de Buenos 

Aires, así como en la Universidad Nacional de General Sarmiento (UNGS). En 2004, 

tras la victoria de una lista de izquierda en las elecciones departamentales de Sociología 

en la Facultad de Ciencias Sociales de la UBA, que llevó al dirigente del Partido de los 

Trabajadores Socialistas (PTS), Christian Castillo, a la dirección de la carrera, el CICP 

pudo ingresar, primero con un seminario y luego con una cátedra, en la carrera de 

Sociología. En este proceso fue clave el papel de la socióloga Luisa Iñigo, sobrina de 

JIC, que se estaba formando en los talleres de El capital y que participó en la gestión 

de Castillo como secretaria académica. Este seminario, titulado La formación 

económica de la sociedad argentina y sus crisis, contó con alrededor de 250 inscritos 

en su lanzamiento, evidenciando que las investigaciones de JIC comenzaban a tener 

repercusión respecto de muchas preguntas espinosas acerca de la acumulación de 

capital argentina y sus posibles cursos de transformación. Al mismo tiempo, JIC dictó 

un seminario organizado por Razón y Revolución (RyR) sobre el método dialéctico en 

la Facultad de Filosofía y Letras de la UBA, al cual se inscribieron más de 700 personas, 

pero que sólo 5 lograron terminar. El año 2003 también marca un hito en la obra de 

JIC: publica su gran obra, El capital: razón histórica, sujeto revolucionario y 

conciencia en Ediciones Cooperativas, en una colección que dirigía Axel Kicillof. En 

este libro, partiendo de la determinación más simple de lo real, JIC reproduce las 

determinaciones que conducen al reconocimiento de la clase obrera como sujeto 

revolucionario. De la simple forma de vida a la revolución proletaria que expropia a los 

expropiadores mediante la centralización absoluta del capital. De la organización 

 

13



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

meramente somática de la vida a la organización consciente del metabolismo social 

humano. 

En el año 2007 JIC publicó dos trabajos fundamentales: Conocer el capital hoy. 

Usar críticamente El capital y el primer volumen de La formación económica de la 

sociedad argentina. Mediante la crítica práctica de la representación lógica en la 

economía política clásica, neoclásica y “crítica”, así como en el psicoanálisis y la 

filosofía, en el primero de estos libros analizó de modo ampliado la conciencia libre 

como forma de la subjetividad enajenada en la mercancía. En este sentido, invitaba a 

usar la obra de Marx para superar los límites del conocimiento interpretativo, a partir 

de enfrentarnos por nosotros mismos a las formas reales del capital en su 

automovimiento. En el segundo libro, expuso con mayor riqueza empírica los 

fundamentos de su trabajo publicado en 1998. De este modo, en la unidad de ambas 

publicaciones, JIC dio grandes pasos en la respuesta a sus preguntas iniciales: 

sistematizó su abordaje sobre las determinaciones más simples del productor de 

mercancías, y avanzó en la reproducción y cuantificación del contenido económico 

detrás de la conciencia política de la clase obrera argentina.6  

En esta trayectoria, el CICP se robusteció a cada paso, incorporando nuevos 

investigadores, produciendo más publicaciones científico-políticas y finalmente 

montando talleres de lectura de los tomos I, II y III de El capital como espacios de 

formación militante. Así, la acción política de JIC se perfiló hacia dentro y fuera del 

CICP, según sus propias palabras, como la intervención sobre el proceso en que los 

miembros de la clase obrera producen sus propias conciencias científicas de modo 

individual. Bajo esta peculiar forma de organización política, donde se acompaña a 

cada militante en la reproducción de la necesidad del concreto por cuenta propia, el 

CICP avanzó en el conocimiento de las determinaciones del capital, desde las más 

                                                
6 Iñigo Carrera, J.: “La crisis de la representación política como forma concreta de reproducirse la 

base específica de la acumulación de capital en Argentina”, en Revista da Sociedade Brasileira de 
Economia Política, N. 15, 2004, pp. 62–87; “Argentina: The Reproduction of Capital Accumulation 
through Political Crisis”, en Historical Materialism, N. 14 (1), pp. 185-219, 2006; “Las formas políticas 
de la acumulación de capital en Argentina: La necesidad de la apariencia y el contenido del sindicalismo 
revolucionario y su “huelga general”, presentado en XII Jornadas Interescuelas Departamentos de 
Historia, Universidad Nacional del Comahue, 2009; “La especificidad nacional de la acumulación de 
capital en la Argentina: desde sus manifestaciones originarias hasta la evidencia de su contenido en las 
primeras décadas del siglo XX”, Universidad de Buenos Aires, Facultad de Filosofía y Letras [Tesis 
Doctoral], Buenos Aires, 2015. 

 

14



Comité Editorial 

 

 
 

simples a las más complejas,7 elaborando mediciones de su proceso de acumulación 

global diferenciado nacionalmente.8  

La obra de JIC sumó cada vez más adeptos, como también múltiples detractores. 

Distintas agrupaciones de izquierda lo valoraron como un economista que había 

refinado el análisis de la acumulación de capital en Argentina. Sin embargo, rechazaron 

en conjunto su apropiación de El capital de Marx por considerarla “idealista” y 

conducente al “inmovilismo” en la acción política. Por otra parte, otros sectores, 

fundamentalmente jóvenes estudiantes universitarios insatisfechos con el 

voluntarismo abstracto de las organizaciones de izquierda, empezaron a tomar su obra 

como un punto de partida potente para la organización científica de la acción política 

revolucionaria. La ciencia ya no implicaba una tarea más a la que recurrir para 

justificar axiomas, o aquella engorrosa instancia que le quitaba tiempo valioso a la 

verdadera acción política librada en las calles entre cascotazos y balas de goma, sino 

que se perfilaba en la obra de JIC como la acción política revolucionaria por 

antonomasia. Pero las mentes aferradas al vértigo de la coyuntura no podían sino ver 

en quienes se tomaban en serio las discusiones sobre el método de conocimiento, o 

acerca de la determinación del valor de las mercancías, como espíritus atrapados por 

la “desviación academicista”. Con JIC las subjetividades portadoras de esta 

especificidad encontraban, en el proceso de reconocerse en el conocimiento dialéctico 

objetivado en sus textos, la potencia para ir más allá de toda apariencia haciendo trizas 

todas las inversiones ideológicas del marxismo. 

                                                
7 Iñigo Carrera, J.: “El capital: determinación económica y subjetividad jurídica”, en Crítica Jurídica, 

N. 34, 2012; “El método: de los Grundrisse a El capital”, Documento de Investigación del Centro para 
la Investigación como Crítica Práctica, Buenos Aires, 2013; La renta de la tierra. Formas, fuentes y 
apropiación, Buenos Aires, UNQ, Imago Mundi, 2017; Caligaris, G. y Fitzsimons, A. (comp.): Relaciones 
económicas y políticas. Aportes para el estudio de su unidad con base en la obra de Karl Marx, UBA-
FCE, Buenos Aires, 2012; Bellofiore, R., Starosta, G., y Thomas P.: In Marx’s Laboratory. Critical 
Interpretations of the Grundrisse, Leiden-Boston, Brill, 2013; Friedenthal, T.: El dinero: naturaleza, 
génesis y funciones un estudio de los fundamentos para su conocimiento presente en El capital de 
Marx, Facultad de Ciencias Económicas [Tesis doctoral], Universidad de Buenos Aires, 2013; Starosta, 
G.: Marx’s Capital, Method and Revolutionary Subjectivity, Leiden-Boston, Brill, 2015; Starosta, G. y 
Caligaris, G.: Trabajo, valor y capital. De la crítica marxiana de la economía política al capitalismo 
contemporáneo, Buenos Aires, UNQ, 2017; Hirsch, M.: Acción sindical y salario real en la crítica de la 
economía política, [Tesis doctoral], UBA-FSOC, Buenos Aires, 2018; Escorcia Romo, R. y Caligaris, G.: 
Sujeto capital - sujeto revolucionario, México UAM, 2019; Seiffer, T.: Capital, transformaciones de la 
clase obrera y olas del feminismo, Santiago de Chile, Larga Marcha, 2024. 

8 Charnock, G. y Starosta, G.: The New International Division of Labour: Global Transformation 
and Uneven Development, London, Palgrave, 2016; Iñigo Carrera, J.: La formación económica de la 
sociedad argentina, Vol. 2. De la acumulación originaria al desarrollo de su especificidad hasta 1930, 
Buenos Aires, Imago Mundi, 2022; Grinberg, N.: Transformations in the Brazilian and Korean 
Processes of Capitalist Development between the Early 1950s and the Mid 2010s, Leiden-Boston, Brill, 
2023; Rojas Cifuentes, J., Rivas Castro, G., Fuentes Salvo, M. y Kornblihtt, J.: La cuantificación del 
desarrollo histórico del capital en América del Sur, Santiago de Chile, Ariadna, 2024; Kornblihtt, J., 
Dachevsky, F. y Casique Herrera, M.: Artículos sobre la crisis venezolana. El proceso global de 
acumulación de capital y la contracción de la renta de la tierra petrolera, Santiago de Chile, Larga 
Marcha, 2024.  

 

15



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

2. Ser marxista o reconocer la propia necesidad mediante la Crítica 

Práctica 

Quienes nos hemos formado en organizaciones marxistas haciendo cada cual los 

deberes de todo buen militante —entre ellos, bucear en los textos más importantes de 

la tradición para tratar de encontrar allí las respuestas a nuestras inquietudes 

políticas—, rápidamente descubrimos que la “tradición”, hecha de ese conjunto de 

textos por “interpretar”, se estructura a partir de una serie de antinomias bien claras. 

Dichas antinomias, que encuentran su origen en la forma más simple de toda 

antinomia —la separación entre lo ideal y lo material— se concretan en otras díadas: 

conciencia-acción, economía-política, historia-coyuntura, etc. En otras palabras, la 

tradición marxista construyó el edificio donde viven sus certezas mediante el 

conocimiento interpretativo producto de la representación lógica. Por esta razón, la 

obra de JIC no es marxista. Como veremos, no está dispuesta a interpretar el mundo, 

sino a reconocer la historicidad misma de la lógica, preparando de este modo el terreno 

para superar las antinomias de toda forma teórica. 

Antes de especificar esta potencia científica, cabe aclarar que la obra JIC puede 

albergarla en su seno gracias a un contexto histórico muy particular. A partir de la 

década de 1970, se asistió a una revolución en la base técnica de los procesos de trabajo 

que transformó cualitativamente la dinámica de la acumulación de capital a escala 

mundial. Esta nueva división internacional del trabajo se materializó mediante la 

reproducción ampliada de su unidad gracias a la fragmentación mundial de los 

procesos de trabajo, que concentró en una pequeña parte de la clase obrera mundial la 

subjetividad productiva expandida, es decir, aquella que produce y objetiva el 

conocimiento científico de los procesos naturales y la cooperación productiva, 

empujando así contradictoriamente al resto de la clase obrera a su degradación o su 

completa mutilación. Esta revolución en la base técnica de los procesos de trabajo tomó 

su forma ideológica, en el ámbito de la teoría científica, en la última “crisis de la razón” 

que allanó el camino para el dominio casi total del posmodernismo como visión 

prescriptiva general de la producción de conocimiento. Tal crisis generó la 

relativización de la herencia previa, que empezó a ser vista, no como la forma de 

iluminar los aspectos oscuros de la realidad, sino tan sólo como una narrativa más del 

mundo, tan oscura para sí misma como los objetos por ella figurados desde la soberanía 

que el proceso de su institucionalización le había otorgado. En otras palabras, dejó de 

considerarse a la ciencia tradicional como el patrón con el cual dar cuenta del 

funcionamiento de lo real, para empezar a considerarla como un relato más, inmerso 

y diluido en los “juegos del lenguaje”. En el seno de este proceso, el marxismo como 

modo de interpretar el mundo entró en crisis, junto con las formas políticas que lo 

habían elevado al pedestal de la razón. 

 

16



Comité Editorial 

 

 
 

Este debilitamiento de la ciencia tradicional fundada en el método de la 

representación lógica produjo, a su vez, el creciente reconocimiento del carácter difuso 

de los límites epistemológicos que separan a las disciplinas entre sí. Se empezó a 

advertir que esas abstractas separaciones por las que cada ciencia particular legitimó 

su campo específico de intervención ya no eran capaces de capturar la complejidad de 

lo real. Las ciencias sociales, en particular, avanzaron en el camino de su inevitable 

hibridación interna para luego dar inicio a un debate con las ciencias naturales, 

cuestionando el anti-humanismo clásico en favor de una perspectiva post-humanista. 

El giro material en las teorías críticas, muy en boga en nuestros días, empezó a forjarse 

a partir de los osados intentos de la antropología simétrica de Bruno Latour o el 

enfoque semiótico-material de Donna Haraway. En este sentido, el clima posmoderno 

permitió el florecimiento de ciertas discusiones que habían quedado enclaustradas en 

algunos pasajes de los Manuscritos de París de Karl Marx sobre la necesidad de fundar 

una única ciencia: la “historia natural”.  

Asimismo, este contexto renovó el marxismo en crisis. Si la gran mayoría o bien se 

aferró a la tradición, tratando de salvar el “honor de la razón” de los descréditos 

lanzados desde la tribuna posmoderna, o bien abrazó a esta última en su liberalismo 

vergonzante, una pequeña parte de estudiosos de la obra marxiana —pero considerable 

desde el punto de vista de sus aportes— se lanzó a nuevos mares. La escuela alemana 

de la Neue Marx Lektüre, a través de una singular recepción de los Ensayos sobre la 

teoría marxista del valor de Isaak Rubin, realizó una relectura de El capital que 

contrastaba con las aproximaciones ortodoxas soviéticas y las lecturas ricardianas en 

boga previas a los años setenta. En la década de los ochenta, el vínculo entre Hegel y 

Marx volvió a cobrar importancia gracias a los desarrollos de la Nueva Dialéctica y el 

Marxismo Abierto. Estas corrientes se caracterizaron por poner especial énfasis en la 

cuestión del método de la crítica de la economía política, puntualizando que la obra de 

Marx no trata de una economía política entendida como ciencia autónoma, sino 

precisamente de su crítica radical. La Nueva Dialéctica, junto a otro autor ajeno a la 

corriente como Moishe Postone, redescubrieron que el sujeto de nuestra sociedad no 

es un agente humano particular (la burguesía, por ejemplo), sino el capital. El capital 

es el sujeto de nuestra producción y consumo sociales, y los seres humanos, 

personificaciones de esa relación social enajenada. Este hallazgo, que en El capital se 

constata de modo textual, directo y sin eufemismos, fue ignorado por completo en las 

aproximaciones marxistas desde la II Internacional. Asimismo, el redescubrimiento de 

la tesis del “capital como sujeto” alojaba entre sus enunciados consecuencias políticas 

de hondo alcance, favoreciendo lecturas novedosas de las determinaciones del sujeto 

revolucionario. Las nuevas discusiones en torno a las nociones de inmanencia y 

exterioridad cifran entre sus denuedos la insistente búsqueda por dar con el “álgebra 

de la revolución” en el siglo XXI, volviendo a reconocer que “les guste o no semejante 

 

17



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

enajenación de sus potencias genéricamente humanas”,9 al proletariado no le cabe sino 

personificar las potencias revolucionarias que le pertenecen al capital.  

Las obras de JIC y los camaradas del CICP no pueden abordarse sin tener en cuenta 

este contexto más general. Sólo a la luz de la historicidad que los determina se pueden 

evaluar sus aportes sin parangón al conocimiento científico. En primer término, es 

importante reconocer que la obra de JIC es el intento más osado desde Marx de realizar 

un avance hacia la verdadera unificación de todas las ciencias. A contramano de la 

tendencia general de partir de conceptos, que para cualquier practicante de la ciencia 

convencional se revela como una doxa, JIC parte de la forma más simple que, en la 

reproducción de su propio movimiento en tanto contenido, va tomando formas 

concretas cada vez más enriquecidas. Y lo hace asumiendo la contradicción real que 

implica toda forma concreta, desde la simple materia hasta nuestra propia acción. 

Ejemplos de este modo de proceder lo encontramos en cualquier trabajo suyo, pero 

en sus dos obras más conocidas, El capital: razón histórica, sujeto revolucionario y 

conciencia y Conocer el capital hoy. Usar críticamente El Capital, alcanza una 

potencia deslumbrante. JIC realiza una historia natural en el más pleno sentido: no 

puede partir más que de la pregunta por la potencia de su propia acción y no puede 

detenerse en el análisis hasta no llegar a dicha determinación en su forma más simple; 

y no puede dejar de asumir, en la síntesis, cada una de las formas abstractas y concretas 

que se automediatizan, desde la materia en cuanto tal a la forma más simple de la vida, 

y de allí hasta llegar a la vida humana en su forma concreta histórica actual. No puede 

dejar de reproducir cada una de las determinaciones sintetizadas en nuestra conciencia 

enajenada (el capital) como forma concreta de organizarse la materia viva. No puede, 

en definitiva, dejar de dar cuenta de que los diferentes modos en que el ser humano ha 

organizado (y organizará) la producción y el consumo sociales son formas concretas de 

organizarse la materia misma, el modo en que ella misma se transforma y se apropia 

de todas sus determinaciones. JIC debe la conjunción singular de su obra al osado gesto 

de radicalización de la historia natural marxiana.  

Tanto en su Opus Magnum de 2003, como en ese monumento de la crítica 

despiadada de lo existente que representa Conocer el capital hoy…, JIC pone en 

perspectiva las consecuencias políticas de un redescubrimiento, a saber: el del carácter 

privado e independiente del trabajo en la sociedad capitalista. El marxismo, desde la II 

Internacional hasta nuestros días, produjo sistemáticamente el borrado de esta 

determinación como el signo histórico primordial del capital. En este sentido, JIC 

despliega una crítica bifronte en el seno de esta misma representación: a los marxistas 

ricardianos, que reducen la forma al contenido, y a los marxistas rubinistas, que 

                                                
9 Iñigo Carrera, J.: El capital: razón histórica, sujeto revolucionario y conciencia, Buenos Aires, 

Imago Mundi, 2013, p. 239. 

 

18



Comité Editorial 

 

 
 

reducen el contenido a la forma. Ambas construcciones operan sobre el suelo de una 

misma inversión: la creencia en que el trabajo abstracto socialmente necesario, simple 

gasto de músculo, cerebro y nervio humanos, explica la determinación históricamente 

específica de la producción de valor en la sociedad capitalista. Este conjunto amplio y 

variopinto de autores, que se extiende desde representantes de la Academia de Ciencias 

de la URSS hasta académicos firmemente afianzados en las prestigiosas universidades 

de la Ivy League norteamericana —pasando por innumerables figuras del “Tercer 

Mundo”—, han convertido la crítica de la economía política en una apologética del 

capital, bajo la forma de su abstracta negación. La han transformado en una economía 

política crítica, es decir, en una forma de economía política igual de apologética que la 

de Adam Smith y David Ricardo.  

En contraste, haciendo gala de una pedagogía sin igual, JIC reproduce paso por paso 

el desarrollo realizado por Marx en el primer capítulo de El capital mostrando que el 

trabajo abstracto socialmente necesario ha existido en toda forma de sociedad, pero 

que sólo una modalidad históricamente específica de su realización —su carácter 

privado e independiente— es lo que determina su objetivación como valor. Así, integra 

en un mismo movimiento la explicación ricardiana, incapaz de explicar el fenómeno de 

la forma de valor, y la explicación rubinista, presa de la imposibilidad de dar cuenta de 

la materialidad del trabajo abstracto por quedar presa de la absolutización del 

momento de la forma del valor.  

Conocer el capital hoy… tramita en sus páginas la potencia que yace en la Crítica 

Práctica, en la medida que se centra en el hecho de que el análisis de la mercancía no 

es otra cosa que un análisis de la propia conciencia del productor de mercancías. De 

hecho, JIC recoge y desarrolla el descubrimiento del fetichismo de la mercancía: el 

hecho de que el producto de nuestro trabajo, al objetivarse como valor, se presenta 

como ajeno y nos domina. La mercancía, cuya forma sintética inmediata es el dinero, 

demuestra ser la conciencia enajenada del productor de mercancías: aquello que 

organiza nuestra producción y consumo. JIC incide en que, para criticar la sociedad 

capitalista, no es necesario apelar a criterios externos. Solo desde el reconocimiento de 

la determinación más simple del capital, a saber, el hecho de que la mercancía es 

nuestra conciencia enajenada, podemos comenzar a desarrollar una acción política 

verdaderamente revolucionaria, esto es, con conocimiento de causa. Ignorar, borrar o 

perder de vista esta determinación en el siguiente paso implica la restitución de la 

conciencia fetichista, que se desentiende de su determinación para asumirse 

abstractamente libre. Y es esta operación la que fundamenta el marxismo como 

economía política crítica, portador inconsciente de la ideología del capital. Una acción 

política que se despliega mediante dicho desconocimiento tan sólo redacta y firma su 

propia acta de defunción. 

 

19



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

Hasta aquí podemos afirmar que la obra de JIC opera un reconocimiento de la crítica 

de la economía política de Marx. Sin embargo, su obra desborda cualitativamente dicha 

crítica inicial en tanto logra descubrir las determinaciones específicas del sujeto 

revolucionario, una cuestión que, en El capital, estaba lejos de resolverse. En este 

punto podemos comprender la originalidad de la lectura de El capital que opera JIC. 

Su aporte original al conocimiento científico respecto de las potencias políticas que 

porta la relación social enajenada, se cifra en su reproducción de las determinaciones 

que Marx expone en la cuarta sección del Tomo I de El capital, donde trata las formas 

concretas de producción del plusvalor relativo. Acompañando la exposición que hace 

de las transformaciones históricas en los procesos de trabajo (cooperación simple, 

manufactura y sistema de la maquinaria y la gran industria) JIC encuentra una 

contradicción no resuelta en la principal obra de Marx, una tensión que acaba por 

recortar las virtudes de su crítica. Descubre que en el capítulo XIII sólo se reconoce el 

proceso de degradación de los atributos productivos de la clase obrera cuando ésta es 

convertida en apéndice de la máquina. Sin embargo, pierde de vista que ese mismo 

proceso le expande los atributos productivos a los órganos del obrero colectivo que 

desarrollan precisamente el conocimiento científico que se objetiva en las máquinas y 

que organizan la producción al interior del capital. En otras palabras, Marx no 

reconoce la subjetividad productiva expandida, y por tanto, a la ciencia como forma 

del capital. En el argumento de Marx, el capital se apropia de la ciencia porque ésta le 

es ajena, lo que implica la defensa de una posición que se da de patadas con el propio 

movimiento empírico del capital, que produce fuerza de trabajo (portadora de valor y 

productora de plusvalor) disponible para la generación y ejecución de conocimiento 

científico. En la letra de Marx, sólo quien haga trabajo manual bajo las condiciones de 

subsunción real del trabajo en el capital podría ser caracterizado como un obrero. El 

trabajo intelectual —representado como “trabajo inmaterial”—10 quedaría así ajeno a 

                                                
10 La reproducción que hace JIC de todas las determinaciones que se condensan en el trabajo humano 

constituye, por sí misma, la crítica de toda concepción de la existencia de trabajos que no sean 
materiales. Sin embargo, como si no alcanzara con esto, JIC se enfrenta al término específicamente 
marxiano de “trabajo inmaterial”, para desmontar lo que esta cualificación implica: una vulgar 
representación. En tanto el conocimiento dialéctico no puede detenerse ante ninguna apariencia (por 
más reforzada que esté por la pluma de tal o cual científico), aquí JIC demuestra que lo que está en la 
base de esta representación son las diferentes modalidades de existencia que hay entre los productos 
que se consumen luego de su producción (los llamados “bienes”) respecto de los que se consumen al 
mismo tiempo que se producen (los llamados “servicios”). Pero esta última modalidad del consumo no 
tiene ningún atributo mágico para convertir a los productos en “inmateriales” y mucho menos a las 
actividades de las que son resultado. En simples palabras: es tan producto material del trabajo un show 
de música o un corte de pelo, como lo son los instrumentos que usan los artistas o las tijeras que usa el 
peluquero. Pero el problema del término utilizado por Marx es aún más agudo, ya que se utiliza también 
para calificar los trabajos intelectuales, incluso si ellos se objetivan (por ejemplo, en un libro) para 
consumirse luego de su producción. El carácter ideológico de este concepto, en este punto, no puede ser 
más evidente (Iñigo Carrera, J.: Conocer el capital hoy. Usar críticamente El Capital, Buenos Aires, 
Imago Mundi, 2021, cap. 7). Pero la apariencia general sobre la que se reproduce sigue siendo la misma: 
la transmisión del conocimiento como un producto que se consume al mismo tiempo que se produce.  

 

20



Comité Editorial 

 

 
 

los efectos deletéreos de la producción de plusvalía relativa, en el mejor de los casos, o 

a ser vampirizado por la espiral del valor, en el peor de ellos.  

JIC detecta un “salto mágico” en la reproducción de Marx. Por un lado, el oriundo 

de Tréveris le quita toda potencia al obrero resultante de la organización del proceso 

de trabajo característica del sistema de la maquinaria y la gran industria: es un mero 

apéndice vivo de la máquina que sólo puede iniciar su proceso de trabajo si la máquina 

se encuentra funcionando. Al haber perdido los atributos productivos de sus 

antepasados artesanos y manufactureros ya no puede producir por sí mismo los medios 

de vida que precisa para renovar su fuerza de trabajo. Por ello, si el capital no le pusiera 

delante sus condiciones dadas por el sistema de la gran industria, este obrero no podría 

reproducir dichas condiciones por carecer del conocimiento necesario para objetivarlo 

en la maquinaria y se vería, por tanto, despojado de su propia capacidad genérica. Pero, 

en claro contraste con este desarrollo, en el curso siguiente de la exposición de sus 

resultados, Marx encuentra depositado en él la potencia para “expropiar a los 

expropiadores”. El mismo obrero que necesita que la máquina ponga en marcha su 

proceso de trabajo, se encuentra, inexplicablemente, expropiando a los expropiadores 

en el marco de una revolución social, haciendo realidad la “asociación entre individuos 

libres”. De esta contradicción se desliza la conclusión de que, para Marx, el sujeto 

revolucionario se produce contra el capital y no como forma del capital. Pero, si esto 

es así, y si, tal como lo descubrió Marx, el capital es el sujeto de la producción y el 

consumo, ¿de dónde extrae sus potencias dicho sujeto? Si el capital, en su reproducción 

ampliada, en su voracidad insaciable de plusvalía relativa, va socializando 

crecientemente el trabajo privado e independiente al interior de los capitales 

individuales, ¿cómo es posible que la clase obrera dirija un proceso productivo de 

semejante complejidad, si ya el capital la degradó previamente a mero apéndice de la 

maquinaria? No hay respuesta para este punto en la obra de Marx. Y es aquí donde JIC 

realiza uno de sus principales descubrimientos: es este mismo proceso de socialización 

del trabajo el que produce, a su vez, una diferenciación interna entre los órganos del 

obrero colectivo, en sus propias subjetividades productivas: mientras unos se degradan 

o se mutilan completamente, otros necesariamente expanden sus atributos para 

realizar los trabajos de reconocimiento y control de las fuerzas naturales y 

coordinación productiva. El científico, así, deja de ser representado como un sujeto con 

una función social ajena al capital, para comenzar a ser reconocido como un producto 

del mismo en su necesidad vital de producir plusvalor relativo y, por tanto, de avanzar 

en el desarrollo de las fuerzas productivas. En este sentido, JIC pone sobre sus pies a 

                                                
En definitiva, la crítica al concepto de trabajo inmaterial es un ejemplo claro de la mayor 

potencialidad del conocimiento dialéctico respecto del conocimiento científico estándar; no solo porque 
no necesita sustentarse en ninguna cita de autoridad, sino porque cada paso de su crítica sobre tal o cual 
representación no se repliega sobre la abstracta negatividad: es el avance mismo en los descubrimientos. 
A continuación veremos una de las enormes consecuencias de esta crítica.  

 

21



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

la producción científica y descubre que el sujeto revolucionario se está produciendo en 

su seno. El socialismo científico deja de representarse como un “deber ser” para 

comenzar a reconocerse como una potencia material concreta de la misma relación 

social enajenada. La existencia de esta subjetividad productiva expandida confirma 

“que el capital lleva consigo la necesidad de aniquilarse a sí mismo, como una potencia 

que le es propia”.11 

Otro de los enormes aportes de la obra de JIC consiste en haber logrado llevar hasta 

las últimas consecuencias el descubrimiento de que el capital es una unidad mundial. 

Si bien en el marxismo, como también en ciertas corrientes teóricas no marxistas, se 

reconoce que el capitalismo es un fenómeno global, sus análisis parten del hecho 

nacional para, desde allí, observar la unidad. En otras palabras, presos de las 

apariencias superestructurales, consideran que los Estados-nación son las unidades 

primarias, y la unidad mundial o “sistema-mundo”, un resultado de la abstracta suma 

de esos Estados. Este “nacionalismo metodológico” es barrido mediante una crítica de 

este enfoque imperante12 y un contraste empírico sin precedentes por parte de JIC, que 

se constata en sus estudios sobre la acumulación de capital en Argentina y el papel que 

juega la renta de la tierra en los procesos de acumulación latinoamericanos. Así 

también, su reconocimiento de que el capital es el contenido global, y los procesos 

nacionales sus formas de realizarse, encuentra en su lectura de la experiencia histórica 

de la Unión Soviética (URSS) sus momentos más esclarecedores (y polémicos). JIC 

demuestra que la URSS no fue la superación del modo de producción capitalista, sino 

la centralización absoluta del capital en manos de la clase obrera —y no de una 

abstracta burocracia— en un ámbito nacional específico de acumulación. Una vez 

eliminados los capitalistas y terratenientes en una revolución social, el capital no 

desaparece por arte de magia: las determinaciones más generales de este modo de 

producción siguen en pie, empezando por su determinación más simple, esto es, la 

organización privada e independiente del trabajo (no sólo respecto del resto de los 

capitales activos en los diversos ámbitos nacionales, sino incluso allí donde las clases 

parasitarias fueron expropiadas). Las obreras y los obreros soviéticos no se 

encontraban en el “socialismo realizado”, desplegando cada día la plenitud de sus 

potencias humanas sin la mediación del fetichismo: por ello mismo seguían siendo 

miembros de la clase obrera, personificando sus respectivas mercancías, esto es, 

intercambiando sus fuerzas de trabajo por un salario. Pero lo hicieron desarrollando 

                                                
11 Iñigo Carrera, J.: El capital…, p. 240. 
12 Ibíd., pp. 167-177; “La unidad mundial de la acumulación de capital en su forma nacional 

históricamente dominante en América Latina. Crítica de las teorías del desarrollo, de la dependencia y 
del imperialismo”, Documento de Investigación del Centro para la Investigación como Crítica Práctica, 
Buenos Aires, 2018; La formación…, pp. 32-42; Starosta, G. y Steimberg, R.: “El desarrollo capitalista 
latinoamericano desde la crítica de la economía política”, en Cavero, O. (coord.): El poder de las 
preguntas. Ensayos desde Marx sobre el Perú y el mundo contemporáneo, Lima, Fondo Editorial UCH, 
2019. 

 

22



Comité Editorial 

 

 
 

una potencia completamente revolucionaria, históricamente inédita para ese momento 

histórico: pusieron en sus propias manos la gestión íntegra del capital total nacional, 

evidenciando las potencias productivas de la centralización económica a dicha escala. 

Por este motivo la URSS portó en su seno todas las contradicciones de nuestro modo 

de producir la vida social, entre ellas, la coerción y violencia más sanguinarias. El gulag, 

las hambrunas o las purgas no fueron ni el producto de una “desviación” o “traición” 

de los “principios revolucionarios” —como si la conciencia determinara su ser social—

, ni mucho menos el “socialismo realizado”, sino la forma concreta del capital soviético 

abriéndose paso en las sinuosas páginas de la historia del siglo XX.  

En este sentido, JIC demuestra todas las potencias abiertas por el conocimiento 

dialéctico, al reconocer aquello que las ciencias sociales en general y la historiografía 

profesional, con todas sus virtudes pero absorta en las apariencias que brotan de los 

archivos, nunca hubieran descubierto, por más millares de soldados que siguieran 

incluyendo en sus ejércitos disciplinares y por más teoría marxista con la que los 

pertrecharan. Asimismo, llevó hasta sus últimas consecuencias la tesis marxiana de 

que la violencia es también una potencia económica. JIC, para la cólera de anti-

soviéticos y pro-soviéticos por igual, nos pone por delante la necesidad de asumir 

contradicciones tales como que el Holodomor fue la condición de posibilidad del brutal 

aplastamiento del Tercer Reich o las misiones Sputnik. Es decir: que las fuerzas de 

destrucción son, al mismo tiempo, fuerzas de emancipación y creación. 

Todos estos aportes al conocimiento de nuestro propio ser social no hubiesen sido 

posibles sin la revolución metodológica que la obra de JIC ha llevado adelante.13 Sin 

pretender entrar en discusiones que excedan con creces la modestia de esta 

introducción a nuestra revista, nos interesa resaltar que la obra de JIC pone en 

perspectiva la historicidad de la teoría científica. La forma-teoría, en la obra de JIC, 

no se presenta como un axioma situado fuera de la historia, o como la forma concreta 

de un proceso de conocimiento inherente al ser humano en tanto que ser racional. Todo 

lo contrario: ella misma es una forma concreta del capital. Así, JIC ha radicalizado la 

historicidad de la forma misma de conocimiento que, desde la epistemología, se 

entiende como producto de una abstracta subjetividad universal.  

Ahora bien, en este punto el lector nos podría objetar: “¡Pero si la historicidad del 

conocimiento ya fue planteada por la epistemología del siglo XIX y XX!” En términos 

formales, este virtual lector tiene toda la razón. Pero JIC, al plantear la historicidad de 

la teoría científica, está diciendo una cosa muy distinta. La ciencia bajo su forma 

disciplinar y la epistemología como su pretendido garante gnoseológico y ético, parten 

                                                
13 De más está decir que no pretendemos agotar en esta presentación la totalidad de los aportes de 

JIC y la Crítica Práctica, como lo pueden ser la reproducción de la determinación del Estado, el fenómeno 
de la crisis capitalista, la formación de la tasa general de ganancia, la especificidad del pequeño capital 
o la crítica del conocimiento matemático, por ejemplo. 

 

23



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

del axioma de la eternidad de la forma teórica de conocimiento, para luego recién 

abordar y asumir las variaciones históricas y disciplinares de esa invariante. La relación 

externa establecida entre el sujeto y el objeto sigue siendo postulada como presupuesto 

y, por lo tanto, la representación lógica como el horizonte insuperable de la “condición 

humana”. Los epistemólogos, sin dudas, han llamado la atención en torno al carácter 

histórico de la realización de ese presupuesto. Así, ya a lo largo del siglo XX y hasta 

nuestros días, han descrito con detalle las características de los paradigmas científicos, 

las condiciones sociales de producción del conocimiento, el sentido de las 

racionalidades invocadas (razón instrumental, razón patriarcal, razón colonial, etc.), 

incluso llegando a plantear el ensamblaje entre agencias humanas y no humanas en la 

“producción de los hechos científicos”. Sin embargo, lo que no han cuestionado nunca 

es la forma lógica de conocimiento, y por ende, el conocimiento teórico-interpretativo. 

Por más histórica que sea la conciencia científica que organiza su acción por medio de 

la representación lógica, sigue necesariamente presa de los límites de su propia forma, 

esto es, de su externalidad axiomática para apropiar lo real, mostrándose incapaz de 

poder captar su automovimiento, lo que constituye una contradicción. En ese chocar 

contra los límites impuestos por su forma teórica, la ciencia tradicional acabó 

generando su misma crisis y cavando su propia tumba. Ella se cifra en el 

reconocimiento de que, por sus propias estructuras de inteligibilidad, la teoría 

científica se muestra impotente para aprehender la totalidad. El elogio del fragmento, 

la valoración del saber local, la emergencia de una plétora de epistemologías con 

diversos adjetivos, hasta la aparición de “nuevas ontologías”, señalan que el ecosistema 

posmoderno no es la negación de la teoría científica sino su fase superior. En nuestros 

tiempos se hizo realidad efectiva lo que siempre estuvo como potencia a realizar por la 

teoría científica: la indistinción entre el científico y el ideólogo.14  

3. De lo que se trata no es de interpretar a Juan Iñigo Carrera 

Cabe señalar que el presente esbozo de biografía político-intelectual de JIC, junto al 

resumen de sus principales aportes al conocimiento científico, está muy lejos de hacer 

justicia a la magnitud de su obra. Y aún así, de nada valen las excusas de los límites del 

formato, de la intención divulgadora o la simplificación pedagógica, etc., porque aquí 

no se trata de interpretar su obra. Si el conocimiento dialéctico, tal como lo desarrolló 

JIC, se caracteriza por su crítica despiadada de toda representación lógico-teórica, en 

tanto esta forma de conocimiento se presenta hoy como el límite absoluto de la 

organización política de nuestra clase, es necesario destacar todavía una característica 

más descollante. Y es que el conocimiento dialéctico se tiene a sí mismo como el 

principal objeto de crítica, porque no puede partir de ningún presupuesto ni detenerse 

                                                
14 Iñigo Carrera, J.: op. cit., p. 251. 

 

24



Comité Editorial 

 

 
 

ante ninguna apariencia. Es por ello que todos los descubrimientos de JIC, con base en 

Marx, no pueden sino constituir la base para la acción política del SICAR. En concreto, 

encontramos en su obra el legado de un arma revolucionaria con un filo radical, “el 

arma de la crítica”, es decir: el conocimiento dialéctico como forma de organizar el 

curso de la acción revolucionaria. En este aporte decisivo, esta forma específica de 

conocimiento pone a toda y todo militante frente a la determinación inmanente de su 

propia acción. O dicho de otro modo, nos empuja a descubrir la unidad y la 

contradicción inmanente de toda forma real concreta: la individualidad como forma 

del metabolismo social, la nación como forma del mercado mundial, la conciencia 

como forma de la mercancía, la acción política como forma de la economía y, en 

definitiva, nuestra acción revolucionaria como forma del capital.  

Todas y cada una de las críticas que, desde distintas organizaciones, se han lanzado 

a la reproducción dialéctica del CICP se caracterizan por invertir ideológicamente las 

potencias revolucionarias de esta inmanencia radical como el “inmovilismo idealista 

hegeliano”. Necesitan rendir vergonzosamente culto a la apología de la exterioridad 

por no reconocerse en la propia enajenación y, por lo tanto, concebirse libres por 

naturaleza al no asumir su propia determinación histórica. Muy por el contrario, el 

SICAR asume la inmanencia del conocimiento dialéctico como la evidencia de su 

mayor potencialidad productiva, siendo justamente el vacío metafísico de las 

“autonomías relativas” la expresión de la más aguda esterilidad política de las 

izquierdas marxistas. Así, nuestros desarrollos originales más controvertidos se basan 

precisamente en la localización de los puntos de fuga en los que la Crítica Práctica agota 

esta reproducción inmanente, recayendo en las representaciones de las “múltiples 

temporalidades”, los “índices de eficacia” y las “sobredeterminaciones”, que es donde 

verdaderamente reposa el “inmovilismo idealista”.  

En este estricto sentido, los lectores y las lectoras deben advertir que, desde este 

primer número de nuestra revista, no van a encontrar aquí ningún culto a la autoridad, 

sino más bien todo lo contrario. Allí donde los distintos órganos de investigación del 

SICAR, en la apropiación del conocimiento dialéctico socialmente producido, se 

enfrentan a una necesidad externa respecto del objeto concreto bajo estudio, no hacen 

más que desarrollar críticamente una nueva reproducción, no sólo expulsando esa 

representación y buscando la determinación real correspondiente, sino indagando en 

la necesidad misma de esa representación. En otras palabras: ni Marx, ni Engels, ni 

JIC, ni cualquier camarada que ponga su cuerpo en la producción de conocimiento 

dialéctico (sea externo/a o interno/a a nuestra organización), nadie resulta inmune a 

la crítica de sus aportes.  

Los artículos que integran este primer número constituyen tan sólo una muestra de 

esta forma conscientemente colectiva de producir conocimiento científico.  

 

25



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

En el primer trabajo, “La obra de Karl Marx como base para la superación de la 

lógica dialéctica: apuntes críticos sobre las bases metodológicas del CICP”, Nicolás 

Cosic y Ángel Vivanco abren el número explorando las derivas de la intervención de la 

Crítica Práctica en las discusiones metodológicas “neodialécticas”. En esta búsqueda, 

los autores se interrogan particularmente por las potencias y los límites de la lógica 

dialéctica hegeliana, que así como reconoce la contradicción que implica toda forma, 

la representa a su vez bajo una necesidad constructiva teórica: como el proceso en que 

un objeto deviene en sujeto de su propio movimiento. Así, tras presentar los 

lineamientos para una crítica de la Ciencia de la lógica , avanzan en la dilucidación del 

método marxiano. En este doble abordaje, mediado por el análisis de la problemática 

del método lógico-histórico engelsiano y la representación del “modo de producción 

mercantil simple”, los camaradas descubren que Marx no logra trascender la lógica 

hegeliana, lo que dispara nuevas preguntas sobre las elaboraciones metodológicas del 

CICP: ¿cuál es la necesidad de proyectar en Marx la superación de la forma lógico-

teórica de conocimiento? ¿Se trata de una estrategia política, de una “recaída 

interpretativa”, o más bien evidencia nuevas dificultades en torno a la comprensión de 

la naturaleza material del conocimiento dialéctico?  

Por su parte, en “El materialismo histórico como crítica del fetichismo de la 

mercancía”, las y los investigadores del Grupo de Estudios en Materialismo Histórico 

(GEMH) presentan sus primeros descubrimientos en torno a las determinaciones del 

metabolismo social humano precapitalista. En un ejercicio de reproducción inmanente 

de las potencias del concreto bajo investigación, los camaradas acompañan la 

necesidad de la simple materia en su movimiento de determinarse como vida, luego 

como vida animal y finalmente como vida humana. Desde esa base, reproducen la 

unidad de las determinaciones del trabajo como socialidad específica, y su desarrollo 

como fuerzas productivas, relaciones de producción y conciencia, hasta alcanzar 

finalmente al individuo tan sólo como el punto de llegada de la síntesis. En su 

despliegue, tras realizar un balance de las aporías fetichistas de la teoría marxista de la 

historia, el GEMH desmonta a cada paso la proyección transhistórica de las relaciones 

sociales capitalistas, reconociendo la historicidad radical de la forma-valor. Sin 

embargo, paradójicamente, el reconocimiento de las determinaciones generales del 

precapitalismo solo demuestra ser posible tras descubrir un atributo compartido con 

el metabolismo social actual, el cual precisamente es representado por la teoría 

marxista como un fenómeno específicamente capitalista: la enajenación del productor 

en el producto de su propio trabajo. La polémica abierta es, en lo inmediato, 

desconcertante: el ocultamiento de aquello que es común a la etapa capitalista y su 

prehistoria (la enajenación del trabajo), sería precisamente aquello que le permite al 

marxismo trasplantar al pasado todas las formas históricas específicas de nuestra 

sociedad, como el valor, la mercancía, el dinero, el capital, las clases sociales y sus 

 

26



Comité Editorial 

 

 
 

luchas, la propiedad privada, el Estado, etc. Pero el artículo se destaca aún con mayor 

fuerza por presentar una alternativa frente a la esterilidad teórica del paradigma de las 

“múltiples sociedades”. Criticando a la historiografía marxista por erigir abstractos 

modos de producción coexistentes a partir de diversas apariencias jurídicas, el GEMH 

reproduce mediante el pensamiento la unidad del metabolismo precapitalista y lo 

alcanza en su determinación más simple: el vínculo de dependencia como forma de 

organizar el trabajo privado entre las distintas unidades parciales de producción y 

consumo. Es decir, el GEMH trasciende la aporía de las múltiples temporalidades al 

captar la existencia de un único modo de producción precapitalista.  

El Grupo de Crítica de la Economía Política (GCEP) presenta su reproducción 

original de la determinación material del proletariado —y sus consecuencias para 

proyectar su acción política— en el trabajo titulado “Crítica del concepto de clase obrera 

en El capital de Karl Marx: investigación sobre las determinaciones más simples de la 

subjetividad revolucionaria”. Partiendo de la revisión de la obra madura de Marx, el 

grupo despliega la potencialidad del trabajo privado e independiente hasta alcanzarlo 

en su forma de clases sociales, barriendo en el camino con las representaciones del 

“trabajo inmaterial”, “la dominación personal” y las apariencias jurídicas. Así, tras 

criticar el fetichismo marxiano del “modo de producción mercantil simple”, las y los 

investigadores del GCEP ponen de manifiesto que la producción de valor constituye 

inmediatamente la producción de plusvalor, lo que revitaliza un descubrimiento 

tangencial de Marx: el fenómeno de la doble personificación. Por esta vía, los y las 

camaradas no sólo exponen la especificidad de las clases sociales en su determinación 

más simple, sino que también demuestran la necesidad de su diferenciación respectiva 

como clase obrera y clase capitalista, aún como contradicción portada en un mismo 

individuo. Abriendo una gran discusión metodológica, historiográfica y política, el 

trabajo sostiene que la burguesía constituye la personificación del consumo parasitario 

de plusvalor desde el inicio mismo del modo de producción capitalista, esto es, 

reconoce todas las potencias productivas de plusvalor como un atributo específico de 

la clase obrera. En su transversalidad con los aportes del GEMH, el artículo sienta las 

bases para la revisión histórica y política del conjunto de la historia social del 

capitalismo, a la vez que problematiza en torno a las determinaciones de la 

potencialidad revolucionaria actual de la clase obrera.  

En “¿Una ‘unidad indisoluble’? La forma jurídica como relación económica. 

Elementos para la crítica de la relación base–superestructura en la teoría marxista”, 

Edgardo Ocampo, Jesús Alfredo Campos y Adrián Chacón reflexionan sobre la 

naturaleza de la relación entre base económica y superestructura jurídica. Tras 

destacar la absoluta exterioridad recíproca en las lecturas marxistas, los autores 

indagan en la reproducción dialéctica de la Crítica Práctica y encuentran límites 

llamativos. Por este camino, penetran en la aparente inmanencia detrás del término 

 

27



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

“unidad indisoluble”, y lo que encuentran no es más que una unidad ausente, 

reconstruida mediante la conversión de las relaciones sociales de producción en una 

categoría. Ahondando en este sentido, descubren que la exterioridad hallada en la 

Crítica Práctica entre relaciones económicas y jurídicas expresa una exterioridad en las 

formas más simples de nuestras determinaciones, esto es: en el vínculo entre trabajo 

individual y trabajo social, y en la relación entre conciencia libre y conciencia 

enajenada. Al detectar esta problemática, los camaradas reproducen por cuenta propia 

la necesidad que tiene la relación económica (la relación de producción) de darse a sí 

misma una forma jurídica, captándolas así en su relación de sustancialidad.  

Por último, en “El sujeto revolucionario en la encrucijada del marxismo: Razón y 

Revolución como límite de la izquierda argentina”, Felipe León y Ángel Vivanco 

indagan en torno a las potencias y los límites científico-políticos de Razón y 

Revolución. A pesar de que el trabajo aparenta ser una simple polémica programática, 

en tanto los autores son ex militantes de RyR, en realidad se enfrentan a dicha 

organización en tanto concreto material y lo analizan en su historicidad, con el objetivo 

de encontrar las determinaciones de la propia acción política como miembros del 

SICAR. En este sentido, en primer lugar, reconocen a RyR como una organización de 

subjetividades productivas expandidas dedicada a la producción colectiva de 

conocimiento científico. Sin embargo, el artículo detecta la principal impotencia de 

esta experiencia militante: el método de la representación lógica. De este modo, 

acompaña en su recorrido a la pretensión trunca de RyR de trascender las aporías de 

la ideología posmoderna, demostrando cómo a cada paso el partido reproduce sus 

limitaciones intrínsecas. Aun así, el trabajo no presenta los límites del partido como 

problemas específicamente suyos, sino que los ubica como la culminación de la 

encrucijada marxista argentina, particularmente de su línea de desarrollo nacional 

trotskista. Por lo tanto, los autores concluyen que la pregunta por la determinación 

material del Partido Revolucionario necesita todavía una respuesta, que supone, desde 

el vamos, trascender al marxismo en tanto teoría revolucionaria.  

En conclusión, este primer número de Síntesis abre el espacio para la discusión y el 

avance del conocimiento dialéctico sobre una multiplicidad de problemáticas que solo 

pueden ser separadas analíticamente: la cuestión del método científico, las formas más 

simples de la materia, la génesis de la vida, la unidad del metabolismo humano, la 

naturaleza de la enajenación, la determinación de la conciencia, el vínculo entre 

relaciones económicas y jurídico-políticas, la historicidad de las clases sociales y, 

esencialmente, la urgencia de la reformulación programática revolucionaria sobre 

estas nuevas bases científicas. Por lo tanto, la transversalidad temática del presente 

número expresa que el interrogante de Síntesis es, en definitiva, todos los interrogantes 

científicos; esto es, que todas las determinaciones que deben ser apropiadas son en 

verdad una sola determinación: la acción política revolucionaria de la clase obrera. De 

 

28



Comité Editorial 

 

 
 

este modo, el SICAR pretende inaugurar un espacio para la publicación de trabajos 

científico-militantes –tanto propios como ajenos– dedicados a la dilucidación de las 

determinaciones de nuestra clase en tanto sujeto revolucionario.  

 

29



Referencias bibliográficas 

Bellofiore, R., Starosta, G., y Thomas P.: In Marx’s Laboratory. Critical Interpretations of the 

Grundrisse, Leiden-Boston, Brill, 2013. 

Caligaris, G. y Fitzsimons, A. (comp.): Relaciones económicas y políticas. Aportes para el estudio de 

su unidad con base en la obra de Karl Marx, UBA-FCE, Buenos Aires, 2012. 

Charnock, G. y Starosta, G.: The New International Division of Labour: Global Transformation and 

Uneven Development, London, Palgrave, 2016. 

Denari, L.: “La planificación al borde del ataque de nervios”, en Revista Interamericana de 

Planificación, N. XXIV (94), 1991. 

— “Economía y epistemología y los desaciertos del conocimiento científico”, en Realidad Económica, 

N. 103, 1991. 

— “¿La historia argentina no tiene quien la escriba?”, Documento de Investigación del Centro para la 

Investigación como Crítica Práctica, Buenos Aires, 1992. 

Escorcia Romo, R. y Caligaris, G.: Sujeto capital - sujeto revolucionario, México UAM, 2019. 

Friedenthal, T.: El dinero: naturaleza, génesis y funciones un estudio de los fundamentos para su 

conocimiento presente en El capital de Marx, Facultad de Ciencias Económicas [Tesis doctoral], 

Universidad de Buenos Aires, 2013. 

Grinberg, N.: Transformations in the Brazilian and Korean Procesess of Capitalist Development 

between the Early 1950s and the Mid 2010s, Leiden-Boston, Brill, 2023. 

Hirsch, M.: Acción sindical y salario real en la crítica de la economía política, [Tesis doctoral], 

UBA-FSOC, Buenos Aires, 2018. 

Iñigo Carrera, J.: “Capital’s Development into Conscious Revolutionary Action”, presentado en 

International Conference on Marxism in the New World Order - Rethinking Marxism, University 

of Massachussets, Amherest, 1992. 

— “From Simple Commodities to Capital-Commodities: The Transformation of Values into Prices of 

Production”, presentado en 21st Annual Convention of the Eastern Economic Association, 

Mini-Conference of the International Working Group in Value Theory, Nueva York, 1995. 

— “On Differential Concrete Rates of Profit as a Necessary Specific Form Taken by the General Rate of 

Profit in Competition”, presentado en Seminario La crisis de las economías capitalistas de Anwar 

Shaikh, IADE, Buenos Aires, 1996. 

— “A Model to Measure the Profitability of Specific Industrial Capitals by Computing their Turnover 

Circuits”, Documento de Investigación del Centro para la Investigación como Crítica Práctica, 

Buenos Aires, 1996. 

— “La acumulación de capital en Argentina”, Documento de Investigación del Centro para la 

Investigación como Crítica Práctica, Buenos Aires, 1998. 

— “La apropiación de la renta de la tierra pampeana y su efecto sobre la acumulación del capital 

agrario”, presentado en I Jornadas Interdisciplinarias de Estudios Agrarios y Agroindustriales, 

Facultad de Ciencias Económicas, Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires, 1998. 

— “El drenaje de las reservas de divisas por el sector privado durante la convertibilidad”, en Realidad 

Económica, N. 166, 1999, pp. 132-141. 

— “La crisis de la representación política como forma concreta de reproducirse la base específica de la 

acumulación de capital en Argentina”, en Revista da Sociedade Brasileira de Economia Política, N. 

15, 2004. 

— “Argentina: The Reproduction of Capital Accumulation through Political Crisis”, en Historical 

Materialism, N. 14 (1), 2006, pp. 185-219. 

— “Las formas políticas de la acumulación de capital en Argentina: La necesidad de la apariencia y el 

contenido del sindicalismo revolucionario y su “huelga general”, presentado en XII Jornadas 

Interescuelas Departamentos de Historia, Universidad Nacional del Comahue, 2009. 

— “El capital: determinación económica y subjetividad jurídica”, en Crítica Jurídica, N. 34., 2012. 

— El capital: razón histórica, sujeto revolucionario y conciencia, Buenos Aires, Imago Mundi, 2013. 

— “El método: de los Grundrisse a El capital”, Documento de Investigación del Centro para la 

Investigación como Crítica Práctica, Buenos Aires, 2013. 

 30



— La especificidad nacional de la acumulación de capital en la Argentina: desde sus manifestaciones 

originarias hasta la evidencia de su contenido en las primeras décadas del siglo XX, Universidad 

de Buenos Aires, Facultad de Filosofía y Letras [Tesis Doctoral], Buenos Aires, 2015. 

— La renta de la tierra. Formas, fuentes y apropiación, Buenos Aires, Imago Mundi, 2017. 

— “La unidad mundial de la acumulación de capital en su forma nacional históricamente dominante en 

América Latina. Crítica de las teorías del desarrollo, de la dependencia y del imperialismo”, 

Documento de Investigación del Centro para la Investigación como Crítica Práctica, Buenos Aires, 

2018. 

— Conocer el capital hoy. Usar críticamente El Capital, Buenos Aires, Imago Mundi, 2021. 

— La formación económica de la sociedad argentina, Vol. 2. De la acumulación originaria al 

desarrollo de su especificidad hasta 1930, Buenos Aires, Imago Mundi, 2022 

— “Subjetividad productiva y política en la Crítica Práctica”, entrevista hecha por Vivanco A. y Cosic, 

N., SICAR, Buenos Aires, 29 de abril de 2025. 

Kornblihtt, J., Dachevsky, F. y Casique Herrera, M.: Artículos sobre la crisis venezolana. El proceso 

global de acumulación de capital y la contracción de la renta de la tierra petrolera, Santiago de 

Chile, Larga Marcha, 2024. 

Marx, K.: Elementos fundamentales para la crítica de la economía política (Grundrisse) 1857-1858, 

Vol. I, Buenos Aires, Siglo XXI, Buenos Aires, 2019. 

Rojas Cifuentes, J., Rivas Castro, G., Fuentes Salvo, M y Kornblihtt, J.: La cuantificación del 

desarrollo histórico del capital en América del Sur, Santiago de Chile, Ariadna, 2024. 

Seiffer, T.: Capital, transformaciones de la clase obrera y olas del feminismo, Santiago de Chile, Larga 

Marcha, 2024. 

Starosta, G.: Marx’s Capital, Method and Revolutionary Subjectivity, Leiden-Boston, Brill, 2015. 

Starosta, G. y Caligaris, G.: Trabajo, valor y capital. De la crítica marxiana de la economía política al 

capitalismo contemporáneo, Buenos Aires, UNQ, 2017. 

Starosta, G. y Steimberg, R.: “El desarrollo capitalista latinoamericano desde la crítica de la economía 

política”, en Cavero, O. (coord.): El poder de las preguntas. Ensayos desde Marx sobre el Perú y el 

mundo contemporáneo, Lima, Fondo Editorial UCH, 2019. 

 

 31



La obra de Karl Marx como base para la superación de la lógica 

dialéctica  

Apuntes críticos sobre las bases metodológicas del CICP 

 

Nicolás Cosic1 

Ángel Vivanco2 

 

El propósito del presente ensayo es examinar la lectura que hicieron los camaradas 

del Centro para la Investigación como Crítica Práctica (CICP) respecto de la 

especificidad del método desarrollado por Karl Marx. Como argumentaremos, 

inscribimos los desarrollos de la Crítica Práctica en el marco de lo que denominamos 

“problemática neodialéctica”, es decir, el conjunto de interpretaciones sobre la 

conexión entre Hegel y Marx que enfatizan la relación íntima entre el idealismo 

absoluto del filósofo de Stuttgart y los desarrollos científicos del nacido en Tréveris. 

Esta problemática extrae su especificidad de la tesis de que entre Hegel y Marx existe 

un vínculo orgánico que es necesario examinar para comprender el método específico 

de la crítica de la economía política (CEP) y su historicidad en tanto forma del capital. 

Asimismo, este conjunto de autores, temas y problemas se diferencia de otras lecturas 

previas de la unidad del corpus marxiano que enfatizaron la idea de que Hegel era una 

“fuente” o antecedente de la CEP,3 como se puede observar en las posiciones más 

simpáticas hacia la dialéctica hegeliana producidas desde el seno de la II y III 

Internacional. También se distancia de las posiciones acerca de la existencia de una 

ruptura radical entre Hegel y Marx, propia de la izquierda spinozista de las décadas de 

los sesenta y setenta, así como de las lecturas realizadas por  Galvano Della Volpe y 

Lucio Colletti, que tuvieron una gran difusión y recepción en aquella época. 

En este sentido, analizaremos críticamente la problemática neodialéctica, 

deteniéndonos en las posiciones del CICP, que consideramos como su límite absoluto. 

A partir de la lectura de Marx, sostendremos que efectivamente el idealismo hegeliano 

es fundamental para comprender la especificidad metodológica de su crítica de la 

economía política, pero no como superación de su forma lógica, como sostiene la 

Crítica Práctica. Enfatizaremos, entonces, que esta tesis no se sustenta en el propio 

                                                   
1 Profesor Universitario de Historia de la Universidad Nacional de General Sarmiento (UNGS), 

Becario Doctoral CONICET, Director del Grupo de Investigación en Método Dialéctico (GIMD) y 
Responsable de Formación del SICAR. Contacto: n.cosic03@gmail.com. 

2 Profesor Universitario de Historia con Orientación en Ciencias Sociales por la Universidad Nacional 
de Misiones (UNaM), Becario Doctoral CONICET y Director del Grupo de Estudios en Materialismo 
Histórico (GEMH). Contacto: angelnoevivanco@gmail.com. 

3 Lenin, V.: “Resumen del libro de Hegel Ciencia de la Lógica”, en Lenin, V.: Obras Completas, Tomo 
XLII, Madrid, Akal, 1976, pp. 69-226; Engels, F.: Ludwig Feuerbach y el fin de la filosofía clásica 
alemana, Buenos Aires, Polémica, 1975; La subversión de la ciencia por el señor Eugen Dühring. 
“AntiDühring”, Barcelona, Crítica/Grijalbo, 1977. 

32



Cosic y Vivanco 

proceder de Marx, esto es, que la evidencia textual no demuestra un abandono del 

carácter conceptual de la dialéctica hegeliana en aras de una reproducción cognitiva 

capaz de ir más allá de los límites de toda representación lógica. Sobre esta base, 

destacaremos que todo lo relacionado con la crítica de la representación lógica como 

forma fetichista de conocimiento corresponde a desarrollos completamente originales 

de Juan Iñigo Carrera (JIC en adelante) y los camaradas del CICP, quienes, más allá de 

proyectar injustificadamente una reproducción dialéctica de lo concreto en El capital, 

descubrieron una potencia no reconocida por Marx respecto de sus propios 

descubrimientos, desarrollándola así como el punto de partida para la crítica material 

de la realidad y, por tanto, para la superación de todo conocimiento representacional. 

Para desarrollar nuestro argumento, dividiremos el artículo en dos grandes 

secciones. En la primera, procuraremos inscribir a la Crítica Práctica en el contexto de 

la problemática neodialéctica con el objetivo de resaltar las características específicas 

de la llamada Nueva Dialéctica (ND) como corriente interpretativa del nexo entre 

Hegel y Marx, así como la intervención del CICP en tales discusiones. A su vez, nos 

adentraremos en la lectura que el CICP hace de Marx como crítico de la lógica 

dialéctica, deteniéndonos en el modo en que los camaradas examinan el problema de 

la inversión marxiana de la dialéctica hegeliana. En la segunda sección 

problematizaremos, en primer lugar, la forma en que los camaradas del CICP extraen 

el “núcleo racional” de la lógica hegeliana; y en segundo lugar, intentaremos demostrar 

cómo, en contra de la posición de los camaradas, Marx no se propone superar (ni 

tampoco supera en “estado práctico”) la lógica dialéctica de Hegel, sino que la aplica 

en su análisis del capital como la relación social enajenada de los seres humanos. En 

este punto, sostendremos que la “lectura materialista” de Tony Smith,4 uno de los 

principales referentes de la ND, coincide con nuestra posición, aunque por las razones 

equivocadas: mientras que en el teórico estadounidense la Lógica de Hegel es utilizada 

por Marx en la medida en que no presenta ni un ápice de idealismo, nuestro argumento 

es que Marx utiliza la lógica hegeliana precisamente porque no logra reconocer el 

carácter esencialmente idealista de todo proceder conceptual, independientemente de 

que él mismo haya sostenido que su método difería del proyecto especulativo 

hegeliano. Por ello, se afirmará que la “crítica práctica” de la economía política 

constituye el punto de partida necesario para superar la lógica dialéctica. 

1. La Crítica Práctica frente a la problemática neodialéctica 

a) La Nueva Dialéctica como “dialéctica sistemática” 

El desarrollo de la CEP en las últimas décadas ha implicado una importante 

renovación del debate en torno a la cuestión metodológica en la obra de Karl Marx, 

                                                   
4 Smith, T.: The logic of Marx’s Capital. Replies to hegelian criticisms, Albany, Suny Press, 1990.  

33



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

fundamentalmente en lo que respecta a El capital. Como novedad, cabe destacar la 

relectura que se viene haciendo respecto de la relación entre Marx y Hegel, apartando 

la atención del vínculo tradicionalmente establecido entre la Fenomenología del 

espíritu y los Manuscritos económico-filosóficos de 1844, para resaltar el nexo cada 

vez más indiscutible entre El capital y la Ciencia de la lógica (WdL)5 de Hegel. Si bien 

se trata de una tendencia interpretativa que tiene claros antecedentes en la Alemania 

de los años 1960, con la denominada “Neue Marx-Lektüre”, fue recién en las últimas 

tres décadas que dicha tendencia se consolidó y cobró un cariz internacional con la 

emergencia de la ND. 

Gastón Caligaris y Guido Starosta (C&S en adelante) describen sintéticamente sus 

características generales:  

se puede decir que esta nueva interpretación encuentra que la estructura argumental de 

El capital está organizada de un modo que, cuando menos, encuentra inspiración formal 

en el modo general que toma el despliegue de categorías presentado en la Ciencia de la 

lógica. Así, la exposición de El capital es vista como el desarrollo del capital desde sus 

formas más simples hasta las más complejas, en un movimiento que se caracteriza, 

parafraseando a Marx, como la reproducción de la vida interna de dicho objeto mediante 

el pensamiento. A su vez, en la medida en que el pasaje o la transición de una forma del 

capital a otra se la concibe como brotando del desarrollo de las contradicciones 

inmanentes de cada forma en cuestión, las conexiones entre ellas son concebidas como 

inmanentes y necesarias, en abierta contraposición a la exterioridad propia del uso de la 

lógica formal.6  

Quizás la característica más sobresaliente de la ND sea su concentración en el 

tratamiento que hace Marx del “capital como sujeto”, esto es, su reconocimiento de 

que “los ‘hombres’ no son rigurosamente los ‘sujetos’ (en sentido ontológico pleno) de 

la producción capitalista”.7 Sin dudas, es éste el eje central que, a pesar de sus 

diferencias, articula el esfuerzo de estos autores por reconstruir las bases 

metodológicas de El capital en estrecha conexión con la WdL de Hegel, principalmente 

a la hora de comprender aquel movimiento descubierto por Marx de la transformación 

de la sustancia-valor en un sujeto automático.  

Teniendo en cuenta esta particularidad, la novedad de sus trabajos reside, por tanto, 

en dar cuenta de la dialéctica sistemática implicada en la investigación de Marx sobre 

el modo de producción capitalista, lo que los diferencia sustancialmente de 

codificaciones tales como la engelsiana o el DiaMat soviético, pero también de la 

                                                   
5 Wissenschaft der Logik. 
6 Starosta, G., y Caligaris, G.: Trabajo, valor y capital. De la crítica marxiana de la economía política 

al capitalismo contemporáneo, Bernal, Universidad Nacional de Quilmes Editorial, 2017, p. 27. 
7 Robles Báez, M. y Ortiz Cruz, E.: “Introducción”, en Robles Báez, M. (comp.): Dialéctica y capital. 

Elementos para la reconstrucción de la crítica de la economía política, Buenos Aires, Razón y 
Revolución, 2014, p. 28.  

34



Cosic y Vivanco 

dialéctica histórica esgrimida por marxistas de impronta hegeliana como Lukács o 

Sartre. Siguiendo la observación metodológica del joven Marx, para los 

“neodialécticos” la CEP debe “captar la lógica peculiar del objeto peculiar”,8 y es por 

eso que, como señala uno de sus principales referentes latinoamericanos, Mario Róbles 

Báez, “la producción capitalista requiere necesariamente de un método peculiar que la 

pueda captar como una realidad invertida y dominada por el capital. Este método 

lógico es la dialéctica sistemática”.9 

Cabe destacar que la mayoría de los neodialécticos comparten la llamada teoría de 

la forma de valor, ya previamente formulada por los principales representantes de la 

Neue Marx-Lektüre, a la luz de la reapropiación que se hizo en los años 1970 de los 

Ensayos sobre la teoría marxista del valor del economista soviético Isaak Rubin. En 

base a su obra, los neodialécticos también intentan desmontar la teoría sustancialista 

(ricardiana) del valor, según la cual la categoría misma de valor se presenta como 

transhistórica, ya que de este modo lo que estaría en juego en su producción sería el 

mero gasto de energía física humana en el ejercicio del trabajo. Por el contrario, para 

la ND, el énfasis debe ser puesto en el carácter “sociológico” del concepto marxiano del 

valor, es decir, en el hecho de que se trata de una forma social, determinada 

fundamentalmente por la práctica generalizada del intercambio de mercancías. De 

aquí que el concepto de valor sea considerado por la mayoría de los neodialécticos 

como propio de la sociedad capitalista.  

En este sentido, y consecuentemente, uno de los frentes de batalla más importantes 

para este conjunto de autores es la interpretación lógico-histórica del método 

subyacente a El capital, interpretación impuesta en un principio por Engels y luego 

largamente reproducida por muchos marxistas, según la cual los tres primeros 

capítulos de la principal obra marxiana consistirían en la exposición dialéctica de las 

determinaciones de un supuesto “modo de producción mercantil simple”, y recién a 

partir de la segunda sección se comenzaría a exponer la transición (lógico-histórica) al 

modo de producción capitalista. Frente a esta interpretación diacrónica del método de 

Marx, la ND contrapone una metodología esencialmente sincrónica. Como muy bien 

lo sintetiza Darío Scattolini, para los neodialécticos 

la sucesión de categorías no expresa un proceso histórico, sino un corte “contemporáneo” 

de una totalidad compleja, en el que las categorías más simples y abstractas para 

caracterizar esa totalidad dan lugar por su propia insuficiencia a categorías cada vez más 

completas y superadoras […] En esto El capital sería similar a la Lógica de Hegel, donde 

el desenvolvimiento de las categorías no describe un desarrollo temporal de la realidad, 

sino la articulación de relaciones lógicas que constituyen sincrónicamente el entramado 

                                                   
8 Marx, K.: De la crítica de la filosofía del derecho de Hegel (1843-1944), Barcelona, Gedisa, 2023, 

p. 230. 
9 Ibíd., p. 34. 

35



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

categorial que caracteriza a dicha realidad. Desde esta lógica los primeros capítulos de El 

capital no se refieren a un modo de producción precedente al capitalismo, sino que 

contienen la caracterización más abstracta posible de la propia producción capitalista, 

centrándose en la categoría del valor tal y como ésta se manifiesta en la esfera de la 

circulación, en el intercambio de mercancías, haciendo abstracción por un momento de 

la manera en que esa categoría está anclada en la forma que adopta la producción de 

dichas mercancías10  

Este enfrentamiento respecto al método lógico-histórico es un dato de vital 

importancia para nuestro trabajo, ya que, como veremos, a pesar de las críticas que los 

camaradas C&S —siguiendo los desarrollos de JIC— dirigen contra estos autores, en 

este rechazo encontramos una confluencia importante. Más allá de las diferencias 

metodológicas que señalaremos a continuación, los camaradas del CICP aceptan la 

consideración de que Marx, en la primera sección de El capital, no estaría analizando 

un abstracto modo de producción mercantil simple, sino el modo de producción 

capitalista mismo, aunque visto desde el punto de vista de sus formas más simples o 

abstractas. Y como intentaremos demostrar, aquí reside un nudo problemático de 

difícil resolución en la estructura argumental de C&S.  

Pero concentrándonos nuevamente en los neodialécticos, más allá de las 

coincidencias generales que definen la fisonomía de esta joven corriente, C&S 

encuentran que en su interior, al menos en lo que respecta a la cuestión estrictamente 

metodológica, pueden identificarse dos posiciones antagónicas, representadas con 

mayor claridad en la obra de Chris Arthur y Tony Smith respectivamente. Por un lado, 

en el caso de Arthur se refleja la “tesis de la homología” compartida por varios autores, 

según la cual se puede realizar una cartografía rigurosa de la forma en que las 

categorías de la WdL aparecen ordenando sistemáticamente el flujo de la exposición 

de El capital, en tanto el capital concreto es él mismo fundado en la “abstracción real” 

del intercambio mercantil “en un sentido muy similar al que Hegel concibe la 

disolución y reconstrucción de la realidad por medio del poder de abstracción del 

pensamiento”.11 De este modo, la idealidad absoluta de su método serviría justamente 

como punto de apoyo para reconocer el movimiento concreto de un proto-sujeto social 

enajenado como lo es el capital. Por su parte, para Smith, como representante de la 

“lectura materialista” de la obra de Hegel dentro de esta nueva tendencia, más allá de 

las afirmaciones contrarias del mismo Marx, no habría sustanciales diferencias entre 

la dialéctica hegeliana y el método marxiano, en tanto la WdL de Hegel “es leída como 

                                                   
10 Scattolini, N.: La Nueva Dialéctica y la lógica del capital, Córdoba, Universidad Nacional de 

Córdoba, 2016, pp. 45-46. 
11 Arthur, C.: The new dialectic and Marx’s Capital, Leiden, Brill, 2002, p. 8. 

36



Cosic y Vivanco 

una exposición dialéctica sistemática de las estructuras ontológicas fundamentales del 

ser material real; es decir, es leída como una ‘ontología materialista’”.12  

En lo que respecta estrictamente a la CEP, para Arthur esta monumental obra de 

Hegel sirve para “revelar las formas lógicas homólogas que están implícitas en la 

conexión interna entre las diferentes formas del capital”, justamente por tratarse de 

“puro idealismo”, mientras que “para Smith la cuestión pasa por tomar conciencia de 

las estructuras ontológicas generales que organizan el ordenamiento sistemático de las 

categorías económicas”.13 De todos modos, ambos coinciden en el carácter sistemático 

de la dialéctica marxiana a la hora de investigar la sociedad capitalista.  

Ahora bien, desde el punto de vista de la Crítica Práctica, si bien la conexión entre 

El capital y la WdL resulta innegable, ambas posiciones neodialécticas presentan 

deficiencias para considerar correctamente dicha conexión. No es casual que uno de 

los blancos predilectos de los investigadores del CICP sea precisamente la 

interpretación rubinista de los descubrimientos de Marx, que imposibilita la 

comprensión de aquellas supuestas “ambigüedades” marxianas respecto del carácter 

físico del trabajo abstracto, a la vez que se reconoce el carácter social de la forma-

valor.14 Veamos entonces cuál es la raíz del límite metodológico detectado por los 

camaradas del CICP en torno a la propuesta de la ND. 

                                                   
12 Starosta, G. y Caligaris, G.: op. cit., p. 28. 
13 Ídem., pp. 28-29. 
14 Desde el punto de vista de la Crítica Práctica, los neodialécticos terminan cayendo 

permanentemente en el circulacionismo —esto es, terminan asumiendo, de facto, que el valor de las 
mercancías lo determina el intercambio y no la producción—, en tanto no pueden compatibilizar las 
afirmaciones textuales de Marx respecto del carácter fisiológico del trabajo abstracto con aquellas otras 
afirmaciones que insisten en el hecho de que su producto (el valor) no posee “ni un sólo átomo de 
sustancia natural”, sino que es una forma puramente social, esto es, histórica. Todos estos autores, 
entonces, terminan adoptando de una u otra forma el razonamiento de Rubin:  

Marx nunca se cansó de repetir que el valor es un fenómeno social, que la existencia del valor [...] 
“tiene una materialidad puramente social” [...] y no contiene un sólo átomo de materia. De esto 
se sigue que el trabajo abstracto, que crea valor, debe ser entendido como una categoría social en 
la cual no podemos encontrar ni un átomo de materia” (Rubin, I.: Ensayo sobre la teoría marxista 
del valor, México, Pasado y Presente, 1977, p. 189).  

De allí que, si es que directamente no hacen caso omiso de la evidencia textual, los neodialécticos 
terminen denunciando una “contradicción lógica” en la teoría de Marx. Como sostiene Geert Reuten: “la 
teoría del valor de Marx es ambigua […] hay lugar para al menos dos líneas de argumentación en el texto 
de Marx, una teoría del trabajo abstracto incorporado y una teoría de la forma de valor» (Reuten, G.: 
“The Interconnection of Systematic Dialectics and Historical Materialism”, en Historical Materialism, 
N. 7, 2000, p. 158). Como señala JIC, a Rubin y, por tanto, a todos los neodialécticos les resulta  

incomprensible que el trabajo abstracto sea un proceso material, cuya materialidad misma se 
transforma en la materialidad de su producto. Y que sea este trabajo material materializado el 
que, al ser realizado de manera privada e independiente, se representa como la capacidad de 
cambio de las mercancías, constituyéndose en tanto tal representación, en el valor de éstas. Es 
decir, constituyéndose en una forma social, el valor, que, como tal, no encierra en sí misma ni un 
solo átomo de materialidad. No es sino la forma de organizarse la unidad material de la 
producción y el consumo sociales, a través de la asignación de la fuerza de trabajo total de la 
sociedad a los distintos trabajos concretos útiles que ha de realizar cada productor de manera 
privada e independiente. El trabajo abstracto es de naturaleza puramente material; es su 

37



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

b) La lectura del CICP: Marx como crítico de la lógica dialéctica 

Al contrario de lo que plantea Arthur, para C&S, Hegel no despliega una dialéctica 

puramente idealista (lo que supondría que no existe, tal como señaló Marx, un “núcleo 

racional” a ser descubierto), pero tampoco se trata de un método plenamente 

materialista como sostiene Smith (lo que supondría, a su vez, que no existe una 

“envoltura mística” a ser develada). Según C&S “el desarrollo sistemático en la Ciencia 

de la lógica es en sí mismo deficiente en cuanto reproducción ideal de la conexión 

interna entre las formas más abstractas de la realidad material”.15 Sin embargo, para 

ambos autores esto no significa que no se pueda utilizar críticamente la obra de Hegel 

como punto de apoyo metodológico, tal como lo ha hecho Marx. Pero reconocer esta 

potencia implica, a su vez, reconocer sus límites. El significado científico de la 

dialéctica hegeliana para el desarrollo de la CEP debe buscarse, entonces, sólo allí 

donde Hegel puede dar cuenta de la contradicción que supone toda forma real 

(material) del ser, en tanto portadora de automovimiento;16 en términos de la Crítica 

Práctica, su potencia científica debe buscarse sólo allí donde Hegel logra reflejar el 

afirmarse mediante la propia negación (AmN) como la forma más simple de lo real17, 

esto es, la materia en cuanto tal como sujeto de su propio movimiento18. Según C&S, 

en Hegel “nos encontramos con que el momento en que se alcanza a expresar con 

plenitud el movimiento simple de autoposición de un sujeto llega recién con la 

categoría del ‘ser-para-sí’”,19 es decir, recién en el tercer capítulo del libro primero de 

su WdL. De aquí que los autores se pregunten por qué Hegel necesita pasar por tantas 

categorías previas (ser, nada, devenir, etc.) antes de alcanzar idealmente la forma más 

simple de lo real.  

                                                   
representación, una vez materializado en la mercancía, como la capacidad de ésta para ser 
cambiada, la que tiene una existencia puramente social” (Iñigo Carrera, J.: Conocer el capital hoy. 
Usar críticamente El Capital, Buenos Aires, Imago Mundi, 2021, p. 231).  

Destacando la enorme potencia de la crítica de JIC al rubinismo, desde nuestro punto de vista no hay 
ninguna necesidad de contraponer lo “social” a lo “material”, esto es, de considerar como “inmaterial” a 
la representación del trabajo abstracto socialmente necesario, cuando el mismo se realiza de manera 
privada e independiente. Como argumentaremos más adelante, entre otros ejemplos, en esta separación 
de lo material y lo inmaterial (por más que se apele como un conjuro a la “relación inmanente de 
contenido y forma”) se evidencia el carácter lógico-dialéctico de la operación marxiana.  

15 Starosta, G. y Caligaris, G.: op. cit., p. 35. 
16 Ibíd., p. 33. 
17 “La realidad, la materia, tiene al afirmarse mediante la propia negación, o sea, a la necesidad de 

determinarse a sí misma, a la contradicción, por forma general” (Iñigo Carrera, J.: El capital: razón 
histórica, sujeto revolucionario y conciencia, Buenos Aires, Imago Mundi, 2013, p. 237). 

18 “La materia es el sujeto. Sujeto que tiene, por forma más simple de existencia, el afirmarse 
mediante la propia negación, el devenir, la necesidad de determinarse” (Iñigo Carrera, J.: El 
conocimiento dialéctico. La regulación de la acción en su forma de reproducción de la propia necesidad 
por el pensamiento, Buenos Aires, CICP, 1992, p. 15). 

19 Starosta, G. y Caligaris, G.: op. cit., p. 46. 

38



Cosic y Vivanco 

Es este interrogante por el comienzo “deficiente” del método de Hegel lo que lleva a 

los camaradas a demarcar la lógica hegeliana del método dialéctico de Marx, en tanto 

la primera se fundaría en una abstracción formal y sólo llegaría al automovimiento de 

las formas reales de la materia luego de rodeos conceptuales superficiales (lo que 

constituiría, precisamente, su “envoltura mística”). Por el contrario, en Marx la clave 

distintiva residiría en el análisis dialéctico, es decir, en no partir de concepto alguno, 

sino de un concreto real, y no abstraerse de sus determinaciones, sino penetrar en ellas 

hasta llegar a las formas más simples del concreto material que se está analizando, y 

recién en este punto reproducirlas sintéticamente mediante el pensamiento. Veamos 

cómo C&S, siguiendo a JIC, analizan esta diferencia con más detalle. 

En primer lugar, luego de observar que el punto de partida de la WdL es el “puro 

ser” como “pensar vacío”, en tanto el comienzo de la filosofía especulativa exige ser 

“absoluto” (esto es, proceder sin presupuestos), C&S señalan que la forma en que se 

alcanza esta categoría —el puro ser— implica un abstraerse de toda determinación 

concreta real. Siguiendo la crítica fundacional de Feuerbach, luego mucho más 

desarrollada por Marx, remarcan el carácter formal de este proceder, que acercaría a 

Hegel a las abstracciones de la lógica tradicional, esto es, a un puro axiomatismo que 

paradójicamente su mismo método se proponía superar. Según los autores  

el puro ser, en cuanto categoría que pone en marcha el movimiento (sintético) de la 

Ciencia de la lógica, es una categoría semejante a aquellas del ‘entendimiento’ o el 

‘pensamiento representacional’, esto es, una que solo puede asir los objetos de modo 

unilateral en términos de su abstracta autoidentidad.20  

En otras palabras, para los camaradas del CICP, el problema del punto de partida 

del método hegeliano es precisamente su forma lógica. Sin dudas, aquí reside una de 

las principales características que distinguen a la Crítica Práctica de los diferentes 

desarrollos de la Nueva Dialéctica, en tanto estos últimos no dan cuenta del carácter 

histórico de la lógica, sino que la naturalizan como forma general del conocimiento 

científico. De allí que los neodialécticos se concentren en el aspecto sintético o 

“genético” del método de Marx, en sintonía con el de Hegel, para resaltar la diferencia 

de la CEP respecto del proceder científico convencional, pero no reparen en las 

diferencias que existen también en el momento analítico (lo que demostraría que Hegel 

se acerca al proceder científico estándar).21 Y es que precisamente, para los camaradas 

                                                   
20 Ibíd., p. 37. 
21 “Como ha señalado Iñigo Carrera, en el método científico convencional el análisis consiste en 

separar los atributos que se repiten en una forma concreta de los que no lo hacen, para de este modo 
arribar a un atributo común que, a su turno, haga posible la construcción mental que defina a la forma 
concreta analizada. Por su parte, la abstracción hegeliana radica en dejar a un lado toda característica 
particular de una forma concreta en búsqueda del 'universal abstracto’ que constituya su elemento más 
simple. Más allá de sus diferencias, estos dos procedimientos tienen en común el hecho de que ambos 
resultan en abstracciones mentales o categorías que, por su propia naturaleza de ‘pensamientos puros’, 

39



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

del CICP, la diferencia radical reside en el hecho que Hegel toma como punto de partida 

una forma del pensamiento, mientras Marx, tal como lo explicita en sus Notas sobre 

Wagner, rechaza cualquier categoría o concepto como inicio de la investigación.22 

Si bien, como sabemos, Marx no ha dejado ninguna especificación rigurosa de su 

método, C&S no hacen sino indicar estas diferencias en su propia práctica científica. 

Tomando como ejemplo el primer capítulo de El capital, resaltan el hecho de que Marx 

no parte de ningún “concepto” o “definición” de mercancía, sino precisamente de una 

observación empírica inmediata: la forma individual concreta en que se presenta la 

riqueza en el capitalismo, esto es, la forma social más simple en que toma cuerpo el 

producto del trabajo en la sociedad actual. Acto seguido, con la mercancía individual 

“en la mano”, Marx pasa a analizar sus determinaciones formales, destacando su 

carácter de valor de uso y el atributo que lo distingue específicamente: su capacidad 

para intercambiarse con otros objetos útiles. Luego de analizar su manifestación 

inmediata, es decir, su relación cuantitativa, Marx prosigue en el análisis buscando el 

contenido cualitativo (la forma abstracta) de la que dicha relación, en tanto forma 

concreta, es su expresión necesaria. Encuentra así, como sabemos, al valor como su 

sustancia y, en el siguiente paso, al trabajo abstracto como la sustancia del valor. Pero 

inmediatamente C&S destacan que dicho curso analítico —el pasaje de la forma al 

contenido— no constituye la verdadera diferencia, sino justamente “el modo preciso en 

que el análisis dialéctico descubre el contenido detrás de la forma y, por consiguiente, 

su conexión interna”.23 Según nuestros autores (nuevamente, siguiendo a JIC), el 

análisis marxiano no pretende encontrar lo que distingue a cada forma concreta 

según el mayor grado de repetición de ciertos atributos —como en la teoría científica 

convencional—, ni mucho menos abstraerse de toda determinación —como en la lógica 

dialéctica hegeliana—, sino “en separar analíticamente las diferentes formas por medio 

de descubrir en cada forma concreta particular la potencialidad realizada de otra 

forma real, la cual es abstracta respecto de la primera, pero concreta respecto de otra 

forma de la cual ella misma es potencialidad realizada”.24 En otras palabras, el análisis 

dialéctico reconoce la objetividad de las formas concretas recién allí donde encuentra 

su contenido específico, evitando asumir todas estas formas como simples 

afirmaciones externas (relacionadas sólo cuantitativamente) y reconociendo, por 

tanto, el automovimiento que las caracteriza, esto es, asumiendo a cada forma concreta 

                                                   
no pueden sino ser del todo ajenas a las formas concretas de la realidad material de la cual partieron” 
(ibíd., p. 42). 

22 “De prime abord, yo no arranco de ‘conceptos’, y por lo tanto, tampoco del ‘concepto de valor’, 
razón por la cual no tengo por qué ‘dividir’ en modo alguno este ‘concepto’. De donde arranco es de la 
forma social más simple en que toma cuerpo el producto del trabajo en la sociedad actual, que es la 
‘mercancía’” (Marx, K.: Notas marginales al “Tratado de economía política” de Adolph Wagner, 
México, Pasado y Presente, 1982, p. 48). 

23 Starosta, G. y Caligaris, G.: op. cit., p. 42. 
24 Ídem., énfasis propios. 

40



Cosic y Vivanco 

material como lo que efectivamente es: una contradicción, un afirmarse mediante la 

propia negación, una relación inmanente de contenido y forma. 

Ya hasta este punto la diferencia pareciera ser enorme. De todos modos, para los 

camaradas del CICP, estas divergencias metodológicas entre Hegel y Marx no sólo se 

circunscriben al punto de partida. C&S inmediatamente pasan a demostrar cómo 

dichas diferencias impactan en los respectivos momentos sintéticos de sus métodos. 

En el caso de Hegel, la deficiencia inicial se arrastra al nivel de la síntesis, ya que 

justamente por no enfrentarse a un concreto real mediante el análisis, a dicho 

momento sintético  

se lo concibe como la unidad de los tres momentos por los que pasa el pensamiento para 

captar tal movimiento y, así, “toda la forma del método” es concebida como “una 

triplicidad”. De este modo, el movimiento de afirmarse mediante la propia negación que 

constituye la forma más simple de existir un sujeto, y que como tal resulta la forma 

general que adopta el despliegue dialéctico, se presenta en Hegel bajo la abstracta 

secuencia de una afirmación, una negación y, por último, una negación de la negación. 

Dicho de otro modo, en vez de presentar en forma inmediata el tercer momento, que es 

el único que constituye la realidad efectiva del objeto, Hegel necesita presentar los 

primeros dos momentos, que son solo pasos formales por los que debe pasar el 

pensamiento para captar el objeto, como si fueran partes constitutivas de la realidad del 

objeto.25  

Por el contrario, para C&S, como para JIC, el padre fundador de la CEP supera 

cualitativamente a Hegel también en este punto, en tanto su método ya no requiere de 

la abstracción formal, la cual impone dichos pasos superfluos, sino que penetra 

directamente mediante el análisis en un concreto real, hasta alcanzar su determinación 

más simple y reconocerla, mediante la síntesis, como sujeto de su propio movimiento. 

Como evidencia de este proceder, nuestros autores vuelven a tomar como ejemplo el 

capítulo primero de El capital, ahora concentrándose en el tercer acápite. Según los 

camaradas, allí Marx reproduce mediante el pensamiento la realización de la potencia 

inmanente de la mercancía ya previamente descubierta por el análisis: el valor como 

forma que toma el trabajo abstracto socialmente necesario cuando éste se realiza de 

manera privada e independiente (TASNPI). En palabras de C&S:  

Por ser el valor una objetividad “de naturaleza puramente social”, no tiene forma de 

expresarse en el cuerpo material de la mercancía. Por tanto, la propia mercancía solo 

puede expresar su valor en su “relación social” con otra; en concreto, en el cuerpo 

material de esa otra mercancía. De esta manera, el “valor” toma la forma concreta de 

“valor de cambio” como su forma de manifestación necesaria. En su forma más 

desarrollada, el valor adquiere una existencia independiente como “dinero” y la 

expresión de valor correspondiente a esta existencia adquiere la figura de “precio”. Así, 

                                                   
25 Ibíd., p. 48. 

41



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

la “antítesis interna” presente en la mercancía se desarrolla como la “antítesis externa” 

de la mercancía y el dinero. Al mismo tiempo, la intercambiabilidad de la mercancía se 

niega a sí misma para devenir afirmada como un poder social monopolizado por la forma 

dinero.26  

Aquí se hace evidente que la síntesis no es un mero paso formal de “recapitulación” 

de lo descubierto mediante el análisis, sino que demuestra ser el momento más 

importante de la investigación, no sólo porque “refleja en el pensamiento el 

automovimiento inmanente del objeto que se examina”,27 sino principalmente porque 

nos da la razón misma de la forma concreta por la que nos preguntábamos en un 

principio. Es por ello que sólo el “despliegue gradual” de las formas del valor revela  

el problema que la forma de mercancía adoptada por el producto del trabajo viene a 

resolver: la mediación del establecimiento de la unidad del trabajo social cuando este es 

realizado de manera privada e independiente. Y en cuanto esta unidad se condensa en la 

forma de dinero, es el despliegue de sus determinaciones, sintetizadas en las 

“peculiaridades” de la forma de equivalente y derivadas de su determinación general 

como la forma de la intercambiabilidad directa, la que provee la respuesta a la pregunta 

de por qué el trabajo socialmente necesario realizado de manera privada e independiente 

debe producir valor28 

En definitiva, según C&S, Marx, a diferencia de Hegel, no precisa de ningún rodeo 

categorial para encontrar el automovimiento de la forma-valor, sino que, en cuanto la 

encuentra mediante el análisis, inmediatamente la reconoce como sujeto de su propio 

movimiento, sintetizando “de modo ideal la afirmación de la mercancía mediante su 

propia negación en el dinero” (Ídem). Por lo tanto, así como en el punto de partida 

encuentran que Marx hace análisis en contraposición a la abstracción formal 

hegeliana, en el momento sintético es posible diferenciar lo que es una reproducción 

ideal de un proceso ideal (Hegel) de una reproducción ideal de un proceso real (Marx). 

Según JIC, todos los neodialécticos (como los marxistas en general) hicieron caso 

omiso respecto del nombre que Marx le dio a su propio método,29 a pesar de que allí se 

explicita terminológicamente su apropiación del “núcleo racional” de la dialéctica 

hegeliana. En palabras de C&S, en tanto Hegel descubre “el movimiento más simple de 

lo real, esto es, el movimiento de autodeterminación del sujeto bajo la forma del 

afirmarse mediante la propia negación (…) alcanza a presentar en forma correcta el 

método científico como el despliegue sistemático de la vida interna del sujeto que se 

pretende conocer”.30 Pero en tanto su punto de partida no es esta misma forma simple 

                                                   
26 Ibíd., p. 50. 
27 Ibíd., p. 49. 
28 Ibíd., pp. 50-51. 
29 Iñigo Carrera, J.: “El método: de los ‘Grundrisse’ a ‘El capital’”, Documento de investigación del 

CICP, 2013, pp. 5, 8 y 9. 
30 Starosta, G. y Caligaris, G.: op. cit., p. 52. 

42



Cosic y Vivanco 

del ser material alcanzado por el análisis, sino la forma más simple alcanzada por la 

abstracción formal —el “puro ser” pensado, o sea, una categoría—, el método 

dialéctico queda representado como una lógica y “cubierto, tanto en su contenido como 

en su forma de desarrollo, por una ‘envoltura mística’”.31 En síntesis, para los 

camaradas del CICP, liberar al conocimiento dialéctico del misticismo —esto es, de su 

forma lógica— fue la tarea original de Marx al desarrollar las bases de la crítica de la 

economía política. 

2. Un análisis crítico de la lectura del CICP 

Los aportes de los camaradas del CICP nos resultan sumamente potentes, no 

precisamente por aquellos señalamientos sugerentes en cuanto a la clarificación del 

proceder metodológico de Marx, sino por sus propios desarrollos en torno al 

conocimiento dialéctico. Sin lugar a dudas, muchos de los aspectos resaltados del 

método dialéctico marxiano resultan esclarecedores. Sin embargo, el centro de la 

argumentación se nos presenta sumamente problemático. En primer lugar, la 

evidencia textual respecto de lo que Marx mismo dice de su método es, como mínimo, 

insuficiente; por el contrario, como intentaremos demostrar, en casi todos los casos 

apunta en la dirección opuesta. Si los camaradas del CICP no pusieran un acento tan 

marcado en esta dimensión, podríamos dejar este terreno atrás. Porque, en definitiva, 

lo que más interesa es el proceder efectivo de Marx, tanto en sus investigaciones como 

en la exposición de sus resultados. Pero también aquí encontramos serias dificultades, 

que se articulan de forma muy notoria con la lectura que se hace sobre las declaraciones 

metodológicas explícitas de Marx.  

Para empezar a dar cuenta de estos problemas, primero cabe hacer algunas 

observaciones sobre la propia valoración que C&S hacen de la Ciencia de la lógica de 

Hegel. Porque es este el punto donde arranca, a nuestro entender, la raíz del problema. 

Como vimos hasta el momento, la deficiencia detectada por ambos autores en la 

dialéctica hegeliana proviene de su punto de partida, es decir, de la abstracción formal 

que obtiene como resultado un “puro ser vacío”, esto es, una mera representación. De 

allí en adelante, el momento sintético de su método no puede más que arrastrar esta 

deficiencia inicial de partir de una simple afirmación. Sin embargo, como también 

señalamos, ambos autores no descartan por ello la posibilidad de extraer el “núcleo 

racional” de su método. Éste consistiría justamente en la apropiación de la 

determinación más simple del ser material, esto es, en la captación del AmN que está 

en la base de cualquier forma real concreta. Esta recuperación del núcleo racional sería 

posible en tanto y en cuanto se reconoce lo espurio del punto de partida (la abstracción 

formal) que deriva en la imposición de toda una serie de categorías superfluas, 

                                                   
31 Ídem. 

43



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

impuestas por la construcción lógica misma, para recién después de un largo rodeo 

llegar a la determinación más simple, esto es, a la autoposición del sujeto, que en Hegel 

aparece recién con la categoría del “ser-para-sí”, la cualidad en cuanto tal, el “absoluto 

ser determinado”.32 Todo este desarrollo superfluo previo constituiría la “envoltura 

mística”. Por lo tanto, para nuestros autores, una lectura materialista de la WdL 

hegeliana “debe basarse en reconocer cuáles son las determinaciones reales que, en 

determinados momentos del despliegue idealista de las categorías, pueden llegar a 

estar reflejadas en la exposición de Hegel”.33 

Ya en esta instancia se presentan varios inconvenientes. Para empezar, surge el 

interrogante respecto de cuál es el criterio que los autores utilizan para sostener que la 

categoría del “ser-para-sí”, a diferencia del simple “ser indeterminado” o del “devenir”, 

etc., logra reflejar, aún de manera deficiente, el AmN como forma más simple de la 

materia. Recordemos que en este punto Hegel está abordando la cualidad en cuanto 

tal, ajena (aparentemente) a su forma cuantitativa, a cualquier magnitud concreta, y 

que todavía faltan muchos eslabones para llegar a captar rigurosamente la 

contradicción y, por tanto, captar la densidad de la existencia como forma concreta de 

sí misma en tanto forma abstracta, es decir, como “ser-puesto” de sí misma.34 Bien 

podríamos señalar que la categoría que logra reflejar de algún modo la forma más 

simple de la materia —la materia en cuanto tal— es la categoría de “sustancia”.35 Pero 

                                                   
32 Ibíd., p. 46. 
33 Ibíd., p. 47. 
34 Como bien señala Scattolini, en la Doctrina del Ser (donde aparece la categoría del “ser-para-sí”) 

todavía “los distintos momentos se confrontan como mutuamente otros”, mientras que es recién en la 
Doctrina de la Esencia donde “cada momento refleja al otro y es reflejado en el otro como contrapartes 
que siempre se remiten mutuamente: esencial e inesencial, identidad y diferencia, forma y contenido, 
fundamento y fundado, cosa y propiedades, cosa en sí y fenómeno, todo y partes, interno y externo, etc.” 
(Scattolini, N.: op. cit., p. 16). En palabras de Hegel, recién en este punto (en el traspaso a la esencia) 
las determinaciones “ya están en absoluto sólo como puestas, absolutamente [puestas] con la 
determinación y el significado de estar referidas a su unidad, y con esto de estar cada una referida a su 
otra y a su negación. Se hallan caracterizadas por esta relatividad suya” (Hegel, G.: Ciencia de la Lógica, 
Buenos Aires, Las Cuarenta, 2013, p. 482). Resulta sintomático, entonces, que los camaradas C&S 
encuentren ya en la Doctrina del Ser una categoría que refleje el automovimiento, esto es, “la 
autoposición de un sujeto”, allí donde Hegel todavía no alcanzó todavía al “ser-puesto”, en tanto está 
tratando, en definitiva, con las categorías propias de la lógica formal (salvando especialmente el terreno 
de “cantidad pura”).  

35 Si, como ha descubierto JIC, “la simple existencia, o sea, la materia, es una contradicción en sí 
misma” en tanto “su necesidad en potencia no es ya un otro de su forma concreta, sino que tal 
potencialidad es lo que esta forma real abstracta es en tanto forma concreta” (Iñigo Carrera, J.: El 
capital…, p. 258), entonces resulta imposible reflejar esta contradicción, esta necesidad del AmN, con 
la pobreza de las categorías de la Doctrina del Ser. Es recién en la Doctrina de la Esencia donde Hegel 
expone a la existencia como “ser-puesto” (Hegel, G.: op. cit., pp. 601-605), y es recién al finalizar este 
segundo libro, con la “relación de sustancialidad”, cuando se acerca —aunque sea 
representacionalmente— a la comprensión de esta contradicción que es la necesidad como tal:  

La absoluta necesidad es absoluta relación, porque no es el ser como tal, sino el ser que existe 
porque existe, el ser como absoluta mediación de sí con sí mismo. Este ser es la sustancia. Como 
última unidad de la esencia y el ser, la sustancia es el ser en todo ser, no es un inmediato no 
reflejado, ni tampoco un abstracto, que se halle detrás de la existencia y el fenómeno, sino que 
representa la realidad inmediata misma; y es esta realidad como absoluto ser-reflejado en sí, como 

44



Cosic y Vivanco 

no se trataría más que de un juego exegético interminable y, en definitiva, poco 

fructífero. De lo que se trata es justamente de comprender a cabalidad, primero, en qué 

sentido la construcción de Hegel no deja de ser la construcción de una lógica y, en 

segundo lugar, demostrar efectivamente cómo Marx logra (o no) superar esta 

construcción como límite de la forma lógica de conocimiento en general. Avancemos 

sobre el primer objetivo. 

a) La Lógica de Hegel 

Como señala Iñigo Carrera, “la representación lógica es la forma absolutamente 

dominante de la conciencia científica hoy día. Esta representación parte de tomar a las 

formas concretas como existencias cuya necesidad objetiva reside en el simple hecho 

de presentarse de manera exterior al sujeto” (JIC, 2021: XV). En otras palabras, la 

conciencia científica que no reconoce su enajenación, necesita re-presentarse sus 

objetos de conocimiento como entidades ajenas a su propia subjetividad, como simples 

afirmaciones, y es dicha externalidad la que funda representacionalmente la 

objetividad de sus existencias. Por supuesto, en la base de esta representación 

ideológica tenemos a la producción de mercancías, esto es, a la objetivación enajenada 

de la propia relación social, de la propia conciencia y voluntad como el valor de las 

mercancías. Pero por más productor de mercancías que sea el científico, como 

cualquier otro, sin dudas posee una determinación específica, y ésta es su capacidad de 

avanzar objetivamente en el conocimiento de las determinaciones del medio respecto 

de las propias determinaciones del metabolismo social. Es por ello que su conciencia 

no se limita a las exigencias prácticas inmediatas, sino que avanza en su desarrollo 

hasta constituirse, en principio, en un conocimiento consciente teóricamente 

organizado. Es decir, sobre la base de la representación de los objetos como algo 

exterior a la propia subjetividad, como simples afirmaciones externas, la conciencia 

científica  

toma las formas concretas así reducidas y se las vuelve a presentar en su exterioridad, es 

decir, se las representa, como expresiones de una necesidad cuya objetividad está dada 

por la repetición misma de su existencia. De este modo, lo concreto resulta representado 

como conjuntos de existencias objetivas, en sí mismas producto de la primera 

representación, bajo la forma de categorías o conceptos […] Luego, para integrar estos 

conceptos y categorías en la construcción del conocimiento del concreto singular sobre 

el que se va a actuar, debe vinculárselos de manera exterior mediante una estructura 

general de relaciones de necesidad que se corresponda con la representación de la 

necesidad objetiva por la repetición misma de la existencia. Esta necesidad constructiva 

                                                   
un subsistir existente en sí y por sí. —La sustancia al ser esta unidad del ser y de la reflexión, es 
esencialmente el aparecer y el ser-puesto de aquéllos. El aparecer es el aparecer que se refiere a 
sí, y así existe; este existir, es la sustancia como tal. Viceversa este existir es sólo el ser-puesto, 
idéntico consigo mismo y así es totalidad que aparece, o sea la accidentalidad (ibíd., p. 696).  

45



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

[…] que como tal interviene mediando en el movimiento de los conceptos y categorías 

que constituyen la representación, es la lógica.36  

La potencialidad de esta forma de conocimiento es inobjetable, en tanto justamente 

permite apropiarse crecientemente del medio “a partir de producir en éste diferencias 

cuantitativas, o sea, en su magnitud, que se sabe objetivamente producirá determinada 

transformación cualitativa”.37 Pero hay dos límites que inmediatamente resaltan en 

este punto: la conciencia científica que opera mediante la forma lógica necesita no sólo 

representarse al objeto como algo exterior a su propia subjetividad, sino que necesita 

representarlo como vacío de toda potencia intrínseca, de toda necesidad de trascender 

de sí. El objeto, para esta conciencia, es el objeto: es lo que es. Si se transforma, dicha 

transformación debe explicarse por algún factor externo. Detectar este factor, esta 

causa exterior, es la tarea de la conciencia científica bajo su forma teórica. Y en tanto 

los objetos son representados como vacíos de toda necesidad, no queda otra alternativa 

que la de “interpretar el mundo”, lo que en definitiva y paradójicamente supone la 

imposibilidad de alcanzar el conocimiento objetivo mismo.  

Ahora bien, si observamos de forma general las metas que se plantea Hegel en su 

Ciencia de la lógica, es evidente que a estas dos representaciones se las intenta superar 

de forma explícita: no hay aquí, en principio, ningún dualismo de sujeto y objeto, y lo 

que se pretende es justamente dar cuenta del automovimiento del objeto mismo, que 

demuestra ser sujeto en tanto no es otra cosa que el pensamiento en su auto-posición. 

La pregunta que inmediatamente surge, entonces, es: ¿en qué sentido su obra sigue 

siendo una construcción lógica? Por supuesto, no hace falta darle muchas vueltas al 

asunto para darse cuenta que una cosa es lo que Hegel dice que hace, y otra cosa es lo 

que efectivamente hace. Hegel, en su voracidad por comprender la totalidad de lo real, 

no está reproduciendo el automovimiento de ningún objeto real, como bien señalan los 

camaradas del CICP, sino justamente partiendo de una representación: el “puro ser”. 

Pero aquí se presenta un detalle en el que los camaradas no profundizan, y es el hecho 

de que la abstracción lógica hegeliana no hace otra cosa que buscar “lo más universal 

y vacío”,38 es decir, aquello que más se repite en toda forma concreta, incluido el 

pensamiento. Lo que encuentra, una vez despejadas todas las demás determinaciones 

concernientes a existencias particulares, es que toda forma concreta “es”. Todo “esto” 

“es”. El principio de identidad basado inconscientemente en la determinación 

cuantitativa (como en toda lógica) inicia la marcha.39 Sería lógicamente imposible que 

                                                   
36 Iñigo Carrera, J.: Conocer el capital…, pp. XV-XVI 
37 Ídem. 
38 Hegel, G.: op. cit., p. 52, énfasis propio. 
39 C&S parecen asumir efectivamente que, en este punto, Hegel hace lo que dice que hace. Hegel 

puede perfectamente representarse que su método no necesita partir del producto de ninguna intuición 
sensible (Hegel, G.: Lógica, Primera Parte, Madrid, Ediciones Orbis, 1984, p. 20-21). Pero, 
precisamente, no se trata más que de una representación. Admitir que tal abstracción absoluta es 

46



Cosic y Vivanco 

la determinación más simple sea en sí misma una contradicción. La contradicción, si 

tiene cabida, debe ser derivada. 

A esto mismo refieren evidentemente los camaradas cuando señalan, como vimos, 

que el momento sintético del método hegeliano implica un arrastre de la deficiencia 

inicial (esto es, de la abstracción formal), en tanto se asume como “una triplicidad”: 

afirmación, negación y negación de la negación. Hegel no puede asumir de forma 

inmediata el tercer momento, sino que procede a representarlo, es decir, a construirlo 

de forma lógica. Pero en lo que no reparan C&S es que, precisamente, el “tercer 

momento” de esta triplicidad no deja de ser, en sí mismo, la representación del 

automovimiento, esto es, una nueva afirmación abstracta. Para empezar, la 

determinación más simple de lo real, el AmN, el “salto cualitativo”, queda representado 

y nominado, no casualmente, como la negación de la negación. El mismo JIC utiliza 

la figura de la “negación de la negación” (a contracorriente de Hegel, Marx, Engels y 

todo el marxismo hegeliano) para dar cuenta de la modalidad cuantitativa de la 

determinación, es decir, el afirmarse mediante la propia negación de la determinación 

misma.40 

Lo que hay que asumir en este punto, entonces, es que la transformación misma (la 

realización de la cualidad), por más sutil que sea el método hegeliano, no deja de ser 

captada como una tautología, evidenciando que su método no hace más que enfocar la 

determinación cuantitativa y representarse que hace lo opuesto. Desde nuestro punto 

de vista, Hegel logra construir esta ficción sólo a costa de concebir el “algo” existente, 

y más aún, la simple existencia como resultado de la indeterminación, como el ser-

indeterminado “afirmándose mediante su propia negación”, con lo cual 

(supuestamente) tendríamos delante una transformación cualitativa.41 Sin embargo, 

                                                   
posible, no es otra cosa que asumir el principio del idealismo como tal, esto es: representarse que existen 
formas que en sí mismas son inmateriales. No son pocos los lugares donde los camaradas del CICP 
habilitan esta representación, y en cada caso la crítica debe avanzar sin miramientos. 

40 “En nuestro proceso de reproducción ideal de lo concreto hemos acompañado ya el despliegue de 
la realización de la necesidad en su afirmarse mediante su propia negación. La hemos visto así tomar la 
forma concreta de necesidad simple, de posibilidad y de posibilidad mediada en su realización por la 
posibilidad misma. Sin embargo, no nos hemos detenido a enfrentar a la determinación, a la necesidad, 
en tanto forma concreta cualitativamente determinada ella misma. Como tal, es la primera que se 
encuentra sometida al afirmarse mediante la propia negación. Se afirma así como la determinación que 
es la negación de la determinación misma, como un término que no es, en sí mismo, término alguno. 
Por lo tanto, al afirmarse mediante su propia negación, la determinación se desarrolla en el afirmarse 
mediante la negación de la propia negación. Bajo esta forma concreta de su determinación, cualquier 
forma cualitativamente determinada no hace sino seguir afirmándose como simplemente tal, 
manteniéndose idéntica a sí misma; ha desarrollado magnitud. Al tomar la forma concreta en cuestión, 
la determinación cualitativa deviene determinación cuantitativa” (Iñigo Carrera, J.: El capital…, p. 286, 
énfasis agregado). 

41 “El ser determinado o existencia corresponde al ser de la esfera antecedente; sin embargo el ser es 
lo indeterminado, y en él no se ofrecen por lo tanto determinaciones de ninguna especie. En cambio la 
existencia es un ser determinado, un ser concreto; en él por lo tanto se abren en seguida múltiples 
determinaciones, diferentes relaciones de sus momentos” (Hegel, G.: Ciencia…, p. 141, énfasis 
agregados) 

47



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

como hemos argumentado, este punto de partida (el ser-indeterminado) no es otro que 

la representación de la cualidad más simple de cualquier “algo” a partir de separar 

abstractamente el atributo que (supuestamente) más se repite: que todo algo “es” algo, 

es decir, nuevamente, que todo “esto” “es”. De allí que la categoría “algo”, como 

existente, sea concebida como “la primera negación de la negación”.42 De allí también 

que, coherentemente, la “restauración de la cualidad” sea equiparada al “cuanto 

infinito”.43  

Sostenemos que en este punto comienza a evidenciarse, poco a poco, lo infructífero 

de intentar buscar un “núcleo racional” en el método hegeliano, esto es, un aspecto o 

momento que no sea en sí mismo un constructo lógico. El problema reside, a nuestro 

entender, en la lectura crítica que hacen los camaradas respecto de lo que Hegel dice 

de su método, pero intentando hacerlo en los propios términos del filósofo alemán. 

Como señalamos, según C&S, el “puro ser” con el que Hegel inicia su Lógica es una 

categoría “semejante a aquellas del ‘entendimiento’ o el ‘pensamiento 

representacional’”.44 Al mismo tiempo, coincidiendo con otro intérprete de Hegel, 

David Carlson, nuestros autores afirman que  

en realidad es el “entendimiento” quien lleva a cabo el acto de abstracción y no el 

“pensamiento especulativo” como tal. En este sentido, Hegel considera a la especificidad 

de su “método absoluto” como residiendo, en esencia, en el momento sintético, es decir, 

en la reconstitución de la unidad de los diferentes momentos de la totalidad a través de 

un movimiento desde su pensamiento más abstracto —el puro ser— hasta su más 

concreto —la idea absoluta—. En consecuencia, Hegel no parece reconocer nada que sea 

en sí mismo especulativo en el procedimiento a través del cual se llega a la categoría más 

simple.45  

Esto, por supuesto, no es lo que Hegel dice de su propio método. El puro ser 

alcanzado por la abstracción del pensar “puro” es tan integrante del método 

especulativo como el movimiento inverso. Y es que para Hegel, su método es la 

                                                   
42 Ibíd., 147. Cabe agregar que, en Hegel, la categoría de algo, en tanto negación de la negación, es 

precisamente, y de manera explícita, la abstracción de toda cualidad: “EXISTENCIA [Dasein] significa 
un ser determinado; su determinación es una determinación existente, una cualidad. Por medio de su 
cualidad algo está frente a un otro, es mudable y finito, determinado no sólo contra un otro, sino en si 
mismo francamente de manera negativa” (ibíd., p. 139). La reducción de todo algo a una mera 
determinación cuantitativa es evidente: “algo” es un existente portador de una cualidad, no lo cualitativo 
mismo, sea cual sea la cualidad. La operatoria, como en toda representación lógica, no hace más que 
solventar la reducción de todo concreto material a su quantum. De allí que “la naturaleza no empieza, 
por consiguiente, por lo cualitativo, sino por lo cuantitativo” (Hegel, G.: Enciclopedia de las ciencias 
filosóficas en compendio, Madrid, Alianza, 2005, p. 313), esto es, “la naturaleza en general, comparada 
con el espíritu, es algo cuantitativo” (Hegel, G.: Filosofía de la historia universal I, Buenos Aires, Losada, 
2010, p. 207). 

43 Hegel, G.: Ciencia…, p. 234. 
44 Starosta, G. y Caligaris, G.: op. cit., p. 37. 
45 Ídem.; Carlson, D.: A Commentary to Hegel’s Science of Logic, Basingstoke, Palgrave Macmillan, 

2007. 

48



Cosic y Vivanco 

superación tanto del análisis como de la síntesis46 y “por ello el comienzo de lo lógico 

es comienzo tan sintético como analítico”.47 Nuevamente, entonces, lo que tenemos 

delante en la práctica de Hegel es la tautología: el ser inmediato es tanto pre-supuesto 

de, como puesto por, la Idea. Esta circularidad declarada —propia, en definitiva, de 

toda lógica— es lo que debe ser criticada en su estructura íntegra.  

En definitiva: para los camaradas C&S, en la negación de la negación topamos con 

el “núcleo racional” de la filosofía hegeliana, “su método de despliegue de la necesidad 

inmanente del objeto”, y podemos despejar así la “envoltura mística” que constituyen 

la simple afirmación y la simple negación como pasos superfluos, en cada caso, 

constructivos de la necesidad más simple de todo concreto. Desde nuestro punto de 

vista, no hay posibilidad de que Hegel realice una abstracción formal “semejante a 

aquella del entendimiento” como punto de partida, y a su vez, más allá de cierto 

proceder “deficiente” a nivel sintético, logre reproducir efectivamente la 

determinación más simple del “ser material”. En otras palabras: en Hegel, tanto el 

momento de abstracción como el momento “sintético” son, en la práctica, 

procedimientos formales, representacionales.  

Ahora bien: si aún aceptáramos que Hegel, a pesar de todos sus rodeos deficientes, 

logra reproducir el automovimiento como la determinación más simple de la existencia 

—o sea, la existencia en cuanto tal—, la segunda pregunta inicial sigue en pie: ¿Marx 

evita efectivamente este tipo de abstracciones? Comencemos primero por revisar lo 

que Marx, aún de forma fragmentaria, dejó escrito sobre su propio método. 

b) Marx sobre Marx 

Si hay algo que está claro, es que Marx nunca sostuvo que haya superado la forma 

lógica de conocimiento. Esto, por supuesto, no implica necesariamente que no lo haya 

hecho. Pero éste es un primer aspecto que hay que transparentar, para evitar 

ambigüedades. Veamos, en primer lugar, qué es lo que dice Marx de su propio método 

en los Grundrisse, que es uno de los textos más utilizados por los camaradas del CICP 

para dar cuenta de esta supuesta diferencia cualitativa con la forma lógica. Como 

sabemos, Marx allí se enfrenta al método de la economía política para valorar sus 

virtudes y sus límites. En cuanto a sus virtudes, señala el hecho “justo” de iniciar su 

investigación “por lo real y lo concreto, por el supuesto efectivo; así, por ej., en la 

economía, por la población que es la base y el sujeto del acto social de la producción en 

su conjunto”.48 Y Marx reconoce que la economía política no se quedó en esa 

                                                   
46 Millet, J.: “Descartes, Newton y Hegel sobre el método de análisis y síntesis”, en Pensamiento: 

revista de investigación e información filosófica, Vol. 41, N. 164, 1985, pp. 393-430.  
47 Hegel, G.: Enciclopedia…, p. 287. 
48 Marx, K.: Elementos fundamentales para la crítica de la economía política (Grundrisse), 1857-

1858, Tomo I, México, Siglo XXI, 2016, p. 21. 

49



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

“representación caótica”, sino que avanzó analíticamente hasta alcanzar las 

determinaciones más abstractas de aquel concreto representado. Una vez que 

históricamente se consolidaron estos descubrimientos, fue posible “reemprender el 

viaje de retorno”, esto es, hacer síntesis, avanzar desde dichas determinaciones 

abstractas hasta las formas concretas desde las que se había partido en tanto mera 

representación. De allí que Marx señale:  

Este último es, manifiestamente, el método científico correcto. Lo concreto es concreto 

porque es la síntesis de múltiples determinaciones, por lo tanto, unidad de lo diverso. 

Aparece en el pensamiento como proceso de síntesis, como resultado, no como punto de 

partida, aunque sea el verdadero punto de partida, y, en consecuencia, el punto de 

partida también de la intuición y de la representación. En el primer camino, la 

representación plena es volatilizada en una determinación abstracta; en el segundo, las 

determinaciones abstractas conducen a la reproducción de lo concreto por el camino del 

pensamiento.49 

Ahora bien, de aquí no se sigue que Marx considere que haya superado la forma 

lógica, ni en cuanto al análisis ni en cuanto a la síntesis. Por el contrario, Marx mismo 

acepta que el punto de partida es la intuición y la representación. Sin dudas, como 

señalan los camaradas del CICP, Marx explicita en sus Notas a Wagner que él no parte 

de conceptos. Pero una cosa es que Marx diga que no parte de conceptos, y otra muy 

distinta es derivar de ello que Marx sostenga que no llega a conceptos y, por tanto, que 

no opera con ellos. Y de eso mismo trata objetivamente la construcción lógica, sea esta 

formal o dialéctica, tal como la expone en sus determinaciones más simples el mismo 

JIC: el punto de partida de esta construcción no es el concepto, sino la intuición y la 

re-presentación de aquellas existencias que se le presentan previamente al sujeto como 

abstractamente exteriores respecto de su propia subjetividad. “De este modo”, dice 

JIC, “lo concreto resulta representado como conjuntos de existencias objetivas, en sí 

mismas producto de la primera representación, bajo la forma de categorías o 

conceptos”.50 Está claro que, por lo menos aquí, JIC no reduce la representación lógica 

a su forma conceptual, sino que esta “primera representación”51 es la que está en la 

base de toda forma conceptual o categorial.52 En este punto, por tanto, no se puede 

                                                   
49 Ídem., énfasis nuestros. 
50 Iñigo Carrera, J.: Conocer el capital…, pp. 15-16, énfasis nuestros. 
51 Para darle solidez terminológica a esta mediación, con base en JIC, podemos hablar aquí de una 

“representación práctica” del productor de mercancías, esto es, una representación “pre-conceptual”.  
52 Resulta sintomático que JIC, tan sólo unos años después de sintetizar el flujo de las 

determinaciones de la lógica como forma de conciencia, termine reduciendo la representación a su 
forma conceptual: “Hoy día, se distinguen dos grandes tipos de conocimiento humano: la intuición, o 
sea, el conocimiento inmediato no racional, y la concepción racional, o sea, la representación que parte 
de conceptos y los pone en relación siguiendo una necesidad constructiva, una lógica” (Iñigo Carrera, J.: 
“El método…, p. 3, énfasis agregados). Es evidente que JIC, en función de que sea consistente su 
argumento respecto de la supuesta superación de la forma lógica por parte de Marx, necesita ocultar la 
mediación que hay entre la intuición y la forma conceptual; esa mediación no es otra que la 

50



Cosic y Vivanco 

sostener que Marx difiera cualitativamente de Hegel. La única diferencia observable es 

que Marx asume conscientemente a la intuición y a la representación como puntos de 

partida necesarios, tal como lo venía haciendo la economía política, a diferencia (según 

su juicio) de la filosofía hegeliana.  

Ahora bien: la crítica de la representación sin dudas está presente en Marx, en el 

mismo texto que acabamos de citar. Pero tal como lo observa el mismo JIC, Hegel 

mismo es quien realiza (o intenta realizar) una crítica de la forma representacional de 

conocimiento:  

En La ciencia de la lógica, Hegel presenta constantemente la diferencia entre la 

representación, en donde el conocimiento se desarrolla siguiendo una necesidad exterior 

a su objeto, y la dialéctica, donde el conocimiento se desarrolla al acompañar el 

desarrollo de la necesidad de su objeto. Sólo que Hegel se representa a la necesidad que 

sigue el proceso de pensamiento mismo como la que determina toda necesidad real. 

Invierte así la dialéctica, representándosela como el pensamiento especulativo.53  

En otras palabras, Hegel diferencia a la representación de la reproducción de la 

necesidad inmanente del objeto, pero se re-presenta a la reproducción misma como 

un proceder esencialmente teórico-conceptual, es decir: diferencia cualitativamente al 

concepto de la representación.54 La pregunta entonces es: ¿Marx hace algo diferente? 

¿Marx reconoce que el concepto sigue siendo, en sí mismo, una representación? No 

hay ninguna evidencia textual para afirmar esto. Por el contrario, el término 

“concepto”, allí donde aparece, es indistinguible de esta representación hegeliana.55  

                                                   
representación práctica del productor de mercancías, según la cual sus objetos son exteriores a su 
propia subjetividad y su necesidad está dada por la repetibilidad de su existencia. 

53 Iñigo Carrera, J.: El capital…, p. 310. 
54 “La existencia de dos métodos esencialmente contrapuestos de conocimiento racional hoy puede 

resultar extraña. Pero no podía serlo para Marx, que dominaba la obra de Hegel, y que incluso había 
‘vuelto a hojear’ su Ciencia de la lógica mientras escribía los Grundrisse. En esa obra, Hegel contrapone 
repetidamente la dialéctica —a la que en su inversión idealista llama el “pensamiento especulativo” 
porque refleja la necesidad de su propio movimiento en el proceso de engendrar lo real— al método de 
la representación que basa sus construcciones en fundamentos formales, es decir, en la exterioridad 
formal de su objeto. Sin embargo, es justamente su inversión idealista la que lo hace detenerse ante la 
apariencia de ese engendrar lo real por la misma necesidad lógica, con lo cual su propia teoría queda 
condenada a ser una representación de lo real” (Iñigo Carrera, J.: “El método…, p. 4, énfasis agregado). 

55 Sabemos que, en esencia, cuando Marx sintetiza el movimiento general del capital, encuentra que 
su fin específico no es la producción de valor, ni de simple plusvalor, sino de plusvalor relativo. 
Difícilmente pueda considerarse, entonces, como una mera casualidad el hecho de que Marx titule el 
capítulo dedicado a esta síntesis como “Concepto de plusvalor relativo” (Begriff des relativen 
Mehrwerts) (Marx, K.: El capital. El proceso de producción del capital, Tomo I, Vol. 2, México, Siglo 
XXI, 2014, p. 379). Pero si nos remitimos a las determinaciones más simples del capital, vemos cómo 
Marx nomina de la misma forma aquello que constituye la síntesis (ideal) del trabajo abstracto 
socialmente necesario, cuando el mismo se realiza de manera privada e independiente. Lo hace explícito 
cuando contrasta su investigación con la de Aristóteles, en tanto el filósofo griego necesariamente 
careció del “concepto de valor” (Werthbegriffs) (ibíd., p. 73). Esta nominación se reproduce 
constantemente; por ello, para poder alcanzar el concepto de capital, antes debamos sortear “la 
dificultad que presenta el concepto de la forma de dinero” (ibíd., p. 86). Y así podríamos proseguir 
indefinidamente; por ejemplo: “La producción capitalista no sólo es producción de mercancía; es, en 
esencia, producción de plusvalor. El obrero no produce para sí, sino para el capital. Por tanto, ya no 

51



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

Pero observemos otra de las referencias clásicas más utilizadas por los camaradas 

para dar cuenta de esta supuesta diferencia cualitativa entre los métodos de Hegel y 

Marx, justamente para sustentar su lectura de que Marx retuvo el “núcleo racional” sin 

llevarse puesta la “envoltura mística”. Como sabemos, en el epílogo de la segunda 

edición alemana de El capital, Marx sostiene:  

La mistificación que sufre la dialéctica en manos de Hegel, en modo alguno obsta para 

que haya sido él quien, por vez primera, expuso de manera amplia y consciente las formas 

generales del movimiento de aquélla. En él la dialéctica está puesta al revés. Es necesario 

darla vuelta, para descubrir así el núcleo racional que se oculta bajo la envoltura 

mística.56  

Como hemos visto de forma detallada, para los camaradas del CICP, la “envoltura 

mística” no es otra cosa que la forma lógica, conceptual, en que Hegel desarrolla la 

dialéctica, partiendo de la abstracción formal y captando representacionalmente el 

automovimiento como determinación más simple de lo real, es decir, construyéndolo 

como una categoría —según los camaradas, la categoría del “ser-para-sí”. De allí que 

sostengan, junto a toda una larga tradición del marxismo, que “dar vuelta” la dialéctica 

hegeliana no puede significar lo que Marx literalmente dice de su método. Como 

sostiene JIC: “Desde ya, erguir a la dialéctica sobre sus pies después de semejante 

inversión no tiene nada que ver con poner ‘la materia’ donde Hegel escribe ‘la idea’ y 

viceversa”.57 Pero Marx es bastante claro y directo:  

Para Hegel el proceso del pensar, al que convierte incluso, bajo el nombre de idea, en un 

sujeto autónomo, es el demiurgo de lo real; lo real no es más que su manifestación 

externa. Para mí, a la inversa, lo ideal no es sino lo material traspuesto y traducido en la 

mente humana.58 

Es imposible no leer lo que se está diciendo: allí donde la Idea es el sujeto del 

movimiento en Hegel, esto es, automovimiento, en Marx la materia es la que ocupa su 

lugar. El filósofo alemán necesita ver a la naturaleza como el devenir del pensamiento 

puro, que es “el único trabajo que Hegel conoce y reconoce”.59 Por el contrario, para 

Marx, el ser genérico humano (la actividad de trabajar) es el “devenir hombre de la 

naturaleza”.60 De allí que la conciencia no sea sino la expresión de esta materialidad 

                                                   
basta con que produzca en general. Tiene que producir plusvalor. Sólo es productivo el trabajador que 
produce plusvalor para el capitalista o que sirve para la autovalorización del capital” ¿Cómo define 
Marx al trabajador productivo en la sociedad capitalista? Como el “concepto de trabajador productivo” 
(Der Begriff des produktiven Arbeiters) que “en modo alguno implica meramente una relación entre 
actividad y efecto útil, entre trabajador y producto del trabajo, sino además una relación de producción 
específicamente social, que pone en el trabajador la impronta de medio directo de valorización del 
capital” (ibíd., p. 616). 

56 Ibíd., p. 20. 
57 Iñigo Carrera, J.: El capital…, p. 275. 
58 Marx, K.: op. cit., pp. 19-20. 
59 Marx, K.: Manuscritos económico-filosóficos de 1844, Buenos Aires, Colihue, 2006, p. 193. 
60 Ibíd., p. 152. 

52



Cosic y Vivanco 

histórica, esto es, expresión de las relaciones sociales de producción.61 Por lo tanto, en 

el método dialéctico (invertido) de Marx, la realidad material se expresa en la 

“reproducción de lo concreto por el camino del pensamiento”. 

Al rechazar lo que Marx mismo está diciendo de forma explícita, no es casual que 

JIC se haga la siguiente pregunta respecto de la reflexión metodológica que realiza en 

los Grundrisse: “¿Cómo es posible que Marx señale como correcto al método utilizado 

por la economía política y que, al mismo tiempo, defina al producto de seguirlo como 

una reproducción, en contraposición a la certeza de la propia economía política acerca 

del carácter de representación de su producto?”.62 Y a esta pregunta, JIC mismo 

responde:  

Descartada toda incoherencia por cuenta de Marx, la única respuesta posible reside en 

que, mientras ambos métodos comparten el mismo doble curso de análisis y síntesis, 

cada uno de estos dos pasos se realice bajo formas concretas diferentes. Tan diferentes 

como para que el resultado final sea, en un caso, la representación de los concreto en el 

pensamiento y, en el otro caso, la reproducción de lo concreto en el pensamiento.63 

La incoherencia, desde nuestro punto de vista, reside en forzar la vista para divisar 

en Marx una superación de la forma lógica, cuando en ningún momento descarta la 

representación y la forma conceptual. Sin dudas su método se contrapone al método 

de la economía política, pero su diferencia no reside en la Aufheben de la forma lógica 

(lo que efectivamente constituiría una incoherencia con lo que él mismo dijo de su 

método), sino en la superación de la lógica formal. Su método, en definitiva, es la lógica 

dialéctica hegeliana puesta en marcha “sobre sus pies”, es decir: utilizada para 

investigar la realidad en sus formas más concretas. Por ello Marx se figura que su 

método se diferencia del de Hegel “en cuanto a sus fundamentos”:64 Marx inicia su 

investigación con la intuición y la representación, es decir, hace análisis de un concreto 

y no abstracción de toda determinación. Pero como hemos argumentado, Hegel no 

hace nada genéricamente distinto respecto de la economía política o de cualquier teoría 

científica, por más que se represente haber “superado” el análisis y la síntesis en su 

método especulativo. Por el contrario: no hace otra cosa que analizar la realidad en 

busca de sus determinaciones más simples (en base a su repetibilidad), para luego 

sintetizar (lógicamente) dichas determinaciones. El problema para detectar esta 

continuidad reside justamente en el hecho de que Hegel está construyendo una nueva 

lógica65, representándose lidiar con formas “puramente ideales”, mientras que las 

                                                   
61 Marx, K.: Contribución a la crítica de la economía política, México, Siglo XXI, 2008, pp. 4-5. 
62 Iñigo Carrera, J.: “El método..., p. 5. 
63 Ibíd., p. 6. 
64 Marx, K.: El capital, Tomo I, Vol. 1…, p. 19 
65 Una nueva lógica mucho más potente, en tanto logra representar la contradicción como 

determinación de lo real, a diferencia de la lógica formal, que la descarta como un mero “error de 
razonamiento”. Por supuesto, como ya señalamos, este avance no puede hacerlo sino de forma 

53



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

teorías científicas particulares están aplicando lógicas previamente construidas en el 

terreno de sus investigaciones sobre formas materiales más concretas. De allí que 

puedan representarse lidiar con “formas empíricas” abstractamente contrapuestas a 

las formas ideales. Es por ello que, al asumir acríticamente la autopercepción de Hegel, 

Marx contraponga el análisis (que lidia con formas materiales, “empíricas”) a la 

abstracción hegeliana (que supuestamente lidiaría con formas puramente ideales).  

Lo que estamos tratando de argumentar, entonces, es que así como Hegel no se 

escapa de este mundo para estudiar supuestas formas ideales puras, sino que se re-

presenta determinaciones sumamente abstractas (pero tan materiales como todas), 

Marx no escapa al carácter idealista de la construcción hegeliana, porque no reconoce 

el carácter especulativo de la representación. Es por esto que Marx sostiene que su 

método es la “antítesis directa” del de Hegel.66 Sin embargo, lo importante a retener 

aquí es que no dice que sea su “síntesis”, es decir, no dice que sea su “superación”, sino 

justamente su opuesto, su “inversión”.  

En definitiva, si asumimos la evidencia textual, esto es, lo que Marx mismo dice de 

su propio proceder, es imposible imputarle entonces una superación de la forma lógica 

de conocimiento. Tal como Hegel, Marx distingue entre representación y concepto, y 

reconoce que el concepto supone una síntesis, un reconocimiento de la contradicción 

que implica el objeto de investigación. Desde este punto de vista, es plenamente 

comprensible que Marx haya realizado una crítica de la economía política, en tanto 

ésta, sobre la base de la lógica formal, no pudo sino anular completamente las 

contradicciones y ocultar así el carácter enajenado del trabajo en el modo de 

producción capitalista. Hegel le dio las herramientas para este reconocimiento. Pero a 

diferencia de Hegel, Marx no descartó la representación como punto de partida, lo que 

para él hubiera significado llevarse puesta la “envoltura mística”, es decir, partir del 

pensamiento puro (de la abstracción) y no del análisis empírico de un concreto 

material. Por supuesto, repetimos, Marx no reconoció el carácter “místico” de la 

representación misma. 

 Es evidente que los camaradas del CICP no tienen evidencia textual alguna para 

hacerle decir a Marx que efectivamente superó la forma lógico-teórica del 

                                                   
conceptual, con lo cual, la contradicción debe ser derivada, construida, es decir, no reproducida como 
la determinación más simple.  

66 Nuevamente: es porque Hegel fue un teórico de la lógica, que no pudo avanzar objetivamente 
hacia las determinaciones más concretas de la naturaleza y de la sociedad humana —como lo estaban 
haciendo las ciencias “empíricas” de su época, entre otras, la economía política—, sino tan sólo 
representarlas filosóficamente, esto es: construir ya no una teoría científica de la naturaleza o de la 
sociedad, sino un sistema filosófico que abarque dichas “esferas”. Como le dicta su Lógica, todas las 
formas de lo real deben ser necesariamente inmanentes; de allí que deba apelar a representaciones ya 
no objetivas, sino fantásticas, como el hecho de concebir a la naturaleza y la sociedad brotando de la 
lógica misma.  

54



Cosic y Vivanco 

conocimiento científico. JIC, tan solo en unas líneas al pasar en una de sus principales 

obras, no puede sino admitirlo:  

Marx no llega a desarrollar la diferencia específica entre este conocimiento científico, que 

reproduce idealmente la necesidad real, y el conocimiento teórico, que sólo la representa. 

En otras palabras, no llega a enfrentarse a esta reproducción ideal como la crítica —la 

superación— de la teoría científica misma. Tan es así que se refiere a sus propios trabajos 

y descubrimientos científicos como siendo de naturaleza teórica. Por cierto, en tiempos 

de Marx la teoría científica no había alcanzado todavía a desplegar su determinación 

ideológica como apologética del capitalismo, no ya por su potencia, sino por su falta de 

potencia para transformar la naturaleza con conocimiento de causa. Es decir, la teoría 

científica no necesitaba aún vanagloriarse de sus propios límites a fin de consagrar la 

imposibilidad de la organización consciente general del proceso de metabolismo social. 

Marx podía entonces avanzar por primera vez en la reproducción ideal de las formas 

reales de la sociedad capitalista hasta descubrir el carácter histórico de ésta, sin 

enfrentarse a la necesidad de explicitar la diferencia específica entre esa reproducción y 

la representación teórica, en lo que esta diferencia toma cuerpo en la forma misma de 

uno y otro proceso de conocimiento67  

Lamentablemente, este es el único pasaje donde JIC asume que Marx nunca dio 

cuenta explícitamente que su método difería de la construcción lógico-teórica. Si Marx, 

como sostienen los camaradas, era consciente de que no operaba con conceptos: ¿qué 

tipo de teoría sería ésta en la que sus elementos constitutivos no fueran conceptos? 

Cabe repetirlo: una cosa es que Marx haya sostenido que no partía de concepto alguno, 

y otra muy distinta es que haya asumido que no operaba con conceptos. La clave se 

puede encontrar claramente en la distinción hegeliana entre representación y 

concepto. No hay dudas, por tanto, de que hasta aquí se le está queriendo hacer decir 

a Marx algo que nunca sostuvo, una operación harto extendida en la gran mayoría de 

los marxistas que se dedican a interpretar a Marx. Esto no sería problemático si no 

fuese que los mismos camaradas del CICP enfatizan en la necesidad de no interpretar 

a Marx, sino de usar su obra críticamente.  

Pero todavía nos queda indagar la segunda posibilidad: el hecho de que Marx 

efectivamente, como sostiene JIC en la cita anterior, haya superado la forma lógica aún 

sin ser consciente de ello. Avancemos sobre este punto.  

c) Marx en “estado práctico” 

Tomemos inicialmente como evidencia del proceder científico práctico de Marx los 

mismos acápites de El capital que los camaradas C&S. En los dos primeros acápites, 

Marx no hace otra cosa que analizar la mercancía como la forma elemental de la 

riqueza, tal como aparece en la sociedad capitalista. La observación inmediata sobre 

                                                   
67 Iñigo Carrera, J.: El capital…, pp. 272-273. 

55



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

un concreto empírico no implica, en principio, el hecho de que Marx no opere con 

conceptos; como señalamos, la misma lógica dialéctica hegeliana, entre otras 

metodologías existentes, exige “llegar” a los conceptos, no imponerlos como axiomas 

(aunque, como vimos, esto es lo que termina inevitablemente haciendo). Ahora bien, 

en lo que no reparan los camaradas del CICP es que la observación inmediata que abre 

el curso del análisis constituye manifiestamente una representación: la riqueza de la 

sociedad capitalista caracterizada por el atributo que más se repite: la forma 

mercantil, el “enorme cúmulo”. Uno podría reprocharle a Marx, de forma inmediata, 

el hecho de que hay una multitud inconmensurable de valores de uso que constituyen 

la “riqueza de la sociedad capitalista” que no aparecen como mercancías.68 Pero Marx 

parte de esta observación empírica y se re-presenta la riqueza en esta sociedad a partir 

de lo que observa como su forma general. De todos modos, hasta aquí podríamos 

concederles a los camaradas del CICP, como muchas veces suelen argumentar, que en 

el inicio de cualquier análisis la exterioridad resulta inevitable. Sin embargo, cuando 

seguimos el desarrollo de este análisis, en tanto Marx intenta reconocer el contenido 

de la forma-valor y encuentra al TASNPI, no vemos más que replicarse la búsqueda del 

atributo que más se repite. Y esto queda de manifiesto cuando encontramos a Marx 

considerando valores de uso que, aun apareciendo como mercancías, no deben ser 

consideradas como tales, porque no coinciden (supuestamente) con la determinación 

detectada, impuesta por su mayor repetibilidad. Según los ejemplos que pone Marx, 

este es el caso de la “tierra virgen”, o de la conciencia, el honor, etc.69 E incluso, más 

                                                   
68 Por ejemplo, todo el trabajo hecho en los hogares y en diversas comunidades, las obras estatales, 

o como el mismo Marx observa, “el aire, la tierra virgen, las praderas y bosques naturales, etc.” (Marx, 
K.: El capital, Tomo I, Vol. 1…, p. 50). 

69 Según JIC, “ni siquiera aquí, donde se trata de descubrir un algo que las mercancías tienen en 
común el análisis toma la forma de separar lo que se repite de lo que no se repite en el universo de las 
mercancías. Por el contrario, el análisis sigue teniendo por forma la búsqueda de la necesidad de ese 
algo común que, como tal se encuentra presente en cualquier mercancía individual que se considere. 
Le basta, por lo tanto, con seguir penetrando en la mercancía en tanto esa forma elemental de la riqueza 
con que la descubriera la observación inmediata de la sociedad donde impera el modo capitalista de 
producción” (Iñigo Carrera, J.: Conocer el capital…, p. 71, énfasis propios). Siguiendo el análisis de 
Marx, que va a descubrir, como sabemos, al TASNPI como esa determinación común, JIC observa que  

“cualquiera sea la mercancía que se tome de entre la masa de éstas, su condición de valor de uso 
se encuentra mediada por la transformación de la naturaleza a manos del trabajo humano […] Sin 
embargo, salta a la vista que en el modo de producción capitalista se presenta al menos un valor 
de uso que tiene aptitud para el cambio y que no es producto del trabajo humano: la tierra virgen” 
(ibíd., p. 72).  

Reconociendo, por tanto, que un objeto útil puede no contener valor, “queda que, por mucha aptitud 
para el cambio que la tierra virgen aparezca teniendo, ella no es un valor ni, por lo tanto, una mercancía 
en sí misma. Sólo lo es formalmente” (ibíd., p. 76, énfasis propios). ¿Cómo resuelve JIC esta 
contradicción que implica, por un lado, haber encontrado en el TASNPI la determinación del atributo 
de la cambiabilidad de los objetos útiles, y, por el otro, sostener que no se busca el atributo que más se 
repite, sino aquel que se encuentra presente en “cualquier mercancía individual que se considere”, por 
más que aparezca un objeto útil cambiable que (aparentemente) no es producto del trabajo humano? 
Desde nuestro punto de vista, lo hace injustificadamente apelando al cliché lógico de la relación 
cuantitativa “correspondiente a la norma respecto de su excepción” (ídem.). Unas páginas más adelante, 

56



Cosic y Vivanco 

adelante, cuando avanza en el análisis del trabajo en cuanto tal, y reemprende el 

camino sintético hasta encontrarlo en su forma capitalista, veremos a Marx 

considerando a productos del TASNPI, pero que tampoco deben ser considerados 

verdaderamente como mercancías. Este es el caso de la mayor parte de los llamados 

“servicios” (muy particularmente los del comercio), que aunque insuman “gasto de 

cerebro y músculos humanos” y se deba entregar un equivalente por ellos, no son 

portadores de valor ni, por tanto, plusvalor alguno. El propio JIC ha encontrado la 

representación conceptual manifiesta que opera en este caso: la noción de “trabajo 

inmaterial”.70  

Pero observemos ahora la forma en que Marx realiza la síntesis. Recordemos que los 

camaradas C&S argumentan que Marx, al no partir de conceptos, al no hacer 

abstracción formal sino análisis dialéctico, no necesita establecer toda una serie de 

pasos constructivos “superfluos” o categorías “deficientes” para dar cuenta del 

automovimiento del concreto al cual se está enfrentando (en este caso, la mercancía). 

Por el contrario: 

La reproducción ideal que presenta Marx de la forma de mercancía adoptada por el 

producto del trabajo sigue la realización de su necesidad inmanente de afirmarse 

mediante el desarrollo de una forma más concreta de existencia suya: el dinero. Esto es, 

sigue de modo ideal la afirmación de la mercancía mediante su propia negación en el 

dinero. En contraposición a la reproducción ideal hegeliana, Marx no necesita aquí 

mediar su exposición con la presentación de formas inadecuadas en que el pensamiento 

concibe a las determinaciones inmanentes de la mercancía. Para Marx, tales 

conceptualizaciones inadecuadas no son determinaciones constitutivas de la realidad 

objetiva de la mercancía y por tanto no tienen lugar alguno en el despliegue sistemático 

de su vida interna.71  

Aquí inmediatamente cabe la pregunta de por qué Marx entonces necesita exponer 

toda una serie de formas intermedias entre la forma simple de valor y el dinero, esto 

es: la forma relativa de valor, la forma de equivalente, la forma total (o desplegada) y 

la forma general de valor.72 Los camaradas en este punto argumentan que 

el despliegue dialéctico del movimiento de esta determinación cualitativa ya está 

alcanzado, en esencia, en el examen de la forma simple de valor presente en la relación 

entre dos mercancías. Los pasajes ulteriores a las otras formas más desarrolladas del 

valor constituyen un movimiento puramente formal que se limita a generalizar y hacer 

                                                   
profundizaremos en el problema metodológico que implica la consideración de la existencia de idénticas 
determinaciones formales que no responden al mismo contenido. 

70 Ibíd., pp. 129-137; Comité Editorial: “Sobre los hombros de un gigante. La obra de Juan Iñigo 
Carrera como punto de partida para la acción política del SICAR”, en Síntesis, N. 1, 2025,  pp. 20-21. 

71 Starosta, G. y Caligaris, G.: op. cit., pp. 51-52. 
72 Marx, K.: op. cit., pp. 58-85. 

57



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

explícito el contenido ya expresado en la forma simple, esto es, la necesidad inmanente 

del valor de adquirir un modo de existencia exterior y diferenciado.73 

Para empezar, sigue cabiendo la pregunta de cuál es la necesidad de realizar este 

“movimiento puramente formal” en la exposición, si ya se ha expuesto el despliegue de 

la determinación cualitativa en la forma simple de valor. Y sobre todo, demostrar que 

efectivamente Marx no los consideraba como momentos inmanentes, cualitativos, de 

desarrollo. Pero lo más importante a señalar, más allá de esta cuestión irresuelta, es 

que aquí los camaradas están presuponiendo algo que indicamos en el inicio de este 

trabajo, que constituye la coincidencia de la Crítica Práctica con la lectura que hacen 

los neodialécticos de El capital, particularmente de la primera sección del Tomo I: el 

presupuesto de que Marx no estaría operando con ningún “método lógico-histórico”, 

como indicó Engels, partiendo del análisis de un supuesto “modo de producción 

mercantil simple”, sino que analiza y sintetiza las formas más simples del modo de 

producción capitalista.74 A diferencia de los neodialécticos, sin embargo —y esto 

también resulta sintomático—, los camaradas del CICP no se desentienden de la 

introducción que hace Marx de análisis y síntesis de determinaciones históricas 

precapitalistas. Pero es justamente aquí donde se evidencia con mayor contundencia 

lo problemático del argumento de nuestros camaradas. Vayamos por partes. 

En primer lugar, no hay evidencia textual alguna para considerar que Marx no 

concibió la existencia de un “modo de producción mercantil simple”. 

Lamentablemente, este reconocimiento de la evidencia textual no fue objetivado, hasta 

donde sabemos, por ninguno de los camaradas del CICP. Sólo contamos con una 

mención que hace JIC sobre este punto, que lo admite al pasar en una entrevista 

aislada.75 No es necesario darle muchas vueltas, ya que Marx lo expone claramente a lo 

largo del Tomo I: “La circulación de mercancías es el punto de partida del capital. La 

producción de mercancías, la circulación mercantil y una circulación mercantil 

desarrollada, el comercio, constituyen los supuestos históricos bajo los cuales surge 

aquél”.76 Es más que evidente aquí que la producción mercantil no es puesta 

históricamente por el capital, sino que el capital es el resultado histórico de la 

producción mercantil desarrollada, es decir, que la producción de mercancías es su 

pre-supuesto. Pero lo más relevante —lo que desmonta rápidamente el intento 

neodialéctico de hacerle decir a Marx que la forma-valor es propiamente capitalista— 

es que distingue claramente entre la producción de mercancías regidas por el valor, 

por un lado, y la forma propiamente capitalista de producción, por el otro. En la 

                                                   
73  Starosta, G. y Caligaris, G.: op. cit., p. 51, énfasis propios. 
74 Starosta, G.: Marx’s Capital, Method and Revolutionary Subjectivity, Leiden, Brill, 2015, p. 122; 

Iñigo Carrera, J.: op. cit., p. 66. 
75 Ver: https://www.youtube.com/watch?v=DUCJ4-

ipwHw&ab_channel=CentrodeEstudiosCriticayCiencia, entre la hora 2:30 y 2:36. 
76 Marx, K.:  op. cit., p. 179. 

58

https://www.youtube.com/watch?v=DUCJ4-ipwHw&ab_channel=CentrodeEstudiosCriticayCiencia
https://www.youtube.com/watch?v=DUCJ4-ipwHw&ab_channel=CentrodeEstudiosCriticayCiencia


Cosic y Vivanco 

primera se trata de la “unidad del proceso laboral y del proceso de formación de 

valor”, y en la segunda, de la “unidad del proceso laboral y del proceso de 

valorización”.77 Que esta distinción no es meramente analítica sobre un todo social 

“sincrónico”, sino que se trata de una distinción histórica, Marx lo especifica sin 

hermetismo alguno en el capítulo XIV. Consideramos imprescindible citar en extenso, 

agregando algunos énfasis: 

La propiedad privada del trabajador sobre sus medios de producción es el fundamento 

de la pequeña industria, y la pequeña industria es una condición necesaria para el 

desarrollo de la producción social y de la libre individualidad del trabajador mismo. 

Ciertamente, este modo de producción existe también dentro de la esclavitud, de la 

servidumbre de la gleba y de otras relaciones de dependencia. Pero sólo florece, sólo 

libera toda su energía, sólo conquista la forma clásica adecuada, allí donde el trabajador 

es propietario privado libre de sus condiciones de trabajo, manejadas por él mismo: el 

campesino, de la tierra que cultiva; el artesano, del instrumento que manipula como un 

virtuoso. 

Este modo de producción supone el parcelamiento del suelo y de los demás medios de 

producción. Excluye la concentración de éstos, y también la cooperación, la división del 

trabajo dentro de los mismos procesos de producción, el control y la regulación sociales 

de la naturaleza, el desarrollo libre de las fuerzas productivas sociales. 

Sólo es compatible con límites estrechos, espontáneos, naturales, de la producción y de 

la sociedad. Al alcanzar cierto grado de su desarrollo, genera los medios materiales de su 

propia destrucción. A partir de ese instante, en las entrañas de la sociedad se agitan 

fuerzas y pasiones que se sienten trabadas por ese modo de producción. Éste debe ser 

aniquilado, y se lo aniquila. Su aniquilamiento, la transformación de los medios de 

producción individuales y dispersos en socialmente concentrados, y por consiguiente la 

conversión de la propiedad raquítica de muchos en propiedad masiva de unos pocos, y 

por tanto la expropiación que despoja de la tierra y de los medios de subsistencia e 

instrumentos de trabajo a la gran masa del pueblo, esa expropiación terrible y 

dificultosa de las masas populares, constituye la prehistoria del capital.78 

El modo de producción de simples mercancías como prehistoria del capital sólo 

puede ocultarse borrando las palabras del texto o tapándose los ojos. Los camaradas 

C&S señalan pertinentemente que los neodialécticos se desentienden de las referencias 

de Marx al desarrollo histórico precapitalista, especialmente en la sección primera, en 

función de sostener su interpretación del método de Marx como siendo, en esencia, 

una dialéctica sistemática.79 Pero, como intentaremos demostrar ahora, la forma en 

que C&S intentan conciliar estas referencias históricas con su propia lectura del 

método de Marx, choca de frente con su negación (compartida con los neodialécticos) 

                                                   
77 Ibíd., p. 239. 
78 Ibíd., pp. 951-952. 
79 Starosta, G. y Caligaris, G.: op. cit., pp. 66-68. 

59



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

de la existencia de un método lógico-histórico en El capital, es decir, con la negación 

de que Marx arranque su exposición, en esencia, con las determinaciones de un modo 

de producción mercantil simple. Veamos este problema en detalle. 

 Los camaradas sostienen, nuevamente con base en los Grundrisse, que en Marx no 

hay ninguna separación entre un método dialéctico sistemático, por un lado, y un 

método dialéctico histórico, por el otro, tal como señalan los neodialécticos. Desde la 

perspectiva de la Crítica Práctica (y en este punto coincidimos plenamente) el método 

de Marx es unitario, con lo cual no sólo permite el análisis y la síntesis de un concreto 

presente, contemporáneo, sino que, tal como C&S lo citan a Marx, es su propio 

movimiento sistemático el “que pone de manifiesto los puntos en los que tiene que 

introducirse el análisis histórico”.80 Esto explicaría, por ejemplo, el hecho de que Marx 

no inicie (supuestamente) el primer capítulo de El capital con las determinaciones de 

un abstracto modo de producción de simples mercancías, pero que, al mismo tiempo, 

en el segundo capítulo introduzca análisis y síntesis históricas precapitalistas. Según 

los camaradas, en este caso, al enfrentarse ante la contradicción de la existencia del 

dinero en la sociedad actual —esto es, la existencia antinómica de una mercancía que 

monopoliza la cambiabilidad directa en una sociedad de individuos libres e iguales—81 

su método lo impulsaría a buscar la causa de esta determinación presente en el 

desarrollo histórico previo. En palabras de C&S, lo que Marx hace “es desarrollar de 

manera sistemática la necesidad inmanente de la forma concreta actual (la producción 

e intercambio mercantil generalizado), la cual examina hasta que ese mismo desarrollo 

lo pone enfrente de la necesidad de dar cuenta de la realidad histórica que dicha forma 

concreta tiene condensada”.82  

Lo que argumentan los camaradas es que Marx logra, mediante el análisis histórico, 

resolver aquella antinomia dando cuenta de que el dinero emerge  

como el producto de un “acto social” histórico anterior a la acción de los poseedores de 

mercancías capitalistas. Como tal, este acto social originario que produce al dinero en 

primera instancia tiene que seguir un curso por completo inverso al que sigue aquel que 

reproduce el dinero en el capitalismo. En efecto, si el dinero no puede surgir de la acción 

de individuos libres cuyo único vínculo social indirecto es la mercancía, tiene que hacerlo 

de la acción de individuos sujetos a relaciones de dependencia personal. Aquí, se aplica 

aquello de que “el orden de sucesión” de las determinaciones actuales “es exactamente el 

inverso” del que corresponde “a su orden de sucesión en el curso del desarrollo 

histórico”.83 

                                                   
80 Ibíd., p. 57, énfasis propio. 
81 Ibíd., pp. 78-79. 
82 Ibíd., p. 81. 
83 Ídem. 

60



Cosic y Vivanco 

Cabe aclarar que en ningún momento Marx asevera que el dinero no puede surgir 

de la acción de individuos libres; al contrario, ya ha puesto por delante el carácter 

enajenado de los individuos privados e independientes en el producto de su trabajo 

como mercancía, y es el acción social de las mercancías (que rige la conciencia de los 

individuos) la que impone a una de ellas como dinero, a espalda de las voluntades 

individuales, libres e iguales. Con esto no queremos decir, por supuesto, que Marx no 

introduzca un análisis histórico precapitalista, pero como veremos, dicho análisis 

cumple un papel diametralmente opuesto al que sugieren los camaradas. De hecho, es 

justamente a partir de este punto del ejemplo utilizado, donde el argumento de C&S 

choca de forma rotunda con la evidencia textual, exponiendo involuntariamente todos 

aquellos aspectos que resaltan el carácter lógico de la dialéctica marxiana. En primer 

lugar, los camaradas profundizan en esta “inversión” de las determinaciones históricas 

detectada por Marx mediante el análisis. Precisamos aquí nuevamente citar en 

extenso:  

Al ser el dinero la forma de valor de la mercancía, Marx rastrea su génesis hasta las 

primeras formas de expresarse el valor de las mercancías en el “intercambio directo de 

productos”. Allí, la mercancía es el producto directo del intercambio, en vez de ser este 

el producto directo de aquella. Al mismo tiempo, un objeto se convierte en 

intercambiable por el puro “acto de voluntad” de su poseedor, en vez de ser este acto la 

personificación de la mercancía en cuanto objeto intercambiable. Por último, estos 

poseedores de mercancía solo resultan productores independientes en cuanto se 

enfrentan “implícitamente como propietarios privados”, en vez de serlos por la forma de 

mercancía que tienen sus productos. Por su parte, las primeras formas dinerarias que 

surgen al convertirse el intercambio en “un proceso social regular” y, en consecuencia, la 

necesidad de que la mercancía adopte una “forma de valor independiente de su propio 

valor de uso”, también se presentan bajo una determinación que es “exactamente la 

inversa” a la que presenta el dinero en el intercambio mercantil capitalista. Allí, el dinero 

aparece en efecto como una forma de resolver las limitaciones que impone el trueque 

directo a la expansión del proceso de intercambio, en vez de emerger como forma 

necesaria de expresión del trabajo abstracto objetivado en las mercancías; se presenta 

ante todo en su función de “medio de circulación”, en vez de hacerlo como “medida de 

valores”. En suma, en el análisis histórico que presenta Marx, la esencia de las 

transformaciones históricas que convierten al dinero en el equivalente general de las 

mercancías involucra la inversión de las determinaciones que lo constituyen en la 

actualidad.84 

Lo que resulta inmediatamente problemático en estas líneas es que los camaradas 

no reparen críticamente en el mismo carácter de “inversión” de las determinaciones 

históricas que señala Marx: ¿qué tipo de relación de contenido y forma es ésta donde, 

a partir de cierto momento, la forma deja de ser forma y pasa a ser contenido, y 

                                                   
84 Ibíd., pp. 81-82. 

61



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

viceversa? ¿Acaso una forma puede autonomizarse del contenido que la determina 

para convertirlo en su propia forma? Tomemos, para ser lo más pedagógicos posible, 

un ejemplo mucho más simple de organización de la materia: ¿puede el agua (H2O), el 

contenido de la forma-hielo o la forma-vapor, a partir de cierto momento dejar de ser 

su contenido para pasar a ser una forma concreta del hielo o del vapor? Claramente 

este fenómeno no tendría ningún sentido científico, salvo que el contenido y sus 

formas sean separados como simples afirmaciones externas y todo dependa 

finalmente del posibilismo infinito de su combinación, esto es, que todo dependa del 

intérprete. Y la separación de contenido y forma, como ya sabemos, es la base esencial 

de la forma lógica del proceder científico. Si este tipo de abstracciones la llevamos 

rápidamente al terreno particular de la interpretación marxista, esto es lo mismo que 

asumir que en algunos casos la base económica puede ser el contenido determinante 

de la superestructura jurídico-política, y otras veces, en ciertos momentos, la 

superestructura puede convertirse en el contenido de la forma económica. Está más 

que claro que los camaradas del CICP son los primeros en criticar este tipo de 

apologéticas idealistas de la abstracta libertad, y por tanto de la producción mercantil, 

donde unas veces el ser social determina la conciencia y otras veces la conciencia logra 

determinar al ser social, siendo toda relación cualitativa reducida al quantum de sus 

manifestaciones inmediatas.  

Ahora bien: ¿qué sentido puede tener que Marx, habiendo superado supuestamente 

la lógica, caiga en esta posibilidad de la inversión de contenido y forma? Sólo si se 

invierte la relación entre la determinación cualitativa y la determinación cuantitativa, 

es posible así considerar que una forma sigue siendo la misma forma, por más que su 

contenido haya mutado, entendiendo, por tanto, que dicha mutación responde a una 

menor frecuencia relativa de su manifestación respecto de la de su propia forma. Y esto 

es lo que efectivamente sucede en estos pasajes que citan los camaradas: Marx ve la 

forma-valor aún allí donde hay intercambio directo de valores de uso; pero —¡oh, 

casualidad!— se trata de una forma-valor todavía “defectuosa”: “El intercambio directo 

de productos reviste por una parte la forma de la expresión simple del valor, pero por 

otra parte no llega aún a revestirla”.85 Irónicamente se presenta aquí la (así bautizada 

por Marx) “dialéctica pequeño-burguesa” de “por una parte” y “por otra parte”. ¿Qué 

es esta forma-valor que todavía no es del todo una forma-valor con pleno derecho? 

¿Una forma “proto-valor” o “semi-valor”? Nuevamente tenemos al quantum detrás de 

la cualidad. Y es aquí donde se presenta el problema central: ¿cuál es el momento en 

que este proto-valor se transforma plenamente en forma-valor? Para Marx, este pasaje 

entre un primer momento donde “la proporción cuantitativa de su intercambio es, en 

un principio, completamente fortuita” y un segundo momento “donde la proporción 

                                                   
85 Marx, K.: El capital, Tomo I, Vol. 1…, p. 107. 

62



Cosic y Vivanco 

cuantitativa según la cual se intercambian, pasa a depender de su producción misma” 

tiene como mediación, no la forma cualitativa en que se organiza la producción, sino 

“la repetición constante del intercambio [que] hace de él un proceso social regular”.86 

Una vez más: el quantum determinando la cualidad. Y la “nueva cualidad”, por más 

esfuerzo que se haga en ocultarlo, no es otra cosa, para Marx, que el modo de 

producción mercantil simple.  

A nuestro entender, aquí finalmente se desmorona por completo el argumento de 

C&S. Ellos sostienen, como vimos, que la emergencia del dinero en el precapitalismo, 

según Marx, “se presenta ante todo en su función de ‘medio de circulación’, en vez de 

hacerlo como ‘medida de valores’”.87 Ya decir que se presenta “ante todo” como medio 

de circulación en contraposición a la forma en que se presenta como “medida de 

valores”, no es otra cosa que decir: “se presenta más como esto, y menos como aquello”. 

La cualidad queda completamente mutilada, tanto como el texto de Marx. Porque el 

texto es sumamente claro: desde que el intercambio de mercancías se convierte en un 

“proceso social regular” y depende “de su producción misma”, a partir de allí se fijan 

“como magnitudes de valor”.88 Y le pese más o menos a los neodialécticos o a los 

camaradas del CICP, este momento histórico, para Marx, no es todavía la sociedad 

capitalista, aunque el intercambio mercantil ya revista “plenamente” la forma simple 

del valor.  

Puesto entonces de forma polémica: a pesar de la interpretación neodialéctica, Marx 

efectivamente hace análisis y síntesis históricas, con el mismo método en que despliega 

sistemáticamente las determinaciones del concreto actual; pero (a pesar de la 

interpretación de nuestros camaradas) su análisis histórico aquí consiste en la 

búsqueda de las formas defectuosas o deficientes que anteceden al modo de 

producción mercantil simple. De allí que la exposición de la génesis histórica del dinero 

efectivamente refiera al precapitalismo, pero justamente por tratarse de una 

exposición sistemática respecto de la simple producción de mercancías. Por ello Marx 

observa que “en la misma medida en que se consuma la transformación de los 

productos del trabajo en mercancías, se lleva a cabo la transformación de la 

mercancía en dinero”.89 

Tomando entonces este ejemplo particular de la obra de Marx para detectar el tipo 

de procedimiento metodológico en juego en “estado práctico”, no vemos bajo ningún 

punto de vista a Marx apelando al vínculo de dependencia personal para explicar la 

contradicción entre la conciencia libre (e igual) y la monopolización de la 

                                                   
86 Ibíd., pp. 107-108. 
87 Starosta, G. y Caligaris, G.: op. cit., p. 82.  
88 Marx, K.: op. cit., p. 108. 
89 Ibíd., p. 106. 

63



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

cambiabilidad directa por parte de la forma-dinero. Al contrario, el análisis histórico 

busca la forma deficiente del intercambio de mercancías (el trueque, el “intercambio 

fortuito”) como “momento previo” a la constitución de la mercancía como sujeto de su 

propio movimiento, capaz de devenir dinero. Y si hay dinero, si hay un objeto que 

monopoliza la intercambiabilidad directa, es porque el sujeto de la producción dejó de 

ser la sociedad, delegando la potestad de la organización de la producción a la 

mercancía.  

Se evidencia así, por tanto, el carácter lógico-histórico del método marxiano, tal 

como lo señaló Engels desde un primer momento. Por supuesto, hay claras diferencias 

entre la interpretación de Engels y lo que Marx efectivamente hace, pero las mismas 

no residen en la estructura lógico-histórica del método, sino en la forma de esa 

estructura.90 El método con el que procede Marx busca representarse las formas 

“defectuosas” previas a la constitución del concreto (en este caso, la mercancía) como 

sujeto de su propio movimiento: el mismo procedimiento que Hegel, como vimos, 

formalizó previamente. Lo mismo va a suceder cuando lo veamos analizar y sintetizar 

la forma-capital. Marx va a necesitar representarse al capital antes del capital: el 

capital comercial y usurario como “proto-capitales” que todavía no constituyen un 

sujeto. Recién cuando el capital “penetre” en la producción, se constituirá, como 

sabemos, en un sujeto automático.91 Marx, nuevamente, por su propia forma lógica de 

proceder, necesita apelar a toda una serie de formas deficientes previas a la detección 

del concreto analizado como sujeto. Es por ello que no puede ver a la forma-valor como 

ya siendo capital, sino que necesita ver primero a la forma “proto-valor” como una 

simple afirmación (construida axiomáticamente), para luego encontrar a la forma-

valor como su negación, y finalmente al capital como la negación de la negación, esto 

es, re-presentado como sujeto. A su vez, así como el simple ser de Hegel es el 

presupuesto de la Idea Absoluta, tanto como la Idea Absoluta termina poniendo el ser, 

esta misma circularidad tautológica aparece en Marx, siendo la simple mercancía el 

presupuesto del capital, para luego pasar a ser la forma concreta del mismo (la 

                                                   
90 Si bien esta especificación merece un artículo aparte, cabe aquí señalar lo esencial. Mientras Engels 

reduce la dialéctica a una mera lógica de opuestos (para dimensionar las consecuencias generales de 
esta reducción, ver: GEMH: “El materialismo histórico como crítica del fetichismo de la mercancía”, en 
Síntesis, N. 1, 2025, pp. 76-77), es comprensible que se represente al modo de producción capitalista 
como la abstracta negación del modo de producción mercantil simple, esto es, como la abstracta 
negación de la ley del valor. Por su parte, Marx, al aplicar la lógica hegeliana, es capaz de reconocer la 
articulación sistemática entre las leyes inmanentes de la circulación mercantil y la producción 
capitalista. Pero, nuevamente, ello no significa que Marx no se haya representado la existencia de un 
modo de producción mercantil simple como presupuesto histórico del capitalismo.  

91 “Si en la circulación simple el valor de las mercancías, frente a su valor de uso, adopta a lo sumo la 
forma autónoma del dinero, aquí se presenta súbitamente como una sustancia en proceso, dotada de 
movimiento propio, para la cual la mercancía y el dinero no son más que meras formas” (Marx, K.: op. 
cit., p. 189, énfasis propios). Por ello observa previamente que “el valor pasa constantemente de una 
forma a la otra, sin perderse en ese movimiento, convirtiéndose así en un sujeto automático” (ibíd., p. 
188, énfasis propio). 

64



Cosic y Vivanco 

“mercancía producto del capital”).92 Tal como Hegel, Marx admite la inversión de 

contenido y forma (de allí su apropiación de la categoría hegeliana de “subsunción”). Y 

resulta sumamente llamativo, cabe repetir, que los camaradas del CICP no reparen 

críticamente en este procedimiento, porque se trata de lo que hace permanentemente 

toda forma lógica, teórica, en que se organiza la ciencia. 

En resumen, el método de Marx en “estado práctico” no hace más que evidenciar su 

carácter lógico-dialéctico, es decir, su carácter teórico, coincidiendo en gran medida 

con lo que Marx mismo decía reflexivamente sobre su propio método. De lo único que 

no fue del todo consciente (al menos teniendo en cuenta la evidencia textual 

disponible) es que su operación como “antítesis directa” del método de Hegel, no fue 

otra cosa que la aplicación de la lógica construida por Hegel. En este punto, Tony Smith 

tiene toda la razón, aunque parece lejos de reconocer sus fundamentos justamente por 

naturalizar la forma lógica.93 Según lo que acabamos de argumentar en detalle, así 

como Hegel se representó no hacer otra cosa que seguir el automovimiento de lo real 

(concebido como concepto, como concreto ideal), Marx le opuso la intuición y la 

representación como punto de partida, con el objetivo de superar esta “mistificación”; 

el resultado, sin embargo, no fue otro que re-presentarse haber logrado superar la 

representación misma, en cada caso, al sintetizar su conocimiento en el concepto del 

concreto material bajo investigación. En ambos casos, aunque de forma espejada, la 

dualidad representacional entre lo “material” y lo “ideal”, propia del conocimiento 

fetichista, se siguió reproduciendo. En ambos casos, por lo tanto, la libertad fue 

naturalizada. En Marx, la figura de la “negación de la negación” demostró cabalmente, 

una vez más, su carácter tautológico y por tanto apologético: la negación de la negación 

que constituye el socialismo94 no podía sino derivar en la representación de una 

“asociación de individuos libres”. En otras palabras, la formula hegeliana de la 

                                                   
92 “Éste [el capital], no bien ha llegado a ser capital en cuanto tal, produce sus propios supuestos 

[…] Esos supuestos que originariamente aparecían como condiciones de su devenir —y que por tanto 
aún no podían surgir de su acción como capital—, se presentan ahora como resultados de su propia 
realización, como realidad puesta por él: no como condiciones de su génesis, sino como resultados de 
su existencia. Ya no parte de presupuestos para llegar a ser, sino que él mismo está presupuesto, y 
partiendo de sí mismo, produce los supuestos de su conservación y crecimiento mismos” (Marx, K.: 
Elementos fundamentales…, p. 421, énfasis propios). 

93 En otros trabajos que están en marcha, nos proponemos avanzar sobre este aspecto, es decir, sobre 
las bases materiales, históricas, que explican la imposibilidad de Marx de superar la forma lógica. Como 
señala Rodrigo Steimberg (Steimberg, R.: “El capital y la necesidad histórica de la dialéctica hegeliana”, 
en Escorcia Romo, R. y Caligaris, G. (comps.): Sujeto capital - Sujeto revolucionario: análisis crítico del 
sistema capitalista y sus contradicciones, México, Itaca, 2019, p. 65), no puede explicarse la emergencia 
del conocimiento dialéctico apelando abstractamente al “desarrollo genérico de las fuerzas productivas 
del trabajo humano”, sino dando cuenta de la mediación históricamente específica (el desarrollo 
concreto del capital). Pero a diferencia de sus elaboraciones, aquí proponemos demostrar justamente el 
hecho de que dicha forma de conocimiento no podía emerger en la época de Hegel y Marx, sino tan solo 
“incubarse” como lógica dialéctica. 

94 “La negación de la producción capitalista se produce por sí misma, con la necesidad de un proceso 
natural. Es la negación de la negación” (Marx, K.: El capital. El proceso de producción del capital, Tomo 
I, Vol. 3, Buenos Aires, Siglo Veintiuno Editores, 2022,  p. 954). 

65



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 
 

Aufheben le permitió proyectar como superación cualitativa aquello mismo que es la 

sociedad capitalista: la primera y la última sociedad de individuos libres en nuestra 

historia.  

En definitiva, en ningún momento Marx reparó sobre el carácter fetichista de la 

forma lógico-teórica misma del proceder científico. Este reconocimiento original le 

pertenece a la Crítica Práctica. De aquí en adelante, en los próximos avances de 

nuestras investigaciones metodológicas, cabe indagar el motivo por el cual los 

camaradas recayeron en la clásica práctica marxista de hacerle decir a Marx lo que es 

de propia cosecha.  

3. Reflexiones finales 

Observamos en este trabajo que la intervención de los camaradas del CICP en la 

problemática neodialéctica procura resaltar el nervio diferencial entre la dialéctica 

hegeliana y la crítica marxiana de la economía política. En este sentido, tal diferencia 

radica en el punto de partida: mientras Hegel comienza por una abstracción total, el 

puro ser, Marx lo hace analizando una forma concreta real, la mercancía. Así, el 

despliegue ulterior de las determinaciones de la mercancía pone de manifiesto que el 

método de la crítica de la economía política se trata de la “reproducción ideal de un 

proceso real” a diferencia de la “reproducción ideal de un proceso ideal” propia de la 

lógica dialéctica hegeliana. Por ello, a diferencia de la continuidad entre Hegel y Marx 

postulada, por distintas razones, en Arthur y Smith, el CICP resalta la antítesis entre 

los métodos hegeliano y marxiano. Si en el conocimiento representacional se le impone 

al objeto una necesidad externa dictada por la construcción lógica, en la reproducción 

ideal de un proceso real se acompaña con el pensamiento el automovimiento mismo 

de un objeto hasta el punto en que nuestra propia acción demuestra ser su forma 

concreta de realizarse. 

No obstante, en el curso de exposición de nuestras investigaciones pusimos de 

manifiesto que, en el proceder mismo de Marx, la tan mentada reproducción de un 

proceso real mediante el pensamiento no tiene lugar, salvo como referencia nominal 

de un proceder conceptual. En otras palabras: los camaradas del CICP, luego de haber 

desarrollado de modo íntegramente original la reproducción dialéctica, le impusieron 

una necesidad externa al propio proceder de Marx en su crítica de la economía política. 

O dicho de otro modo: el carácter específico de la “envoltura mística” hegeliana, esto 

es, el hecho mismo de partir de una representación para luego proceder a la (ya 

mutilada) captura de lo real en su automovimiento, se replica en el análisis y la síntesis 

desplegada por Marx en su examen de la mercancía y luego del capital. Ello se expresa 

en que, como Hegel, Marx necesitó postular idealmente formas previas o “deficientes” 

para luego “llegar” al conocimiento sintético, esto es, al concepto de la forma concreta 

bajo investigación y, por tanto, a su detección como sujeto. Esto queda en evidencia 

66



Cosic y Vivanco 

cuando Marx postula la existencia de formas “degradadas” del valor como antecesores 

lógicos de la forma desarrollada, plena, expresada en el dinero como equivalente 

general; o bien, por ejemplo, cuando Marx representa la superación del capital como 

la “negación de la negación” de la individualidad abstractamente libre que, una vez 

superada la mediación indirecta mercantil, realizaría el “reino de la libertad” sobre las 

ruinas del “reino de la necesidad”.  

En efecto, argumentamos que Marx, así como pudo reconocer —con la potencia 

inusitada que ello implica— la historicidad específica que encarna el trabajo productor 

de valor, no reparó (ni podía reparar) en la historicidad del propio método científico, 

y, por tanto, el carácter fetichista de la forma teórica misma. Por ello, a pesar de 

plantear que su método era la antítesis directa del hegeliano, la crítica marxiana de la 

economía política en “estado práctico” revela que se trata de una lógica dialéctica 

aplicada al análisis de la sociedad capitalista. En este sentido, la postura de Tony Smith 

acierta en su consideración de El capital como la aplicación de la ontología hegeliana 

al estudio de las formas alienadas de nuestra vida social, aunque más no sea un acierto 

por razones equivocadas. Smith naturaliza efectivamente el conocimiento 

representacional al no reconocer su incoherencia en el hecho mismo de plantear la 

existencia de una “ontología material”: en tanto toda ontología es efecto directo del 

proceder lógico (donde el conocimiento queda representado como “gnoseología”, esto 

es, como esencialmente inmaterial), no puede ser otra cosa que una operación 

idealista. Lo “material”, aquí, participa de una representación creada a partir de la 

necesidad constructiva de la “ontología” que, externamente, introduce un nómos en el 

torbellino báquico de la conciencia inmediata. Así, en virtud de este análisis, 

sostuvimos que todos los desarrollos en torno a la crítica de la representación lógica es 

un mérito atribuible exclusivamente a los camaradas del CICP, constituyéndose en un 

aporte sin parangón en el desarrollo histórico del conocimiento científico acumulado.  

Entonces, cabe preguntarse una vez más por qué los camaradas reproducen la 

extendida operación de atribuirle a Marx desarrollos que, en realidad, son producto de 

elaboraciones suyas. ¿Se trata de un procedimiento propio de un “campo intelectual” 

que necesita apoyarse en una autoridad consagrada para obtener la legitimidad 

necesaria para poder decir algo? ¿O acaso se trata de un fenómeno que va más allá de 

las tribulaciones propias de la sociabilidad entre “marxistas”? ¿Esas mismas 

tribulaciones no son, posiblemente, sino efectos de problemas metodológicos 

sustanciales expresados en formas de acción política determinadas? Será tarea de 

nuestros próximos avances el poder dar cuenta de la necesidad históricamente 

específica de este proceder contradictorio del CICP.  

67



Referencias bibliográficas 

Arthur, C.: The new dialectic and Marx’s Capital, Leiden, Brill, 2002. 

Carlson, D.: A Commentary to Hegel’s Science of Logic, Basingstoke, Palgrave Macmillan, 2007. 

Comité Editorial: “Sobre los hombros de un gigante. La obra de Juan Iñigo Carrera como punto de 

partida para la acción política del SICAR”, en Síntesis, N. 1. 

Engels, F.: Ludwig Feuerbach y el fin de la filosofía clásica alemana, Buenos Aires, Polémica, 1975. 

— La subversión de la ciencia por el señor Eugen Dühring. “AntiDühring”, Barcelona, 

Crítica/Grijalbo, 1977. 

GEMH: “El materialismo histórico como crítica del fetichismo de la mercancía”, en Síntesis, N. 1, 2025 

Hegel, G.: Lógica, Primera Parte, Madrid, Ediciones Orbis, 1984. 

— Enciclopedia de las ciencias filosóficas en compendio, Madrid, Alianza, 2005. 

— Filosofía de la historia universal I, Buenos Aires, Losada, 2010. 

— Ciencia de la Lógica, Buenos Aires, Las Cuarenta, 2013. 

Iñigo Carrera, J.: El conocimiento dialéctico. La regulación de la acción en su forma de reproducción 

de la propia necesidad por el pensamiento, Buenos Aires, CICP, 1992. 

— El capital: razón histórica, sujeto revolucionario y conciencia, Buenos Aires, Imago Mundi, 2013. 

— “El método: de los ‘Grundrisse’ a ‘El capital’”, Documento de investigación del CICP, 2013. 

— Conocer el capital hoy. Usar críticamente El Capital, Buenos Aires, Imago Mundi, 2021. 

Lenin, V.: “Resumen del libro de Hegel Ciencia de la Lógica”, en Lenin, V.: Obras Completas, Tomo 

XLII, Madrid, Akal, 1976. 

Marx, K.: Notas marginales al “Tratado de economía política” de Adolph Wagner, México, Pasado y 

Presente, 1982. 

— Manuscritos económico-filosóficos de 1844, Buenos Aires, Colihue, 2006. 

— Contribución a la crítica de la economía política, México, Siglo XXI, 2008. 

— El capital. El proceso de producción del capital, Tomo I, Vol. 2, México, Siglo XXI, 2014. 

— Elementos fundamentales para la crítica de la economía política (Grundrisse), 1857-1858, Tomo I, 

México, Siglo XXI, 2016. 

— El capital. El proceso de producción del capital, Tomo I, Vol. 3, Buenos Aires, Siglo Veintiuno 

Editores, 2022. 

— De la crítica de la filosofía del derecho de Hegel (1843-1944), Barcelona, Gedisa, 2023. 

Millet, J.: “Descartes, Newton y Hegel sobre el método de análisis y síntesis”, en Pensamiento: revista 

de investigación e información filosófica, Vol. 41, N. 164, 1985. 

Reuten, G.: “The Interconnection of Systematic Dialectics and Historical Materialism”, en Historical 

Materialism, N. 7, 2000. 

Robles Báez, M. y Ortiz Cruz, E.: “Introducción”, en Robles Báez, M. (comp.): Dialéctica y capital. 

Elementos para la reconstrucción de la crítica de la economía política, Buenos Aires, Razón y 

Revolución, 2014. 

Rubin, I.: Ensayo sobre la teoría marxista del valor, México, Pasado y Presente, 1977. 

Scattolini, N.: La Nueva Dialéctica y la lógica del capital, Córdoba, Universidad Nacional de Córdoba, 

2016. 

Smith, T.: The logic of Marx’s Capital. Replies to hegelian criticisms, Albany, Suny Press, 1990.  

Starosta, G., y Caligaris, G.: Trabajo, valor y capital. De la crítica marxiana de la economía política al 

capitalismo contemporáneo, Bernal, Universidad Nacional de Quilmes Editorial. 

Starosta, G.: Marx’s Capital, Method and Revolutionary Subjectivity, Leiden, Brill, 2015. 

Steimberg, R.: “El capital y la necesidad histórica de la dialéctica hegeliana”, en Escorcia Romo, R. y 

Caligaris, G. (comps.): Sujeto capital - Sujeto revolucionario: análisis crítico del sistema 

capitalista y sus contradicciones, México, Itaca, 2019. 

68



El materialismo histórico como crítica del fetichismo de la mercancía  

 

GEMH1 

 

Acaso pudiera decirse con la misma razón que el capítulo 

acerca del carácter de fetiche de la mercancía contiene todo el 

materialismo histórico, todo el autoconocimiento del 

proletariado en cuanto conocimiento de la sociedad capitalista 

(y de las sociedades anteriores como estadios previos de ella) 

Gyorgy Lukács 

 

En este artículo se propone una discusión sistemática acerca del vínculo entre la 

crítica de la economía política y el materialismo histórico, procurando poner de relieve 

que la reproducción acabada de las determinaciones materiales por las que la historia 

natural toma forma concreta en la historia humana, constituye el punto de partida más 

potente para la crítica del fetichismo de la mercancía. Así, se sostiene que el desarrollo 

de una crítica de la economía política que abstrae de ella la pregunta por el 

materialismo histórico desmantela toda su potencialidad revolucionaria. Y, en sentido 

inverso, se advierte que, en caso de llevarse a cabo el desarrollo del materialismo 

histórico sin asumir su nexo inmanente con la crítica de la economía política, este se 

transformará, bajo la forma de su negación, en una apología más del modo de 

producción capitalista. 

Para abordar esta tarea es imperativo sumergirse en la historia de la interrelación 

entre estas dos “dimensiones” del proyecto marxiano, desde su concepción inicial en 

las obras de Karl Marx y Friedrich Engels, hasta las manifestaciones de su 

desencuentro en el marxismo clásico, occidental y contemporáneo. En este sentido, 

una vez que se han establecido los límites de este valioso conocimiento social 

acumulado, se evidencia la necesidad de reproducir por nosotros mismos las 

determinaciones de la materia en todas sus mediaciones histórico-naturales, 

abarcando desde sus formas inorgánicas simples hasta la vida humana, su forma 

concreta más desarrollada y compleja. En esta reproducción real de un proceso real, 

descubriremos, paso por paso, las determinaciones generales de la producción social 

precapitalista: su modo específico de producir y reproducir la vida material. Se advierte 

que el estado actual del conocimiento científico sobre las determinaciones sociales, 

                                                           
1 Grupo de Estudios en Materialismo Histórico. Director: Ángel Vivanco. Investigadores/as: Jesús 

Campos, Ramiro Cartelli, Nicolás Cosic, Jenny Gan Victoria, Roberto Noguera y Ángelo Sánchez. 
Colaboradores/as: Adolfo Betancourth, Martín González, Felipe León, Arturo Moreno Kopp y Luciano 
Malvicini Di Lázzaro. Contacto: gemh.sicar@gmail.com. 

69



 GEMH 

aferrado a las ilusiones de la representación lógica, no hizo más que detenerse en las 

apariencias y mutilar, a su vez, el reconocimiento de la unidad del metabolismo social. 

Sin embargo, la finalidad de la presente investigación no se limita a la mera 

destrucción de los presupuestos idealistas del conocimiento acumulado. Nutridos por 

las potencias de la Crítica Práctica, desarrollaremos una reproducción original de las 

determinaciones del precapitalismo, a partir de exponer la cualidad históricamente 

específica que determina aquello que denominaremos como modo de producción de 

vínculos de dependencia, o más sintéticamente aún, modo de producción donativo. Al 

discutir con las abstracciones de la teoría e historiografía marxistas, en particular, y de 

las ciencias sociales, en general, se demostrará que el materialismo histórico, en tanto 

forma concreta de la crítica de la economía política, supera toda aproximación 

fetichista sobre las determinaciones de la materia y abre frentes de investigación 

radicalmente novedosos, entre los que se destacan: a) la crítica del fetichismo de la 

mercancía precapitalista, b) la crítica de la proyección transhistórica de las clases 

sociales y la explotación como formas económicas y, por último, c) la crítica del 

concepto de “transición” entre modos de producción. Resulta evidente la necesidad de 

llevar a cabo una exploración exhaustiva de las determinaciones de la historia natural 

como síntesis capaz de superar la fragmentación disciplinar predominante en la 

actualidad. Porque, si el conocimiento científico de la historia humana estuviera 

condenado a emanciparse de la materia, la transformación de la sociedad actual en una 

sociedad basada en el reconocimiento pleno de todas nuestras determinaciones —el 

socialismo o el comunismo— estaría destinado a la imposibilidad.  

1. Los últimos avances de la crítica de la economía política y los nuevos 

desafíos del materialismo histórico 

a) El abismo de los fundamentos 

Tal como el mismo Marx lo ha sintetizado de forma explícita, el descubrimiento de 

las leyes generales de la historia humana ha sido fruto de la reorientación de su 

investigación hacia la crítica de la economía política (CEP).2 En este nuevo enfoque 

revolucionario, el desarrollo de las fuerzas productivas del trabajo —cualidad que 

distingue genéricamente al ser humano, como ser social, del resto de los seres vivos— 

fue reconocido como el contenido que explicaría la necesidad de las transformaciones 

económicas, las cuales determinarían, a su vez, las mutaciones históricas de “las formas 

jurídicas, políticas, religiosas, artísticas o filosóficas, en suma, ideológicas”3 de la 

sociedad. Nacía así el materialismo histórico.  

                                                           
2 Marx, K.: Contribución a la crítica de la economía política, México, Siglo Veintiuno Editores, 2008, 

pp. 3-8. 
3 Marx, K.: op. cit., p. 5. 

70



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

Por supuesto, y como no podía ser de otro modo, el marxismo tradicional invirtió 

los términos.4 La CEP habría sido, en lo esencial, la “aplicación” del materialismo 

histórico al estudio de la sociedad contemporánea.5 De allí en adelante, las diversas 

lecturas de esta relación se fueron ramificando y ajustando a la necesidad de cada 

intérprete, y no demoraron mucho en aparecer los rechazos críticos del marxismo 

clásico. En este sentido, más allá de las innumerables versiones matizadas, las dos 

interpretaciones críticas más contundentes pueden ser caracterizadas por su 

oposición: o bien la CEP fue un “desvío” del materialismo histórico, que habría caído 

en la “trampa” de las categorías de la “economía burguesa”,6 o bien el materialismo 

histórico fue una desfiguración fetichista de los principios de la CEP.7  

Dejando a un lado la evidencia textual de Marx en referencia a su propio derrotero, 

nos interesa aquí focalizar en algunos aspectos de su obra madura que permiten 

iluminar ciertos problemas nodulares y transversales tanto en lo que respecta a estas 

dos interpretaciones contrapuestas como a la lectura del marxismo tradicional. Dichos 

problemas giran, como veremos, en torno a un solo eje común: el descubrimiento de 

Marx del “secreto” del fetichismo de la mercancía. Y es que aquí reside la clave, a 

nuestro entender, de por qué únicamente la CEP puede fundamentar la necesidad del 

desarrollo del materialismo histórico.  

Como sabemos, en El capital, Marx se pregunta por la necesidad generalizada en el 

modo de producción capitalista de la existencia de las mercancías, de valores de uso 

portadores de valor, esto es: objetos capaces de equipararse como equivalentes en 

determinadas cantidades e intercambiarse entre sí. ¿De dónde brotaba ese atributo de 

la cambiabilidad? Los economistas de su época parecían tener la respuesta: la causa de 

este fenómeno era el trabajo humano. Si las mercancías se intercambian, sostenían, es 

porque son productos del trabajo. Sin embargo, si bien la economía política clásica 

apuntó en la dirección correcta, estaba lejos todavía de poder explicar el fenómeno. No 

sólo le faltaba penetrar analíticamente en las características materiales del trabajo 

humano en cuanto tal, sino que demostraba su impotencia para reconocer la forma 

histórica específica en que dicho trabajo se organiza para que sus productos precisen 

                                                           
4 Nos referimos aquí al “marxismo clásico” ya delineado por Anderson, P.: Consideraciones sobre el 

marxismo occidental, México, Siglo XXI, 1987, pp. 9-34.  
5 Acha, O.: Marxismo e historia: deconstrucción y reconstrucción del materialismo histórico, 

Buenos Aires, Prometeo, 2023. 
6 Como veremos, esta fue la posición interpretativa de los principales exponentes del materialismo 

cultural británico (Edward P. Thompson y Raymond Williams) y de muchos de sus seguidores.  
7 Nos referimos aquí a toda una serie de corrientes marxistas que vienen surgiendo paulatinamente 

desde los años 1970 —pero con mayor ímpetu desde la década de 1990— hasta la actualidad. Dichas 
corrientes terminaron constituyendo lo que denominaremos como “problemática neodialéctica”. 
Caracterizaremos esta tendencia en los próximos apartados. 

71



 GEMH 

tomar la forma de valor.8 No bastaba con reconocer “la existencia misma de la división 

social del trabajo”. Como señala Marx,  

En la comunidad paleoíndica el trabajo esta[ba] dividido socialmente, sin que por ello 

sus productos se transformen en mercancías. O bien, para poner un ejemplo más 

cercano: en todas las fábricas el trabajo está dividido sistemáticamente, pero esa división 

no se halla mediada por el hecho de que los obreros intercambien sus productos 

individuales. Sólo los productos de trabajos privados autónomos, recíprocamente 

independientes, se enfrentan entre sí como mercancías.9 

Marx descubría así, finalmente, las determinaciones esenciales de ese objeto tan 

cotidiano —aunque absolutamente enigmático— como lo es la mercancía. Tal como lo 

sintetiza Juan Iñigo Carrera [de aquí en adelante JIC], sólo el producto del trabajo 

abstracto socialmente necesario hecho de manera privada e independiente es 

portador de valor.10 Pero no se trata aquí de un descubrimiento científico más, 

restringido al terreno delimitado de la ciencia económica, sino del reconocimiento 

concreto de aquello que en la lógica dialéctica hegeliana aparecía todavía en abstracto, 

como un principio filosófico: la identidad de sujeto y objeto. Marx reconoció que el 

objeto, en este caso, la mercancía, no era nada ajeno a nuestra propia subjetividad, sino 

ella misma. Puso así de manifiesto, por primera vez en la historia, que la mercancía —

y más concretamente, el capital— es actualmente nuestra propia relación social, y más 

aún: es aquello que determina nuestra propia conciencia y voluntad. O más 

estrictamente todavía: la mercancía es nuestra propia conciencia y voluntad 

enajenadas.11 

A partir del descubrimiento del contenido del fetichismo de la mercancía, y su forma 

desarrollada como enajenación del trabajo en el capital, la CEP demostró constituirse 

realmente en el inicio de la crítica necesaria a toda división disciplinar del 

conocimiento científico como acción política revolucionaria. El sentido 

eminentemente político de esta crítica fue explicitado una y otra vez por Marx, y sólo 

el hallazgo del trabajo enajenado puede comenzar a explicar ese impulso científico de 

investigar todas sus determinaciones con el objetivo de regularlo conscientemente, es 

decir, de superarlo.12 Lejos de ser una investigación restringida a la “economía 

                                                           
8 Marx, K.: El capital, Tomo I, Vol. 1, Buenos Aires, Siglo Veintiuno Editores, 2021, pp. 51-57.  
9 Ibíd., p. 52.  
10 Iñigo Carrera, J.: Conocer el capital hoy. Usar críticamente El Capital, Vol. 1, Buenos Aires, Imago 

Mundi, 2021. 
11 “Para vincular esas cosas entre sí como mercancías, los custodios de las mismas deben relacionarse 

mutuamente como personas cuya voluntad reside en dichos objetos, de tal suerte que el uno, sólo con 
acuerdo de la voluntad del otro, o sea mediante un acto voluntario común a ambos, va a apropiarse de 
la mercancía ajena al enajenar la propia” (Marx, K.: op. cit., p. 103, énfasis agregados). 
 

12 “[El] comunismo es, en cuanto naturalismo pleno = humanismo; en cuanto humanismo pleno = 
naturalismo; es la verdadera solución del conflicto que el hombre sostiene con la naturaleza y con el 
propio hombre; la verdadera solución de la pugna entre existencia y esencia, entre objetivación y 
autoconfirmación, entre libertad y necesidad, entre individuo y género. Es la solución del enigma de la 
historia, y se sabe a sí mismo como tal solución” (Marx, K.: Manuscritos económico-filosóficos de 1844, 

72



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

capitalista” y su desarrollo, nos pone frente al hecho de que lo que está en juego aquí 

es el conocimiento pleno de todas las formas reales: no sólo desborda la “esfera” 

económica, exigiendo la comprensión inmanente de las formas políticas, jurídicas, 

ideológicas, psíquicas, etc., sino que asume la tarea de investigar todas las 

determinaciones históricas que se condensan en la mercancía, incluidas, por 

supuesto, las de la “historia natural”, en tanto la mercancía demuestra ser la síntesis 

de nuestro metabolismo con aquello que se conoce abstractamente como 

“naturaleza”.13  

En contraposición absoluta a lo que plantearía el althusserismo casi cien años 

después, el descubrimiento de las determinaciones del valor y sus formas, expuestas 

en El capital, no era sino el clímax del proyecto de investigación iniciado por el “joven 

Marx”. Desde aquella cima alcanzada se iluminaba claramente el camino que condujo 

a la conquista de lo que Althusser denominó —en su apología esotérica del 

                                                           
Ciudad Autónoma de Buenos Aires, Colihue, 2015, p. 142). La mediación descubierta por Marx y que 
constituye dicha solución es clara: 

La industria es la relación histórica real de la naturaleza y, por ende, de las ciencias naturales, 
con el hombre; si es concebida, pues, como revelación exotérica de las capacidades esenciales del 
hombre, también es comprendida la esencia humana de la naturaleza, o la esencia natural del 
hombre; por ello, las ciencias naturales pierden su orientación abstractamente material, o, antes 
bien, idealista, y la base de las ciencias humanas se convierte –como ha llegado a serlo ya ahora, 
aunque en una forma alienada– en base de la vida realmente humana […] La historia toda es la 
historia de preparación y desarrollo del proceso por el cual el ‘hombre’ se convierte en objeto de 
la conciencia sensorial y la necesidad del ‘hombre en cuanto hombre’ se convierte en necesidad. 
La historia misma es realmente una parte de la historia natural del devenir hombre de la 
naturaleza. Las ciencias naturales subsumirán luego las ciencias humanas, del mismo modo en 
que las ciencias humanas subsumirán las ciencias naturales: habrá una única ciencia (ibíd., pp. 
151-152).  

Cabe preguntarse cómo fue posible que Marx sintetice las determinaciones históricas del 
conocimiento objetivo como autoconocimiento de la naturaleza, a tal punto de hacer un pronóstico que 
—si bien en nuestros días cobra cada vez más sentido frente a la crisis crónica del carácter teórico-
disciplinar de la ciencia (Iñigo Carrera, J.: El capital: razón histórica, sujeto revolucionario y 
conciencia, Buenos Aires, Imago Mundi, 2013, pp. 237-285)— a todas luces marchaba a contracorriente 
del desarrollo inmediato de la producción científica de su tiempo. Como sabemos, el siglo XIX (con 
especial énfasis en el terreno del conocimiento de las determinaciones sociales) va a ser un momento 
bisagra en la división, subdivisión y profesionalización del trabajo científico. Para comenzar a indagar 
en esta pregunta, resultan de vital interés las observaciones del GCEP en torno a la subjetividad 
productiva de Marx (GCEP: “Crítica del concepto de clase obrera en El Capital de Karl Marx. 
Investigación sobre las determinaciones más simples de la subjetividad revolucionaria”, en Síntesis, N. 
1, 2025. pp. 162-163). 

13 Habiendo descubierto a la industria como la autoconciencia de la naturaleza y la mercancía-capital 
como nuestra propia conciencia enajenada, el nexo inmanente de todas las determinaciones de lo real 
quedaba absolutamente demostrado: “Puede verse que la historia de la industria y la existencia objetiva 
que ha asumido la industria es solo el libro abierto de las capacidades esenciales del hombre, es la 
psicología humana sensorialmente disponible, que hasta ahora no ha sido concebida en relación con la 
esencia del hombre, sino siempre solo en una relación externa de utilidad, porque —en la medida en que 
se movía solo en el marco de la alienación— solo se sabía interpretar la existencia universal del hombre, 
la religión, o la historia en su esencia abstracta y universal, como política, arte, literatura, etc., en cuanto 
realidad de las capacidades humanas esenciales y en cuanto actos genéricos del hombre. En la industria 
corriente, material […] tenemos ante nosotros, bajo la forma de objetos sensoriales, ajenos, útiles, bajo 
la forma de la alienación, las capacidades esenciales del hombre objetivadas” (Marx, K.: op. cit., p. 150).  

73



 GEMH 

fragmento14— como “continente de la Historia”. En primer lugar, porque los términos 

de “base económica” y “superestructura”, tan explotados por el filósofo francés, 

sintetizaban metafóricamente el resultado esencial alcanzado hasta entonces por Marx 

a lo largo de sus estudios sobre la enajenación del trabajo, esto es: el hecho de que las 

formas ideológicas de conciencia son la expresión de la contradicción del trabajo 

consigo mismo, y que sus mutaciones responden unilateralmente a dicho contenido: 

La moral, la religión, la metafísica y cualquier otra ideología y las formas de conciencia 

que a ellas corresponden pierden, así, la apariencia de su propia sustantividad. No tienen 

su propia historia ni su propio desarrollo, sino que los hombres que desarrollan su 

producción material y su intercambio material cambian también, al cambiar esta 

realidad, su pensamiento y los productos de su pensamiento. No es la conciencia la que 

determina la vida, sino la vida la que determina la conciencia.15  

Ya en los inicios de la CEP, Marx descubría que si nunca “suena jamás la hora 

solitaria de la ‘última instancia’” de la economía,16 es porque no existe tal “última 

instancia”, sino que todas las instancias humanas son el desarrollo de la economía 

misma: cada una de ellas es su expresión inmanente,17 “no tienen su propia historia”. 

Más aún, como si no fuera demasiado, se ponía así de manifiesto que no existe ningún 

otro “continente” que no sea el de la historia:18 ni la abstracta dimensión psíquica, ni 

la abstracta dimensión física.19 Y aun así, frente a semejante revolución científica, el 

marxismo, como necesidad del capital, no pudo evitar convertirse en una nueva 

ideología. La esencia del problema ya la especificó Marx con suma claridad: 

El descubrimiento científico ulterior de que los productos del trabajo, en la medida en 

que son valores, constituyen meras expresiones, con el carácter de cosas, del trabajo 

humano empleado en su producción, inaugura una época en la historia de la evolución 

humana, pero en modo alguno desvanece la apariencia de objetividad que envuelve a los 

atributos sociales del trabajo. Un hecho que sólo tiene vigencia para esa forma particular 

de producción […] tanto antes como después de aquel descubrimiento se presenta como 

igualmente definitivo ante quienes están inmersos en las relaciones de la producción de 

mercancías, así como la descomposición del aire en sus elementos, por parte de la 

ciencia, deja incambiada la forma del aire en cuanto forma de un cuerpo físico.20  

En otras palabras, por más conocimiento científico que uno tenga del fetichismo de 

la mercancía, eso no modifica en nada el hecho de que su relación social sigue 

existiendo bajo la forma de un objeto que determina su conciencia. Por el contrario, 

                                                           
14 De Ípola, E.: Althusser, el infinito adiós, Buenos Aires, Siglo Veintiuno Editores, 2007.  
15 Marx, K, y Engels, F.: La ideología alemana, Madrid, Akal, 2014, p. 21. 
16 Althusser, L.: La revolución teórica de Marx, México, Siglo XXI, 2021, p. 93. 
17 Marx, K.: op. cit., pp. 142-143. 
18 “Reconocemos solamente una ciencia, la ciencia de la historia” (Marx, K. y Engels, F.: La ideología 

alemana, Buenos Aires, Santiago Rueda Editores, 2005, p. 676).  
19 Althusser, L.: "La filosofía: arma de la revolución", en Althusser, L. y Balibar, E.: Para leer El 

capital, México, Siglo XXI, 2004, p. 8. 
20 Marx, K.: El capital…, p. 91. 

74



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

representarse que la toma de conciencia del carácter fetichista de la producción 

mercantil implica la superación de la conciencia enajenada, constituye la expresión 

más extrema de la reproducción del fetichismo.21 Y es aquí donde debemos volver a 

nuestro punto: la forma en que el marxismo se fue enfrentando históricamente a dicho 

descubrimiento y el modo en que reinterpretó en cada caso la relación entre la CEP y 

el materialismo histórico a la medida de las necesidades del capital. Volvamos a 

observar con más detalle las tres posiciones ya señaladas. 

En el caso del marxismo tradicional, como hemos dicho, se puede advertir una clara 

inversión de los términos. En las obras de los principales referentes teóricos marxistas 

de la II Internacional, el problema del fetichismo de la mercancía —más allá de algunas 

referencias formales aisladas— brilló por su ausencia. En un momento donde la clase 

obrera europea se estaba organizando como nunca antes para defender sus intereses y 

demostraba, entre fines del siglo XIX y principios del XX, su profundo poderío político 

en la lucha de clases, la cuestión del fetichismo era considerada como un problema 

menor, o bien, en el peor de los casos, como pura escolástica. La clase obrera estaba 

verificando “en la práctica” las verdades científicas del materialismo histórico.22 El 

análisis de la economía capitalista y su desarrollo podía ser considerado como un 

elemento subsidiario de esta teoría global de la historia humana. De este modo, “el 

énfasis puesto sobre las condiciones económicas”, señalaría Karl Kautsky, era “un 

corolario necesario de la concepción materialista de la historia”.23 En palabras de 

Gueorgui Plejánov, lejos de ser su crítica absoluta, lo de Marx fue una “contribución a 

la economía política”, que no era “otra cosa que una parte integrante de la doctrina 

denominada materialismo histórico”,24 la cual superaba finalmente el “fetichismo de 

los economistas”.25 

Desde la óptica marxista de la II Internacional, entonces, el movimiento obrero 

organizado estaba tomando su destino político en sus propias manos, a tal punto que 

en 1914 se declaraba la guerra a sí mismo. Aquellos que apelaron a la “traición” de los 

oportunistas socialdemócratas para explicar esta paradójica carnicería, no dejaron de 

reproducir los mismos presupuestos: Marx le habría prestado “servicios 

imperecederos” a la “economía política teórica”,26 a partir de la “enorme conquista del 

pensamiento científico” que significaba el materialismo histórico (fundado, a su vez, 

                                                           
21 Cabe aclarar, desde ya, que no estamos diciendo que Marx no haya caído en esta mistificación del 

proceder científico; de hecho, este artículo pretende constituirse en una evidencia sistemática en este 
sentido. 

22 Kautsky, K.: Les trois sources du marxisme. L’oeuvre historique de Marx, París, Spartacus–
Cahiers mensuels, 1969, pp. 5-39. 

23 Kautsky, K.: Orígenes y fundamentos del cristianismo, Buenos Aires, El Cid editor, 1974, p. 8.  
24 Plejanov, G.: Obras escogidas, Tomo I, Buenos Aires, Editorial Quetzal, 1964, p. 410. 
25 Ibíd., p. 622. 
26 Luxemburgo, R.: La acumulación del capital. Estudios sobre la interpretación económica del 

imperialismo, Madrid, Cenit, 1933, p. 5. 

75



 GEMH 

en la filosofía del materialismo dialéctico).27 El problema, entonces, no eran las armas 

teóricas, sino la forma de usarlas: las tácticas y estrategias en el terreno de la lucha de 

clases. El verdadero obstáculo para la construcción del socialismo lo constituían los 

capitalistas, los terratenientes y los traidores de clase.  

Es inevitable reparar aquí en la matriz engelsiana subyacente tanto en los referentes 

marxistas de la II Internacional como en las figuras dominantes de la naciente 

Komintern. En primer lugar, la síntesis de Engels avaló la pretensión de universalidad 

de la teoría marxista, desde la dialéctica de la naturaleza hasta la dialéctica del capital, 

pasando por la dialéctica de la historia. En segundo lugar, su formalización lógico-

histórica de El capital, borró del mapa las determinaciones de la primera sección del 

Tomo I, referidas precisamente a la investigación del valor como nuestra relación 

social. Desde esta interpretación, en toda esta primera sección Marx se estaría 

refiriendo a las determinaciones de un estadio histórico superado: el ficticio “modo de 

producción mercantil simple”.28 El problema del trabajo enajenado quedaba atrás, 

incluso cronológicamente; el centro de la escena lo ocupaba el dominio de la clase 

capitalista y su opresión sobre la clase obrera. Por último, los términos de “autonomía 

relativa” y “determinación económica en última instancia”, incrustados por Engels en 

la metáfora arquitectónica de base y superestructura,29 desfiguraron completamente el 

sentido mismo de la determinación y habilitaron cada vez más los análisis 

politicistas.30 Lenin lograría la síntesis más plena de esta matriz: si la ley del valor fue 

“quebrantada” en la “fase superior del capitalismo”,31 los nexos entre la forma-Estado 

y los descubrimientos de Marx expuestos en la primera sección de El capital, podían 

ser completamente ignorados. El Estado, como forma transhistórica, podía ser 

concebido ahora, y sin lugar a dudas, como una “herramienta” de la clase dominante.32 

Como un instrumento externo, podía ser tomado en sus manos por la clase obrera para 

“construir” el socialismo. Un Estado socialista era posible: la doctrina del materialismo 

histórico había nacido justamente para fundamentarlo. 

                                                           
27 Lenin, V.: The three sources and three component parts of Marxism, Vol. 1, Foreign Languages 

Press, 1977; Materialismo y empiriocriticismo, Montevideo, Ediciones Pueblos Unidos, 1948, p. 371.  
28 Engels, F.: “La Contribución a la crítica de la economía política de Karl Marx”, en Marx, K.: 

Contribución a la crítica de la economía política, Buenos Aires, siglo xxi editores, 2016; Arthur, C.: 
“Against the Logical-Historical Method: Dialectical Derivation versus Linear Logic”, en Moseley, F. y 
Campbell, M.: New Investigations on Marx’s Method, Nueva Jersey, Humanities Press, 1997; Robles 
Báez, M.: “La influencia del método lógico-histórico de Engels en las interpretaciones sobre el objeto de 
la sección primera de El capital de Marx: crítica y propuesta”, en Economía: Teoría y Práctica, N. 11, 
1999.  

29 Engels, F.: “De Engels a Konrad Schmidt, 5 de agosto de 1890”, “De Engels a J. Bloch, 21 de 
septiembre de 1890” y “De Engels a Konrad Schmidt, 27 de octubre de 1890”, en Marx, K. y Engels, F.: 
Correspondencia, Buenos Aires, Cartago, 1973; Rochabrún, G., “Base y superestructura en el ‘Prefacio’ 
y en El capital”, en Batallas por la teoría. En torno a Marx y el Perú, Lima, IEP, 2007, p. 126.  

30 Carr, E.: 1917. Antes y después (La revolución rusa), Madrid, Sarpe, 1985. 
31 Lenin, V.I.: Obras Completas: Vol. XXIII, Buenos Aires, Cartago, 1970, p. 325. 
32 Lenin, V.I.: El Estado y la revolución, Buenos Aires, Anteo, 1975.  

76



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

b) El hundimiento de la metáfora 

Con la consolidación de la III Internacional y el ascenso del estalinismo, la 

codificación marxista-leninista del materialismo histórico logró invertir 

completamente las determinaciones de la conciencia, al caracterizar el corazón de su 

propia experiencia histórica —la URSS— como “socialismo realizado”. Ahora, la 

combinación entre capitalismo monopolista de Estado y la dictadura del proletariado 

convertía al valor, la mercancía y el dinero en puras “formalidades”, meras “unidades 

de cálculo” sometidas a la conciencia y voluntad libres de la clase obrera soviética.33 

Por esta vía, quienes como Isaak Rubin,34 Gyorgy Lukács35 y Yevaguenis Pashukanis36 

pretendieron revitalizar la pregunta por la enajenación de la conciencia en la mercancía 

fueron acusados de idealistas reaccionarios o directamente perseguidos y fusilados. 

Esto es, la unidad del asalto al Estado zarista y la centralización del capital en manos 

de la clase obrera soviética enterró la problemática del fetichismo de la mercancía, y 

con ella a todo aquel que se enfrentara a la determinación objetiva de su propia 

subjetividad. Con la eliminación de los terratenientes y la clase capitalista, ahora 

debían sublimarse las evidencias empíricas de todas las formas del capital: sus 

expresiones jurídicas como la propiedad personal y pública, la ciudadanía, el Partido, 

el Estado, la Constitución Nacional; sus expresiones ideológicas como los valores de la 

libertad y la igualdad y, sobre todo, por supuesto, su contenido económico: la 

circulación generalizada de mercancías, el dinero y el trabajo asalariado, y, por tanto, 

la explotación más descarnada y la represión de la clase obrera sobre sí misma.37  

 Ante los horrores de la experiencia soviética, tan sólo algunos “marxistas 

occidentales” pudieron darse el lujo de volver a prestar atención al problema del 

trabajo enajenado.38 Pero no para lograr explicar el rumbo necesario de la primera 

                                                           
33 Bujarin, N.: Teoría económica del período de transición, Córdoba, Pasado y Presente, 1972, pp. 23 

y 55; Preobrazhenski, E.: La nueva economía, Barcelona, Ariel, 1970, pp. 130 y 190; Academia de 
Ciencias de la URSS: Manual de Economía Política, Buenos Aires, Editorial Fundamentos, 1962; Stalin, 
J.: Acerca del marxismo en la lingüística, Montevideo, Instituto Cultural Uruguayo-Soviético, 1950. 

34 Rubin, I.: Ensayos sobre la teoría del valor de Marx, Buenos Aires, Marat, 2022.  
35 Lukács, G.: Historia y conciencia de clase. Estudios de dialéctica marxista, Buenos Aires, 

Ediciones RyR, 2013.  
36 Pashukanis, E.: Teoría general del derecho y marxismo, Barcelona, Labor, 1976. 
37 Iñigo Carrera, J.: op. cit., pp. 125-136. 
38 Las explicaciones más destacadas sobre las causas históricas que hicieron posible el surgimiento 

del marxismo occidental no pudieron eludir la seductora apelación al politicismo abstracto del 
marxismo tradicional (Jay, M.: Marxism and Totality: the adventures of a concept from Lukács to 
Habermas, Berkeley, University of California Press, 1984; Anderson, P.: op. cit., pp. 70-86). Según Perry 
Anderson, esta tendencia surgió durante el período de entreguerras (1918-1939), cuando un sector de 
intelectuales marxistas de la Mitteleuropa, inmerso en un clima de derrotas políticas —el fracaso de la 
revolución mundial, el ascenso del estalinismo y el fascismo—, propuso una revisión total de la herencia 
marxista para fundar una nueva política revolucionaria liberada de los diversos “reduccionismos” de la 
II y III Internacional. Según el historiador inglés, los marxistas occidentales nunca superaron el clima 
de la derrota. Es más: la derrota se transformó en el presupuesto no explicitado de todas sus 
producciones. Por estos motivos, se generó un tipo de producción intelectual encerrada en el ámbito 
universitario, totalmente desvinculada de las masas y del movimiento concreto de la lucha de clases. Los 

77



 GEMH 

experiencia histórica de una dictadura obrera por su enajenación en el capital, sino 

para condenarla y extremar aún más la naturalización de la conciencia libre39 —o bien, 

en los casos más pesimistas, para poner en duda la posibilidad misma del socialismo 

como superación de la enajenación.40 Así como la III Internacional había acusado de 

“deterministas/economicistas” a sus predecesores socialdemócratas, los marxistas 

occidentales necesitaron hacer lo suyo con la ortodoxia estalinista. El problema todavía 

no residía en el materialismo histórico en cuanto tal —aunque debía ser aderezado con 

viejas y nuevas hierbas filosóficas—, sino en su confusión con las ciencias de la 

naturaleza. Se quebraba así la matriz engelsiana.41 El marxismo debía superar la 

“reificación” del “positivismo burgués”, recuperando el nexo de Marx con Hegel, 

profundizando así en el problema metodológico. Irónicamente, la rehegelianización 

del materialismo histórico terminó por rechazar la “totalidad inmanente” de sujeto y 

objeto, esto es, del ser humano con la naturaleza.42 La imagen arquitectónica que 

                                                           
dilemas filosóficos —con especial énfasis en el fenómeno de la alienación y la problemática 
metodológica— y las cuestiones estéticas y culturales reemplazaron la discusión acerca de los problemas 
estratégicos para la toma del poder. Así, para Anderson, todos estos nuevos marxistas terminaron 
reemplazando el socialismo científico de Marx por un socialismo melancólico, y al pensador marxista —
que escribía en las trincheras de la lucha de clases— por las almas bellas que concebían la tarea 
intelectual como una mera crítica de la cultura (ibíd., pp. 118-131). 

No obstante, el llamado andersoniano a un “retorno” al marxismo clásico, esa tradición intelectual 
que pensaba la “situación concreta” y que, por tanto, estaba especialmente dispuesta a integrar el 
análisis económico como momento primario en sus desarrollos, no pudo evitar la recaída en la misma 
inversión que denunciaba. Para criticar a los marxistas occidentales, no apeló siquiera a los desarrollos 
del marxismo clásico que se figuraba, sino únicamente a los mismos principios de la tradición que 
pretendía superar. Anderson no se propuso en ningún momento explicar el marxismo occidental desde 
las determinaciones de la base económica, sino que se dispuso a enumerar toda una serie de fenómenos 
superestructurales como “causas” tautológicas de un fenómeno superestructural. En esencia, la derrota 
política explicaba la derrota ideológica, la cual a su vez explicaba las nuevas derrotas políticas. En otras 
palabras, Andersón procedió en los mismos términos en que definió al marxismo occidental, esto es, de 
manera contraria al marxismo clásico que él creyó encontrar: en lugar de explicar la conciencia a partir 
del ser social, pretendió explicar el ser social a partir de la conciencia. Para indagar sobre las bases 
técnicas del capital que permitieron esta inversión ideológica, tanto como la de la II y III Internacional, 
ver: Iñigo Carrera, J.: op. cit., caps. 1 y 2.  

39 Korsch, K.: Marxismo e filosofía, Río do Janeiro, Editora UFRJ, 2008, pp. 156-157; Goldmann, L.: 
Lukács y Heidegger: hacia una filosofía nueva, Buenos Aires, Amorrortu, 1977, pp. 76-79; Marcuse, H.: 
Eros y civilización, Madrid, Altaya, 1983, pp. 126-127; Sartre, J. P.: Crítica de la razón dialéctica, 
Buenos Aires, Losada, 1963, p. 155 y Bloch, E.: El principio esperanza, Madrid, Aguilar, 1983, p. 509.  

40 Adorno, T. y Horkheimer, M.; Dialéctica de la Ilustración, Madrid, Trotta, 1998; Adorno, T.: 
Dialéctica Negativa, Madrid, Taurus, 1975, pp. 374-376; Minima moralia. Reflexiones desde la vida 
dañada, Madrid, Taurus, 2001, p. 179; Marcuse, H.: op. cit., p. 48.  

41 Frente al infantilismo del marxismo occidental de querer ver en Engels al Judas de esta historia, 
cabe aclarar que el rechazo de la pretensión de universalidad absoluta del método dialéctico en Marx es 
únicamente posible si se censura su lectura (Piedra Arencibia, R.: “Dos vidas, un pensamiento. Acerca 
de la relación Marx-Engels”, en Martínez, O. (coord.): Friedrich Engels. Dialéctica, naturaleza y crítica 
de la economía política, Lima, Editorial Ande, 2020, pp. 23-58). Muy por el contrario, podemos decir 
que Engels más bien suavizó dicha pretensión, haciéndola digerible para la división y autonomización 
disciplinar del siglo XIX (que se profundizaría, como sabemos, en la siguiente centuria). El método de 
Marx y sus investigaciones, en lugar de dirigirse a la abolición de las disciplinas científicas, habrían sido 
según Engels un aporte para el desarrollo de las mismas (Engels, F.: Anti-Dühring. La revolución de la 
ciencia por el señor Eugen Duhring, México, Grijalbo, 1968; Engels, F.: El origen de la familia, la 
propiedad privada y el Estado, Bogotá, Panamericana Editorial, 1996). 

42 Lukács, G.: Para uma ontologia do ser social, Maceió, Colectivo Veredas, 2018, p. 227; Gramsci, 
A.: Notas sobre Maquiavelo, sobre la política y sobre el Estado moderno, Madrid, Nueva Visión, 1980, 

78



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

brindaba la metáfora de base-superestructura ya no sólo perdía el sentido de la 

determinación, sino que ahora se figuraba flotando en el aire, sin un suelo natural sobre 

el cual erigirse.  

Y es en este terreno donde encontramos la segunda posición polémica respecto del 

nexo entre la CEP y el materialismo histórico. Frente a la reacción althusseriana ya 

mencionada, que condenaba la problemática “ideológica” de la enajenación —propia, 

al parecer, del marxismo hegeliano—,43 y que diseccionaba analíticamente la metáfora 

básica para convertirla en un caleidoscopio spinoziano sobredeterminado,44 aparecía 

el desafío interpretativo del marxismo cultural británico. En un intento lúcido de 

señalar la materialidad misma de las formas superestructurales, terminaron por 

rechazar la crítica inmanente de la economía política como una “trampa”,45 o peor aún, 

como una secreción maligna que debía ser extirpada del seno del materialismo 

histórico.46 En una suerte de espiral metaforológica, caracterizaron los términos 

figurativos de “base” y “superestructura” como una proyección anacrónica de las 

categorías propias de la sociedad capitalista sobre el resto de la historia humana.47 

Paradójicamente, tanto la defensa estructuralista como el rechazo culturalista de la 

metáfora básica, en una constante mutilación de lo que parecía ser ya un cadáver 

teórico, le abrían el juego en conjunto al Imperio de la Metáfora: el marxismo devenía 

en post-marxismo —o en posmodernismo a secas.48 La miseria de la teoría se 

expresaba como nunca antes en la historia.  

Sin embargo, en plena “crisis terminal”, después del crematorio de los textos de 

Marx —celebrado al son de la différance— resurgía de sus cenizas una vez más la crítica 

de la economía política.  

                                                           
pp. 41-42; Korsch, K.: op. cit., pp. 59-61; Sartre, J. P.: op. cit., p. 81; Goldmann, L.: Para una sociología 
de la novela, Madrid, Ayuso, 1975, p. 30; Adorno, T.: op. cit., pp. 319-320; Marcuse, H.: Razón y 
revolución. Hegel y el surgimiento de la teoría social, Madrid, Altaya, 1993, p. 36 y Horkheimer, M.: 
Teoría Crítica, Buenos Aires, Amorrortu, 2003, p. 82.  

43 Althusser, L.: La revolución…, p. 59; “Guía para leer El capital (Prefacio a la edición francesa del 
libro I de El capital)”, en Dialéktica. Revista de filosofía y teoría social, Año I, N. 2, 1992; Marx dentro 
de sus límites, Madrid, Akal, 2003.  

44 Steimberg, R.: El concepto althusseriano de sobredeterminación: un camino real en la 
problemática estructuralista, Los Polvorines, Universidad Nacional de General Sarmiento, Instituto del 
Desarrollo Económico y Social [Tesis de Maestría], 2014. 

45 Thompson, E.:, Miseria de la teoría, Barcelona, Crítica, 1981, pp. 99, 106, 250-251. 
46 Ibíd., p. 110; Sazbón, J.: “Dos caras del marxismo inglés. El intercambio Thompson-Anderson”, en 

Punto de Vista, N. 29, 1987, p. 18.  
47 Williams, R.: Marxismo y literatura, Buenos Aires, Las Cuarenta, 2009, pp. 103-114 y 191; 

Thompson, E.: op. cit.; “Las peculiaridades de lo inglés”, en Historia Social, N. 18, 1994, pp. 42, 51 y 52; 
Tradición, revuelta y consciencia de clase. Estudios sobre la crisis de la sociedad preindustrial, 
Barcelona, Crítica, 1984, p. 19; Cosic, N.: “Edward P. Thompson, Raymond Williams y la obsesión por 
la metáfora. Los caminos del materialismo cultural”, en Inter Litteras, N. 7 [en prensa]. 

48 Caínzos López, M.: “Clase, acción y estructura: de E.P. Thompson al posmarxismo”, en Zona 
Abierta, N. 50, 1989, p. 169; Meiksins Wood, E.: ¿Una política sin clases? El post-marxismo y su legado, 
Buenos Aires, Ediciones RyR, 2013; Cosic, N.: “¿E.P. Thompson althusseriano? Elementos para 
radicalizar la tesis Sewell en torno a las contradicciones entre teoría y práctica historiográfica en la obra 
del historiador británico”, en Historia y grafía, N. 60, 2023, pp. 221-264.  

79



 GEMH 

c) Tercera y última posición: la problemática neodialéctica 

Por supuesto, todos los rituales de las tribus posmodernas alrededor del fuego 

alimentado con los infinitos fragmentos del corpus marxista, no dejaron de estar 

absolutamente determinados —ni antes, ni después— por el propio desarrollo del 

capital. Ya en la década de 1970 se pusieron claramente de manifiesto las implicancias 

de la nueva división internacional del trabajo sobre la subjetividad política de la clase 

obrera mundial. Como señala JIC, sobre la base de la computarización del proceso de 

ajuste de la maquinaria y la robotización de la línea de montaje, el capital comenzó a 

acumularse “imponiendo una creciente fragmentación internacional de la clase obrera 

en base a la fragmentación de la subjetividad productiva con que requiere a la fuerza 

de trabajo”.49 Esta nueva revolución técnica del capital se realizó, como todas sus 

transformaciones, a través de la lucha de clases. En este caso, bajo la forma de la 

derrota histórica de la clase obrera frente a la burguesía en el último tercio del siglo 

XX. Sobre esta nueva estructura técnica, el capital logró “expandir su escala de 

acumulación pasando por encima de las fronteras nacionales”.50  

El impacto de esta revolución técnica en la URSS fue definitivo: su capital no pudo 

“desprender fragmentos de sí para ponerlos a valorizar en otros países sin chocar 

violentamente con la apariencia —necesaria para su valorización general— de ser la 

superación misma de la apropiación de plusvalía”.51 La teoría marxista-leninista había 

agotado toda su potencia como portadora de la ideología del capital absolutamente 

centralizado en manos del Estado. Por su parte, en los ámbitos de acumulación de 

Europa Occidental, la tendencia a la reproducción relativamente universal de la fuerza 

de trabajo por medio del llamado “Estado de Bienestar” le abría el paso a la producción 

crecientemente diferenciada entre la subjetividad productiva degradada y la 

subjetividad expandida de sus respectivas poblaciones obreras.52 Todos los intentos de 

reformulación teórica del materialismo histórico, entonces, demostraron también su 

impotencia para evitar la crisis, rindiéndose casi por completo —a regañadientes o con 

gusto— frente a la teoría posmoderna.  

En síntesis, el posmodernismo junto con el neoliberalismo se complementaron en 

su oposición para expresar ideológicamente este doble movimiento inmanente del 

capital: la transnacionalización de la acumulación sobre la base de la diferenciación 

nacional e internacional de la reproducción de la fuerza de trabajo. Las nuevas teorías 

críticas post-marxistas ya no sólo demostraron desembozadamente la impotencia de 

la teoría misma para reconocer sus propias determinaciones, sino que además se 

regodearon en esa agonía de la producción del conocimiento científico sobre los 

                                                           
49 Iñigo Carrera, J.: op. cit., p. 228.  
50 Ibíd., p. 114. 
51 Ibíd., p. 73.  
52 Ibíd., p. 70.  

80



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

fundamentos materiales de la sociedad. Desde esta óptica, la ciencia resultó ser un 

género literario más, condenable éticamente por su carácter represivo. La clase obrera 

fue caracterizada como una identidad autopercibida más, es decir, como la 

construcción discursiva de un personaje ficticio que debía ceder ahora su monopolio a 

las infinitas identidades posibles. Y la revolución socialista, en definitiva, demostraba 

tan sólo ser un relato más, con lo cual una dictadura obrera ya no tenía sentido: si el 

poder ya no tenía “centro”, tomar el Estado o escribir un poema eran lo mismo. 

Pero por más desolador que parezca el panorama de los últimos cincuenta años, a 

pesar de las ilusiones del triunfo neoliberal del “fin de la historia”, de la esquizofrenia 

posmoderna de las “múltiples historias”, o de la esperanza teórica marxista de volver a 

los viejos buenos tiempos, el desarrollo de las potencias históricas del capital y, por 

tanto, el desarrollo de las potencias revolucionarias de la clase obrera, siguieron su 

rumbo determinado hacia delante. El carácter histórico-universal del capital es hoy 

más palpable que nunca; su potencia para desarrollar las fuerzas productivas, más 

todavía. El hecho de que se trata del sujeto global enajenado de la producción y el 

consumo sociales sólo puede ocultarse a costa de reproducir la forma teórica-

disciplinar del conocimiento científico, que allí donde no se dedica a festejar su 

impotencia, ya no sabe a qué mito o leyenda apelar para sostener sus fronteras. La 

necesidad de “una única ciencia” no puede ser hoy más evidente. 

Nuevamente, fue el desarrollo contemporáneo del proyecto de la CEP lo que volvió 

a poner sobre sus pies, una por una, a todas estas formas ideológicas. La explosión 

posmoderna de la totalidad en infinitos fragmentos no hizo más que revitalizar la 

investigación sobre la unidad de las diferencias. Nos referimos aquí específicamente a 

todos los nuevos estudios sobre la relación Marx-Hegel que se vienen desarrollando en 

las últimas décadas. Ya incipientemente en los años 1970 sobre la base de la obra 

madura de Adorno y una relectura de Rubin y Pashukanis, pero cada vez con mayor 

fuerza desde los inicios del nuevo milenio, corrientes tales como la Neue Marx 

Lektüre,53 el Marxismo Abierto,54 la Nueva Dialéctica55 y la Crítica Práctica,56 entre 

                                                           
53 Backhaus, H.: “La dialéctica de la forma de valor”, en Dialéctica, Vol. 4, 1978; Reichelt, H.: “From 

the Frankfurt School to Value-Form Analysis”, en Thesis Eleven, Vol. 4, N. 1, 1982; Heinrich, M.: Crítica 
de la economía política. Una introducción a El capital de Marx, Madrid, Escolar y Mayo, 2008.  

54 Bonefeld, B., Gunn, R., y Psychopedis, K.: Open Marxism. Vol. I: Dialectics and History, London, 
Pluto Press, 1992; Open Marxism. Vol. II: Theory and Practice, London, Pluto Press, 1992; Open 
Marxism. Vol. III: Emancipating Marx, London, Pluto Press, 1995.  

55 Smith, T.: The logic of Marx's capital. Replies to Hegelian Criticism, New York, State University 
of New Tork Press, 1990; Robles Báez, M. (comp.): Dialéctica y capital, Buenos Aires, Ediciones RyR, 
2014; Scatollini, D.: La Nueva Dialéctica y la lógica del capital, Córdoba, Universidad Nacional de 
Córdoba [Tesis de Licenciatura], 2016, cap. 2; Arthur, C.: The Spectre of Capital. Idea and Reality, 
Boston, Brill, 2022.  

56 Iñigo Carrera, J.: El conocimiento dialéctico. La regulación de la acción en su forma de 
reproducción de la propia necesidad por el pensamiento, Buenos Aires, CICP, 1992; El capital… op. cit. 
y Conocer el… op. cit.; Starosta, G.: Marx’s Capital, Method and Revolutionary Subjectivity, Boston, 

81



 GEMH 

otras,57 fijaron su atención en el vínculo metodológico ya ineludible entre El capital y 

la Ciencia de la lógica, avanzando así en el reconocimiento de las determinaciones más 

simples del capital como sujeto enajenado de la vida social contemporánea y 

demostrando, con menor o mayor potencia en cada caso, el autodesarrollo de todas 

sus formas.58 En particular, estas nuevas investigaciones sobre el método dialéctico 

permitieron finalmente exponer el problema esencial del llamado “método lógico-

histórico” —asumido virtualmente por toda la teoría marxista—, al desmontar casi de 

forma definitiva la representación fetichista de la existencia histórica de un “modo de 

producción mercantil simple” y, por tanto, la existencia de la sustancia-valor en el 

precapitalismo.59 En síntesis, toda esta nueva tendencia potenció aún más la 

comprensión de la radical historicidad del capital.  

Ahora bien: es justamente en el seno de las discusiones de estas nuevas corrientes, 

en la apertura de toda una nueva problemática que podemos denominar 

“neodialéctica”, donde encontramos la última de las posiciones más distintivas frente 

al materialismo histórico. Al igual que en el caso del marxismo cultural británico, aquí 

también se puso en jaque las dificultades de la metáfora de base y superestructura 

como modelo para un análisis social transhistórico; pero de modo diametralmente 

opuesto a los planteos de autores como Thompson, Williams o Wood, en la 

problemática neodialéctica destaca el rechazo mismo del materialismo histórico como 

                                                           
Brill, 2015; Starosta, G., y Caligaris, G.: Trabajo, valor y capital. De la crítica marxiana de la economía 
política al capitalismo contemporáneo, Bernal, Universidad Nacional de Quilmes Editorial, 2017.  

57 Es importante destacar la figura del historiador canadiense Moishe Postone en este marco. Aunque 
el vínculo que establece entre la filosofía de Hegel y la crítica de la economía política de Marx no es tan 
sistemático como, por ejemplo, en los desarrollos de la Nueva Dialéctica, sí logra destacar el núcleo de 
la cuestión: que sólo a través de la lógica hegeliana, Marx pudo desarrollar la tesis de que el capital es el 
sujeto de la vida social moderna. Asimismo, la puesta en perspectiva de este nexo llevó a Postone a 
enfatizar en la importancia cardinal que ostenta el problema del método en la crítica marxiana de la 
economía política, al que lo caracterizó como una crítica que “es inmanente a su objeto social”, es decir, 
que “se fundamenta en el carácter contradictorio de la sociedad capitalista” (Postone, M.: Tiempo, 
trabajo y dominación social, Madrid, Marcial Pons, 2006, p. 203). En otras palabras, la crítica del 
capital es una forma del capital, una potencia creada por el despliegue de sus contradicciones internas. 
Por este motivo, Postone planteó que el sujeto revolucionario no se produce exteriormente al capital, 
sino dentro de él. No obstante, como señala el camarada Ángel Vivanco, la demostración de esta 
importante tesis acabó negando su punto de partida (Vivanco, A.: “De la inmanencia a la exterioridad: 
Moishe Postone y la superación revolucionaria del capitalismo”, En Izquierdas, N. 51, 2022, pp. 15-22). 

58 Si bien en parte del marxismo occidental, como ya señalamos, se recuperó la relación Marx-Hegel, 
la conexión entre El capital y la Ciencia de la lógica fue muy débilmente indagada. Quienes han valorado 
este vínculo, como Lukács y Marcuse (Lukács, G.: Marx, ontología del ser social, Madrid, Akal, 2007; 
Historia y conciencia de clase…; Marcuse, H.: Ontología de Hegel y teoría de la historicidad, Barcelona, 
Ediciones Martínez Roca, 1970; Razón y revolución…), nunca abordaron el problema con la 
sistematicidad y profundidad necesarias. Por ello, como ha observado Postone, los marxistas 
occidentales compartieron los mismos presupuestos que sus antagonistas del Este: la creencia de que la 
dominación social capitalista se estructura a partir de relaciones directas entre las clases (Postone, M.: 
op. cit., p. 48). Este hegelianismo “a la carta” les impidió reconocer el núcleo central de los 
descubrimientos de Marx, esto es: que el capital es el sujeto dominante de la vida social en este modo de 
producción, y no una u otra clase. 

59 Arthur, Ch.: op. cit.; Robles Báez, M.: op. cit.; Smith, T.: op. cit., 94; y Scatollini, D.: op. cit. 

82



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

desfiguración fetichista de la CEP.60 En general, a la vez que se observa la separación 

entre las formas económicas y las formas jurídico-políticas en el modo de producción 

capitalista de acuerdo a la “cosificación” de la forma-valor, se señala ambiguamente 

que en el precapitalismo ambas formas se encontraban en una especie de “unidad”,61 o 

bien, en los planteos más extremos, que ni siquiera tiene sentido hablar de dichas 

formas, en tanto las relaciones sociales de producción se establecían directamente bajo 

vínculos de dependencia personal.62  

                                                           
60 “[N]o hay en Marx invocación alguna […] al materialismo histórico ni a otras categorías 

semejantes, que sólo sirven para concebir a la materialidad real y a la historia real como otras tantas 
abstracciones” (Iñigo Carrera, J: El capital…, p. 277). Ver particularmente: Gunn, R.: “Against Historical 
Materialism: Marxism as a First-order Discourse”, en Bonefeld, W., Gunn, R. y Psychopedis, K.: Open 
Marxism, Vol. II…, pp. 40 y 41. Gunn critica metodológicamente el Prólogo por su naturaleza 
“causalista”, es decir, por poner a las determinaciones del metabolismo social humano “en orden 
ascendente”. Al contrario, una perspectiva “totalizadora” como la de él, reconocería a los diferentes 
estadios como “momentos distinguibles de la existencia social per se”, por lo que “lo último podría 
también venir primero”. Al criticar los modelos “género/especie”, Gunn busca dar con la inmanencia y 
por eso critica al causalismo, precisamente por separar a las instancias en sí como si no fueran la 
totalidad misma: el “modo de existencia de un término puede ser otro término, sin resto (without 
reminder)”. Así, rechaza los abordajes recortados sobre las sociedades precapitalistas que se detienen 
sobre “abstracciones etnológicas” como la religión, la familia, la magia, la economía y la producción en 
sí mismas sin verlas en su determinación históricamente específica, y por tanto escindiéndolas de su 
unidad. Sin embargo, la sociedad capitalista, de acuerdo a la “verdad de su falsedad” se presenta como 
“la primera sociedad sociológica en virtud del carácter fetichista de su objetividad. […] Sólo la sociedad 
capitalista es la sociedad materialista-histórica” (ídem.). 

61 Ver entre otros: Arthur, C.: “Towards a materialist theory of law”, en Critique. Journal of Socialist 
Theory, Vol. 7, Issue 1, 1977, pp. 31-46; Fausto, R.: Lógica e Política, Tomo II, São Paulo, Editora 
Brasilense, 1987, pp. 44, 55 y 58; Robles Báez, M.: “Marx and Postmodern Materialism: on the Subject 
of Capitalism”, Massachussets, University of Massachussets-Amherst, 1996, pp. 23-24; Bonefeld, W.: La 
razón corrosiva. Una crítica al Estado y al capital, Buenos Aires, Herramienta, 2013, pp. 191-197; 
Reuten, G.: “Karl Marx: his work and the major changes in its interpretations”, en Samuels, W., Biddle, 
J., Davis, J. (Eds.): A companion to the History of Economic Thought, Oxford, Blackwell, 2003; The 
Unity of the Capitalist Economy and State. A Systematic-dialectical exposition of the Capitalist State, 
Leiden-Boston, Brill, 2019, p. 304; Rochabrún, G.: Batallas por la teoría. En torno a Marx y el Perú, 
Lima, IEP, 2007, p. 150; “Política, Estado y sociedad en la experiencia histórica peruana”, en Cavero, O.: 
El poder de las preguntas. Ensayos desde Marx sobre el Perú y el mundo contemporáneo, Lima, 
ACUCH Fondo Editorial, 2019, pp. 315-316. 

62 Si bien en la obra de JIC y de los demás exponentes de la Crítica Práctica, como veremos, se puede 
deducir el rechazo de la existencia de la relación de base y superestructura para el precapitalismo, no 
encontramos ninguna explicitación textual. Sólo podemos referir a sus exposiciones orales:  

“[En el precapitalismo] hay una forma de organizarse el proceso de producción social, donde yo 
me pregunto si tiene sentido hablar de relaciones jurídicas. Y ahí yo voy a problematizar todavía 
más respecto de la especificidad de las clases y ahora voy a avanzar en la especificidad de la 
relación económica y la relación jurídica. Es claro que entre los individuos que no tienen vínculos 
de dependencia personal hay una relación indirecta que uno puede separar y llamar “relación 
económica”; y hay una forma de esa relación indirecta que uno puede separar analíticamente y 
llamarla “relación jurídica”. En esta forma de organizar la producción social, en primer lugar, no 
hay relación indirecta: son todas relaciones directas entre las personas, que giran en torno a la 
organización del proceso de vida social. Lo mismo que la relación económica y la relación jurídica 
en su unidad es la forma en que se organiza ese proceso de vida social, acá estas relaciones de 
dependencia personal son la forma en que se organiza el proceso de vida social” (Iñigo Carrera, 
J.: “El capital: razón histórica, sujeto revolucionario y conciencia”, Seminario en CISOH, Clase 7, 
Chile, 2017, 44:25-48:20, Disponible en: 
https://www.youtube.com/watch?v=3mXMeZVHjkg&ab_channel=cisohredes). 

83

https://www.youtube.com/watch?v=3mXMeZVHjkg&ab_channel=cisohredes
https://www.youtube.com/watch?v=3mXMeZVHjkg&ab_channel=cisohredes
https://www.youtube.com/watch?v=3mXMeZVHjkg&ab_channel=cisohredes


 GEMH 

 Lo que subyace en general a este rechazo del materialismo histórico en los últimos 

avances de la CEP es la concepción de que el trabajo enajenado es una especificidad 

del modo de producción capitalista. Como intentaremos demostrar a partir de aquí, 

esta concepción, ya presente en Marx, reproduce una vez más el fetichismo de la 

mercancía. Entendemos que sólo mediante la crítica de esta representación es posible 

reproducir la unidad inmanente de todos los aspectos originales de la CEP —método 

dialéctico, dialéctica de la naturaleza y materialismo histórico— en una forma superior 

que libere definitivamente todas sus potencias. Para ello, en primer lugar, debemos 

reponer los últimos descubrimientos de la CEP respecto del fenómeno mismo del 

fetichismo de la mercancía.  

2. Los límites absolutos de la problemática neodialéctica  

a) Los aportes de la Crítica Práctica 

Como señala Alejandro Fitzsimons,63 estos últimos desarrollos de la CEP influidos 

por la relectura de Rubin, repararon en el carácter objetivo de la mercancía como 

relación social, esto es, reconocieron que el fetichismo mercantil no es un mero 

problema de abstracta conciencia, una mera “ilusión” o “engaño” de los individuos que 

actúan “como si” las mercancías fueran portadoras de su propia relación social. Tal 

como Marx en su obra madura, al reconocer al capital como sujeto, superaron la 

abstracción infantil de suponer que se trata de una imposición ideológica de la clase 

capitalista. Esto constituye, sin dudas, un avance sustancial respecto de los viejos 

estudios marxistas occidentales sobre el fenómeno de la enajenación. Sin embargo, 

como también señala Fitzsimons, estos mismos desarrollos, por operar con la 

representación lógica, precisan abstraer de dicha relación social a la conciencia misma 

de los productores de mercancías, volviendo a naturalizar la conciencia libre y 

borrando del mapa el hecho de que dicha conciencia libre es la forma concreta de la 

conciencia enajenada en la mercancía. Es así como terminan por considerar a la 

relación entre conciencia y mercancía como una relación causal64 o, cuanto mucho, de 

acción recíproca, con lo cual terminan abstrayendo ambas formas y conectándolas 

exteriormente. 

Como ha descubierto JIC de modo original, la forma lógico-teórica65 de la 

conciencia —sea ésta formal o dialéctica— es ella misma una forma histórica del 

                                                           
63 Fitzsimons, A: “¿Qué es el “fetichismo de la mercancía”? Un análisis textual de la sección cuarta 

del capítulo primero de El capital de Marx”, en Revista de Economía Crítica, N. 21, 2016, pp. 43-58. 
64 Ibíd., p. 23 
65 Para una síntesis de las determinaciones de esta forma, ver: Iñigo Carrera, J.: Conocer el capital 

hoy…, pp. XIII-XXIII; Cosic, N. y Vivanco, Á.: “La obra de Karl Marx como base para la superación de 
la lógica dialéctica. Apuntes críticos sobre las bases metodológicas del CICP”, en Síntesis, N.1, 2025, pp. 
45-46 y 50. 

84



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

conocimiento científico determinada específicamente por la producción de valor.66 Es 

esta misma forma particular del valor, como modalidad general de organizar la 

producción de plusvalor relativo, la que demostró llegar a sus límites entre fines del 

siglo XX y principios del XXI. Este descubrimiento de la historicidad de la lógica y la 

teoría, como formas apologéticas del capital, constituye a la Crítica Práctica como el 

momento contemporáneo más desarrollado de la CEP en el marco de la “problemática 

neodialéctica”, ya que demuestra en detalle los límites de la forma teórica de la ciencia 

para la organización de la acción política revolucionaria, y que dichos límites sólo 

pueden ser superados por el desarrollo del método dialéctico; o a la inversa: que el 

método dialéctico debe abandonar la piel muerta de la forma-teoría.  

Lejos de seguir intentando desarrollar nuevas “teorías críticas” frente a los límites 

actuales del conocimiento científico,67 de lo que se trata es de desarrollar la crítica de 

la teoría en cuanto tal, para seguir desplegando las potencias del conocimiento 

objetivo. La forma lógico-teórica, en definitiva, ya ha demostrado toda su incapacidad 

para seguir desarrollando la CEP; tal como señala JIC:  

                                                           
66 Iñigo Carrera, J.: El capital…, cap. 7; “El método: de los ‘Grundrisse’ a ‘El capital’”, Documento de 

investigación del CICP, 2013. 
67 Los últimos “giros materialistas” en la teoría crítica y las perspectivas globales en la disciplina 

histórica apuntan a captar la multiplicidad de determinaciones en juego a la hora de enfrentarse al 
metabolismo social humano. Así, autores como Roy Bhaskar, John Bellamy Foster o Kohei Saito reparan 
en la necesidad de volver a observar aquello que para Marx y Engels ya era evidente, esto es: la 
continuidad sustancial de la naturaleza en la humanidad. Del mismo modo, en el terreno de la Global 
History se exige descentralizar el eje nacional como objeto de las ciencias sociales para reconocerlo en 
su unidad mundial, o como dice Sven Beckert, aprehenderlo como “unidad de lo diverso”. Más aún, 
ciertas voces dentro de esta perspectiva –muchos referentes de la llamada “gran historia” o “historia 
profunda”– reclaman el estudio de la humanidad en su desarrollo histórico total y como punto de llegada 
de la historia del universo. No obstante, como argumentaremos, todas las potencias de estas nuevas 
perspectivas –junto a los últimos desarrollos de la CEP– se estrellan siempre frente a los límites de su 
propia forma, esto es, de su carácter lógico-teórico: en tanto se representan tautológicamente a cada 
determinación como una simple afirmación, la sustancialidad, o lo que es lo mismo, la unidad concreta 
de las determinaciones, queda invertida como la sobredeterminación extrínseca y, finalmente, aleatoria.  

Como señala Nahuel Martín, siguiendo a Bhaskar, la nueva teoría crítica no debe buscar “una 
‘contradicción única’ del capitalismo”, sino que a través del concepto de “sistema abierto” tan sólo puede 
orientarnos en “la pluralidad de mecanismos relacionados (biológicos, ambientales, propiamente 
sociales, subjetivos, etc.) que codeterminan los fenómenos de la sociedad”. Del mismo modo, Sebastian 
Conrad revela que la historia global también carece de unidad; es más bien una “suma diversa” en donde 
“no todo está enlazado y conectado con todo”: “las estructuras [globales] enmarcan situaciones 
específicas y hacen improbables ciertos cambios; no determinan la agencia humana”. En síntesis, como 
también veremos, por más “giros globales” y “materialistas” que llegue a dar la teoría crítica para captar 
la inmanencia de lo real, la exterioridad de sus análisis es congénita (Martín, F.: Ilustración sensible. 
Hacia un giro materialista en la teoría crítica, Buenos Aires, Ediciones IPS, 2023, p. 244; Conrad, S.: 
Historia global. Una nueva visión para el mundo actual, Barcelona, Crítica, 2017, pp. 12, 22 y 289; 
Beckert, S.: El imperio del algodón. Una historia global, Barcelona, Crítica, 2000, p. 21; Foster, J.: La 
ecología de Marx. Materialismo y naturaleza, Madrid, El viejo Topo, 2000; Christian, D.: Maps of 
Time: An Introduction to Big History, Berkeley, University of California Press, 2004; Fernandez-
Armesto, F.: The World: A Brief History, New York, Pearson Prientice Hall Press, 2007. Bhaskar, R.: A 
Realist Theory of Science, New York and Oxford, Routledge, 2008; Saito, K.: La naturaleza contra el 
capital. El ecosocialismo de Karl Marx, Buenos Aires, Ediciones IPS, 2023). 

85



 GEMH 

eso de que su conciencia libre es la forma en que se realiza su conciencia enajenada se le 

presenta al productor de mercancías como algo lógicamente absurdo. La conciencia libre 

es la conciencia libre y la conciencia enajenada es la conciencia enajenada. A lo sumo, si 

se plantea usar una lógica dialéctica materialista, puede concebir a estas dos conciencias 

como los dos polos que se afirman de manera excluyente uno respecto del otro, en una 

relación irreductible de antagonismo mutuo. Pero, así como en este caso puede 

concebirse a la conciencia concreta del productor como la lucha entre su conciencia libre 

y su conciencia enajenada, la conciencia libre sigue siendo concebida como algo exterior 

a la conciencia enajenada y viceversa. Otra vez, resulta lógicamente inconcebible que la 

conciencia libre sea la forma concreta de existir la conciencia enajenada.68  

Sólo comprendiendo esta exigencia de la superación de la lógica, incluso en su forma 

de “lógica dialéctica materialista”, es posible comenzar a entender los 

inconmensurables avances de la Crítica Práctica más allá de Marx, no sólo en lo que 

respecta a las determinaciones del capital,69 sino en la recuperación misma de la 

inmanencia de su proyecto original, esto es: en la asimilación del capital como devenir 

de la historia natural. La conciencia humana es un resultado de dicha historia: es el 

devenir del conocimiento meramente animal en un conocimiento que se sabe 

conocimiento.70 El conocimiento mismo no es nada ajeno a la materia viva: es la forma 

en que todo sujeto vivo desencadena un gasto limitado de su energía física para 

reconocer las potencialidades de su entorno respecto de sus propias potencias; en otras 

palabras: es la acción de organizar su acción de apropiarse efectivamente del medio. 

Por supuesto, en tanto el conocimiento está portado en el propio cuerpo, allí donde las 

potencias del medio lo desbordan, los seres vivos no tienen otra forma de avanzar en 

dicho conocimiento que no sea transformando su propio cuerpo, esto es, 

evolucionando. Pero el ser humano, producto de esta evolución, constituye el 

afirmarse mediante la propia negación de esta forma en que se desarrollan las 

potencias de la materia viva: ya no meramente muta su cuerpo para avanzar en la 

apropiación del medio, sino que transforma el medio en un medio para sí, 

produciendo y operando medios de producción; en una palabra: trabajando. 

Tal como lo descubrió Marx, es el desarrollo de las fuerzas productivas del trabajo 

lo que explica la existencia de la conciencia y sus diferentes formas. En términos de 

JIC: 

El desarrollo de la capacidad humana para transformar el medio en un medio para sí 

toma forma en la creciente separación instrumental, espacial, temporal y personal entre 

la acción que abre un ciclo de metabolismo y el resultado que lo cierra reproduciendo al 

                                                           
68 Iñigo Carrera, J.: Conocer el capital hoy…, p. 155.  
69 Iñigo Carrera, J.: La renta de la tierra. Formas, fuentes y apropiación, Buenos Aires, Ediciones 

Imago Mundi, 2017; La formación económica de la sociedad argentina, volumen II. De la acumulación 
originaria al desarrollo de su especificidad hasta 1930, Santiago de Chile, Ariadna Ediciones, 2022; El 
capital…; Conocer el capital hoy…; El conocimiento dialéctico… 

70 Iñigo Carrera, J.: Conocer el capital hoy…, pp. 36, 144. 

86



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

sujeto humano. Llega así un punto en que el conocimiento de la propia potencialidad 

respecto de la potencialidad del medio sólo puede realizarse como un proceso que se 

conoce a sí mismo en su propia potencialidad. Esto es, como un proceso de conocimiento 

que se reconoce a sí mismo como tal, como un proceso cuyo sujeto se sabe a sí mismo un 

individuo que está conociendo. El proceso de gasto productivo de una porción del cuerpo 

para organizar el trabajo que abre el metabolismo humano toma así una forma que le es 

genéricamente propia: el conocer consciente, o sea, la conciencia. De modo que el sujeto 

humano desencadena el gasto productivo pleno de su cuerpo porque sabe 

conscientemente el fin de esta acción, esto es, como ejercicio de su voluntad consciente. 

A partir de este desarrollo, el trabajo humano se determina como una acción consciente 

y voluntaria.71 

En síntesis, la conciencia es una forma sumamente desarrollada de la materia viva, 

pero por ello mismo no deja de ser la acción de organizar la propia acción de apropiarse 

del medio; en este caso: el trabajo de organizar el trabajo, esto es, la propia relación 

de producción. La forma histórica hasta ahora más compleja que ha tomado la 

conciencia es sin dudas el conocimiento científico, estructurado hasta hoy de forma 

casi universal como conocimiento teórico. La teoría científica, sustentada sobre la 

lógica, es una forma enajenada de conocimiento, determinada por la relación social de 

producción capitalista. Es la forma en que el capital, mediante sus personificaciones, 

avanza en el conocimiento objetivo de las fuerzas naturales para objetivarlo en el 

sistema de la maquinaria, y es la forma en que progresa sobre el reconocimiento 

objetivo de las determinaciones del propio metabolismo social, para regular y 

potenciar la producción de plusvalor relativo. Como ha descubierto JIC —nuevamente, 

más allá de Marx—, son ciertos órganos específicos de la clase obrera los que hoy 

despliegan y ejecutan este conocimiento,72 y son ellos mismos los destinados 

materialmente a desarrollar formas superiores de conciencia.  

Ahora bien: este nuevo “retorno” de la Crítica Práctica a la inmanencia del proyecto 

original de la CEP contrasta de forma tajante con su rechazo del materialismo 

histórico,73 en sintonía con las demás corrientes neodialécticas. Esto se pone 

claramente de manifiesto en su utilización técnica específica de los términos de base y 

superestructura únicamente para la sociedad capitalista,74 y, como veremos, en la 

caracterización del trabajo enajenado como un fenómeno exclusivo de esta sociedad. 

En algún punto, esta reserva de los términos de la metáfora marxiana junto con la 

consideración del trabajo enajenado como especificidad del modo de producción 

capitalista, ilumina al mismo tiempo una ambigüedad central en los desarrollos de 

Marx: si la enajenación del trabajo es un fenómeno propiamente capitalista, ¿qué 

                                                           
71 Iñigo Carrera, J.: op. cit., p. 36, énfasis propios. 
72 Iñigo Carrera, J.: El capital…, pp. 9-49. 
73 Ver nota al pie nº60.  
74 Ver nota al pie nº62. 

87



 GEMH 

sentido tiene hablar de una superestructura jurídico-política e ideológica para los 

modos de producción precapitalistas, si allí el trabajo se organizaba de forma directa? 

Sin embargo, el problema de Marx refleja, a su vez, la propia ambigüedad de la Crítica 

Práctica para enfrentarse al desarrollo histórico precapitalista. Como veremos en 

detalle, todo el problema —lo que caracteriza, en definitiva, el núcleo de la 

problemática neodialéctica— se condensa en la forma misma en que se está 

reconociendo la contradicción en la relación entre trabajo y conciencia, y, más 

particularmente, entre producción e ideología. 

Como proponemos demostrar de aquí en más —como si fuese el summum de la 

paradoja—, captar el carácter contradictorio de esta relación (y de cualquier otra 

relación) no implica que se haya superado el análisis y la síntesis lógica.75 Este es el 

caso específico de la lógica dialéctica hegeliana, que permite, por su propia forma 

singular, asumir la contradicción —esto es, superar la lógica formal e incluso cualquier 

lógica de opuestos— al mismo tiempo que reproducir el principio de identidad y, con 

él, la forma conceptual. Cabe destacar que Hegel logró efectivamente identificar sujeto 

y objeto de conocimiento, pero solo al precio de representar su objeto mismo como 

pura idealidad. Es por ello que, inevitablemente, la externalidad volvió a ocupar su 

lugar en sus “lógicas de hecho”: aquí la Naturaleza aparece desprovista de 

automovimiento ella misma, como lo opuesto a la Idea, y el Espíritu, por su parte, se 

presenta como negación de la negación, lo que deriva en el cierre inevitablemente 

tautológico de su System der Wissenschaft. De esta forma, la inmanencia logra ser 

representada, pero no reproducida: la Idea sigue siendo la Idea, y la Naturaleza, la 

Naturaleza. Que la Naturaleza sea concebida como la “manifestación” de la Idea no es 

más que una solución filosófica —y por tanto, ideológica— que no hace más que 

reeditar, en la práctica, la postulación clásica de la irreductibilidad entre pensamiento 

y cuerpo, entre conciencia y materia.76 Y es esta misma irreductibilidad, como 

argumentaremos, la que se reproduce en El capital de Marx, lo cual se pone de 

manifiesto especialmente allí donde se representa la relación inmanente entre 

conciencia y mercancía, entre pensamiento y “cosa”. Siguiendo los señalamientos de 

Cosic y Vivanco en otro artículo del presente número, ello se explica justamente porque 

Marx nunca logró reconocer la incompatibilidad entre la forma teórica de la ciencia 

y el desarrollo del conocimiento dialéctico. Dicha impotencia debe explicarse, 

indefectiblemente, por la necesidad histórica específica del capital en el momento en 

que Marx realizó sus investigaciones.77 Pero lo que resulta claro es que el 

                                                           
75 Cosic, N. y Vivanco, A.: op. cit. 
76 Hegel, G.: Ciencia de la Lógica, Buenos Aires, Las Cuarenta, 2013, pp. 1054-1055; Enciclopedia de 

las ciencias filosóficas en compendio, Madrid, Alianza, 2005, pp. 299, 305-306. 
77 GCEP, op. cit., pp. 162-163. 

88



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

descubrimiento de dicha incompatibilidad le pertenece originalmente a JIC y su Centro 

de Investigación como Crítica Práctica (CICP).78 

Esta última observación abre una nueva problemática, y es que el hecho de que los 

camaradas del CICP no logren asumir esta exclusividad del descubrimiento, ya 

constituye, por sí mismo, un síntoma de las ambigüedades de su propio desarrollo. En 

el próximo apartado intentaremos demostrar dichas ambigüedades, al examinar 

nuevamente la forma en que JIC avanza a partir de los descubrimientos de Marx en 

torno a las determinaciones más simples de la conciencia del productor de mercancías, 

señalando el punto en el que logra superar los límites de Marx a la vez que replica 

varias de sus representaciones. Descontadas sus potencias —ya referidas 

anteriormente— comencemos por señalar los respectivos límites del análisis y la 

síntesis de Marx y JIC en torno a la conciencia fetichista en general. 

b) Una analogía neblinosa: la representación del fetichismo religioso en 

Marx y Juan Iñigo Carrera 

El problema se presenta inmediatamente en el cuarto acápite del primer capítulo de 

El capital, en cuanto uno repara en las analogías que introduce Marx para dar cuenta 

del fetichismo de la mercancía: la de la visión humana y la de “las neblinosas comarcas 

del mundo religioso”.79 Nos interesa particularmente detenernos en esta última, ya que 

en lo inmediato nos refiere a una forma social —la religión— que es fundamental 

comprender a cabalidad si es que el análisis se dirige especialmente al estudio de las 

formas precapitalistas, lo que atañe, por supuesto, a la discusión sobre el estatuto del 

materialismo histórico en la obra de Marx y en el desarrollo actual de la ciencia a partir 

de sus investigaciones.  

Sabemos que una analogía se establece siempre entre dos objetos diferentes que, sin 

embargo, guardan alguna similitud que intenta destacarse para dar cuenta de 

determinado fenómeno. Por ello mismo, una vez descubiertas las determinaciones de 

la enajenación mercantil, con ayuda de la analogía, hay que contestar la siguiente 

pregunta: ¿en qué consiste exactamente la diferencia entre el fetichismo de “las 

comarcas del mundo religioso” y el fetichismo de la mercancía? Marx nos dice:  

En éste [en el fetichismo religioso] los productos de la mente humana parecen figuras 

autónomas, dotadas de vida propia, en relación unas con otras y con los hombres. Otro 

tanto ocurre en el mundo de las mercancías con los productos de la mano humana.80  

En los anteriores apartados, siguiendo los desarrollos de JIC, referimos brevemente 

a la reproducción de las determinaciones más simples de la actividad productora de 

mercancías, y ya pudimos ver que allí no existe ninguna externalidad entre trabajo y 

                                                           
78 Cosic, N. y Vivanco, A., op. cit., pp. 65-67. 
79 Marx, K.: El capital…, p. 89. 
80 Marx, K.: El capital…, p. 89, énfasis propios. 

89



 GEMH 

conciencia, sino que la conciencia es siempre la forma concreta de organizarse la 

materialidad del trabajo y, por tanto, un momento material del trabajo mismo. Sin 

embargo, no pareciera que Marx lo haya reproducido de ese modo, en tanto y en 

cuanto, como dijimos, la analogía justamente se establece para dar cuenta de una 

similitud, por lo cual subsiste a su vez la diferencia. En este caso, por un lado, las figuras 

religiosas son “productos de la mente humana”, mientras que, por el otro, las 

mercancías lo son “de la mano humana”. El contraste es claro. Y, partiendo de los 

descubrimientos originales de JIC, no hace falta darle demasiadas vueltas para 

detectar aquí una concepción de la actividad del pensamiento como “no-trabajo” o 

como trabajo “inmaterial”. Sabemos que es una concepción fetichista que en Marx está 

claramente presente a lo largo de su obra.81 El mismo JIC se dedicó a elaborar una 

crítica contundente al respecto, sin la cual hubieran sido virtualmente imposibles 

muchos de sus descubrimientos originales en el terreno de la CEP.82 Por ponerlo 

entonces de forma polémica: el acápite dedicado al fenómeno del fetichismo de la 

mercancía es él mismo portador del fetichismo de la mercancía. Sin embargo, a pesar 

de la crítica al concepto de “trabajo inmaterial”, en ningún momento JIC ni los 

camaradas del CICP reparan sobre el inconveniente que se presenta en el contraste 

establecido por Marx. Veámoslo en detalle. 

 En primer lugar, sabemos ya que cualquier producto de la mente humana es 

producto del trabajo humano. No hay producto de la mente humana que no sea la 

objetivación de gasto de energía física humana con la finalidad de reconocer las 

potencias del medio —respecto de sus propias potencias— para transformarlo en un 

medio para sí. Salvo que abramos las puertas a las robinsonadas, incluso un 

pensamiento aparentemente instintivo como, por ejemplo, “quiero apuñalar a Pedro 

porque él acaba de matar a mi hermano”, no deja de ser un pensamiento propiamente 

humano, un conocimiento consciente, mediado por el lenguaje verbal estructurado: sé 

que él es “Pedro”, sé que “yo soy yo”, sé que “él mató a mi hermano”, sé que me siento 

ofendido en mi moral y ejecuto voluntariamente la acción de devolverle la agresión, 

porque me digo a mí mismo que debo hacerlo. De más está decir que, si uno se dejara 

llevar efectivamente por esos “sentimientos bajos”, el producto de nuestra acción será 

el producto de nuestra “mano” y cargará en sí todas las determinaciones de nuestro ser 

genérico: el ser un producto del consumo de valores de uso hechos por otros seres 

humanos; el ser el movimiento de un brazo y un cuerpo vestidos por productos del 

trabajo humano; el ser, en definitiva, la acción de matar propiamente humana, 

mediada por una herramienta —en este caso, un puñal. Visto a la inversa, cualquier 

producto de la “mano humana”, incluso si se trata de la muerte de otro ser humano, es, 

                                                           
81 Comité Editorial: “Sobre los hombros de un gigante. La obra de Juan Iñigo Carrera como punto de 

partida para la acción política del SICAR”, en Síntesis, N. 1, 2025, pp. 20-21. 
82 Ídem. 

90



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

como el mismo Marx lo reconoce, el producto de la organización consciente de la acción 

de utilizar las manos con tal o cual propósito. Es decir: un producto mediado por la 

mente humana, por el pensamiento. La separación entre el producto de la mente y el 

producto de la mano humana, entonces, no puede ser más que analítica, esto es, una 

abstracción.  

En este sentido, si observamos nuevamente la analogía, debemos asumir que 

aquello que aparece como producto de la “mente humana” en el fetichismo religioso 

tiene que ser necesariamente la objetivación del trabajo humano. Y está claro también 

que el mundo religioso está plagado de productos de la “mano” humana 

completamente mistificados: templos, estatuas, pinturas, ornamentos, vestidos, 

objetos suntuarios y sagrados de todo tipo y color.83 Con lo cual la enajenación religiosa 

no se diferencia en este punto de la enajenación en la mercancía: ésta es una forma 

concreta específica de la enajenación del trabajo humano tanto como aquella. Y así 

como la ideología de la libertad debe explicarse por las contradicciones mismas de la 

organización social del trabajo en el capitalismo, la pregunta por la ideología religiosa 

debe encontrar su respuesta en las contradicciones propias de la organización social 

del trabajo precapitalista. Tal como lo expuso varias veces Marx en su obra: “si en toda 

la ideología los hombres y sus relaciones aparecen invertidos como en la cámara 

oscura, este fenómeno responde a su proceso histórico de vida”.84 Y esto no significa 

otra cosa que, cuando uno observa cualquier forma ideológica, “aún cuando esta teoría, 

esta teología, esta filosofía, esta moral, etc., estén en contradicción con las relaciones 

existentes, esto solo podrá explicarse porque las relaciones sociales existentes se 

hallan, a su vez, en contradicción con la fuerza social dominante”.85  

Como ya señalamos, Marx sintetizó este descubrimiento en el Prólogo a la 

Contribución, señalando que es la relación contradictoria de la base económica la que 

determina las formas ideológicas de conciencia; de aquí que no se pueda juzgar a 

ninguna etapa histórica de la sociedad humana “a partir de su propia conciencia, sino 

que, por el contrario, se debe explicar esta conciencia a partir de las contradicciones de 

la vida material, a partir del conflicto existente entre fuerzas sociales productivas y 

relaciones de producción”.86 En La ideología alemana es evidente que Marx incluso 

logró reconocer la enajenación del trabajo en el desarrollo histórico precapitalista. 

Cabe aquí citar en extenso:  

Finalmente, la división del trabajo nos brinda ya el primer ejemplo de cómo, mientras 

los hombres viven en una sociedad natural, mientras se da, por tanto, una separación 

                                                           
83 Por no hablar de aquellos objetos que se consumen al mismo tiempo que se producen, como las 

misas, los rituales, las sentencias jurídicas, los castigos físicos, en definitiva, lo que la teoría económica 
distingue de modo fetichista como abstractos “servicios”. 

84 Marx, K. y Engels, F.: La ideología alemana…, p. 21, énfasis propio.  
85 Ibíd., p. 26, énfasis propios. 
86 Marx, K.: Contribución…, p. 5.  

91



 GEMH 

entre el interés particular y el interés común, mientras las actividades, por consiguiente, 

no aparecen divididas voluntariamente, sino por modo natural, los actos propios del 

hombre se erigen ante él en un poder ajeno y hostil, que le sojuzga, en vez de ser él quien 

los domine. En efecto, a partir del momento en que comienza a dividirse el trabajo, cada 

cual se mueve en un determinado círculo exclusivo de actividades, que le viene impuesto 

y del que no puede salirse; el hombre es cazador, pescador, pastor o crítico, y no tiene 

más remedio que seguir siéndolo si no quiere verse privado de los medios de vida […] 

Esta plasmación de las actividades sociales, esta consolidación de nuestros propios 

productos en un poder material erigido sobre nosotros, sustraído a nuestro control, que 

levanta una barrera ante nuestra expectativa y destruye nuestros cálculos, es uno de los 

momentos fundamentales que se destacan en todo el desarrollo histórico anterior […] 

El poder social, es decir, la fuerza de producción multiplicada, que nace por obra de la 

cooperación de los diferentes individuos bajo la acción de la división del trabajo, se les 

aparece a estos individuos, por no tratarse de una cooperación voluntaria, sino natural, 

no como un poder propio, asociado, sino como un poder ajeno, situado al margen de 

ellos, que no saben de dónde procede ni a dónde se dirige y que, por tanto, no pueden ya 

dominar, sino que recorre, por el contrario, una serie de fases y etapas de desarrollo 

peculiar e independiente de la voluntad y los actos de los hombres y que incluso dirige 

esta voluntad y estos actos.87 

Ahora bien, aun teniendo esto en cuenta, es más que evidente también que Marx 

dejó ese estudio a un costado, y más allá de las potentes formulaciones previas, desde 

los Grundrisse en adelante, se termina imponiendo la concepción del trabajo 

enajenado como un fenómeno específicamente capitalista.88 Tal como aparece en el 

cuarto acápite en cuestión, la organización social precapitalista aparece como 

“prístina”, en tanto “los trabajos y productos no tienen por qué asumir una forma 

fantástica diferente de su realidad”; de este modo, por ejemplo, 

El diezmo que [el siervo] le entrega al cura es más diáfano que la bendición del clérigo. 

Sea cual fuere el juicio que nos merezcan las máscaras que aquí se ponen los hombres al 

desempeñar sus respectivos papeles, el caso es que las relaciones sociales existentes entre 

las personas en sus trabajos se ponen de manifiesto como sus propias relaciones 

personales y no aparecen disfrazadas de relaciones sociales entre las cosas, entre los 

productos del trabajo.89  

Es decir, según Marx, en una determinada sociedad precapitalista el producto del 

trabajo humano aparecería como “diáfano” bajo… ¡la forma del diezmo!, o sea, como 

¡el tributo a Dios! Y el ejercicio del trabajo, esto es, el ejercicio de la propia relación 

social, se pondría de manifiesto como lo que objetivamente es: una relación entre 

humanos que no aparecería “disfrazada” como una relación entre objetivaciones del 

trabajo… ¡Por más que los hombres necesiten ponerse “máscaras” para realizar dicha 

                                                           
87 Marx, K. y Engels, F.: op. cit., p. 27-28, énfasis propios.  
88 Marx, K.: El capital…, pp. 87-102.  
89 Marx, K.: El capital…, pp. 94-95.  

92



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

relación! Nunca encontraremos en Marx mayor incoherencia condensada en tan pocas 

líneas. ¿Por qué el producto del trabajo humano, esto es, un valor de uso para la 

reproducción de la vida humana, lejos de aparecer como tal, tiene que tomar la forma 

de un tributo al representante de Dios en la tierra? ¿Y por qué el ejercicio del trabajo 

de los diferentes órganos del metabolismo social tiene que estar mediado por 

“máscaras”? Es evidente que dichos individuos están personificando su relación social; 

y si están personificando su relación social es porque dicha relación aparece como un 

producto que los domina, que rige sus conciencias y voluntades. Lejos de ser una mera 

enajenación “mental”, las figuras religiosas que rigen las conciencias de los hombres 

toman formas tan concretas, tan “productos de la mano humana” como lo son el 

diezmo, la estructura arquitectónica de una Iglesia o el vestido de un clérigo, etc. Y es 

porque los individuos, en este caso, se enfrentan a sus propios productos no como a un 

simple edificio para reproducir la vida humana, o a una simple tela para vestir a un 

humano, sino a un edificio que toma la forma de Iglesia y a un vestido que toma la 

forma de sotana, que por ello mismo, en tanto personificaciones de sus productos, 

deben entregar el diezmo o deben brindar una misa, etc. La pregunta que hay que hacer 

entonces es: ¿qué forma sustancial está tomando el producto del trabajo humano, bajo 

qué tipo de relaciones sociales de producción, para que sean los productos de sus 

propios trabajos los que le digan a sus productores qué tienen que producir los unos 

para los otros y qué les toca consumir a cada cual? 

Pero antes de indagar en este sentido, debemos primero interrogarnos sobre cuál es 

la razón de que tanto Marx como JIC, cada cual en sus propios términos, necesiten ver 

al trabajo precapitalista como desprovisto de enajenación. En el primer caso tenemos, 

sin dudas, el camino más allanado. Como ya han señalado otros camaradas en el 

presente número,90 Marx está operando mediante la lógica dialéctica hegeliana, 

desconociendo el carácter fetichista del proceder teórico en cuanto tal y, por tanto, 

pasando por alto la materialidad misma del conocimiento científico como producto 

del capital.91 De allí que él mismo no pueda reconocerse como un órgano de la clase 

obrera que avanza en el conocimiento de las potencialidades del modo de producción 

capitalista respecto de las potencialidades del medio.92 Necesita, por tanto, avanzar en 

ese conocimiento al mismo tiempo que naturaliza la mercancía y, con ella, la libertad. 

Y efectivamente lo hace: la mercancía aparece en su desarrollo como presupuesto de la 

sociedad capitalista, y lo hace primero como un producto “no enajenado”, es decir, no 

portador de la propia relación social: como un valor de uso intercambiable que a su 

vez no es portador de valor y, por tanto, no reviste aún la “forma de la expresión simple 

                                                           
90 Cosic, N. y Vivanco, A.: op. cit. 
91 Marx, K.: El capital, Tomo I, Vol. 2, Buenos Aires, Siglo Veintiuno Editores, 2022, p. 749; Iñigo 

Carrera, J.: El capital…, pp. 9-49. 
92 GCEP: op. cit. 

93



 GEMH 

del valor”. En este momento histórico ficticio, los hombres se enfrentan 

“implícitamente como propietarios privados de esas cosas enajenables, enfrentándose, 

precisamente por eso, como personas independientes entre sí”.93 De aquí que en este 

—supuesto— periodo precapitalista, “si las cosas son intercambiables, ello se debe al 

acto de voluntad por el que sus poseedores resuelven enajenarlas recíprocamente”.94 

Es decir: aquí tenemos personas independientes, propietarios privados de 

mercancías que rigen consciente y voluntariamente su intercambio. Sin eufemismos: 

aquí tenemos individuos libres mucho antes del capitalismo, justamente porque ni 

siquiera en estas líneas se está refiriendo Marx al modo de producción mercantil 

simple: son individuos libres que no producen valor.95  

En síntesis, tenemos al individuo libre precapitalista que posteriormente perderá 

esta libertad para pasar a ser libre por estar enajenado de forma “deficiente” en la 

mercancía y luego de forma “plena” en el capital; y por último, “negación de la 

negación”, logrará superar esta enajenación para alcanzar… ¡su libertad! La claridad 

de esta tautología es más “diáfana” que la de Hegel: la libertad —precapitalista— es el 

presupuesto de la libertad capitalista —enajenada—, tanto como ésta última lo es de la 

“libertad socialista”. La libertad, en Marx, es tanto causa como resultado de la libertad.  

Una vez naturalizadas de este modo la mercancía y la conciencia libre, no es de 

extrañar que todas las formas concretas propias de la sociedad capitalista aparezcan 

deshistorizadas: la propiedad privada, la familia, las clases sociales, la explotación, el 

Estado, etc.96 Todas estas formas aparecen ya realizadas, meramente diferenciadas por 

su quantum: allí hay menos propiedad privada, aquí más;97 aquí hay menos clases 

sociales, allí más, etc.98 Y todas estas formas, a su vez, se relacionan cuantitativamente 

con este contenido eterno: donde el valor de uso “predomina” respecto del valor de 

cambio,99 la explotación todavía es “menor”,100 la propiedad privada juega un papel 

“secundario”,101 etc., y viceversa. La lógica, por más potente que sea su forma en este 

caso, no puede hacer más que petrificar las cualidades del capital.102 

                                                           
93 Marx, K.: op. cit., p. 107. 
94 Marx, K.: El capital, Tomo I, Vol. 1… pp. 103-113. Por supuesto, en esta exposición lógica de las 

determinaciones Marx no nos dice a qué periodo histórico refiere, no cita ninguna investigación al 
respecto y mucho menos aporta alguna evidencia empírica. Como veremos, el “comercio” precapitalista 
está lejos de ser un encuentro entre “personas independientes” y, por tanto, más lejos aún de ser un 
intercambio entre “propietarios privados”.  

95 Cosic, N. y Vivanco, A.: op. cit., pp. 62-63. 
96 Marx, K.: Elementos…, p. 8, 433-479; El capital…, pp. 282-283; Marx, K. y Engels, F.: La 

ideología…, cap. 1; Engels, F.: El origen…, caps. 2, 5 y 8.  
97 Marx, K.: Elementos…., pp. 433-444; Marx, K. y Engels, F.: op. cit., pp. 17 y 18.  
98 Marx, K.: El manifiesto comunista, Buenos Aires, Ediciones IPS, 2014, p. 11. 
99 Marx, K.: Elementos…, p. 464.  
100 Engels, F.: Anti-Dühring…, pp. 140 y 169.  
101 Marx, K.: Elementos…, pp. 433-479.  
102 En Hegel, el recurso a la tautología para explicar la historia alcanza su plenitud, incluso yendo en 

contra de sus propias premisas. En las Lecciones sobre la Filosofía de la Historia Universal, el 
movimiento de la historia no cumple con las exigencias de la inmanencia absoluta que encontramos en 

94



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

                                                           
la Ciencia de la lógica. Según Pinkard (Pinkard, T.: Does History Make Sense?: Hegel on the Historical 
Shapes of Justice, Harvard University Press, 2017), el orientalismo de Hegel (Said, E.: Orientalismo, 
Barcelona, Debolsillo, 2008) no sólo se basa en errores inducidos por los límites del conocimiento 
histórico y etnográfico de su época o por su indudable clasicismo, sino que también tiene razones más 
profundas de orden filosófico. En otras palabras, el orden del discurso de Hegel sobre el movimiento de 
la historia universal tiene como esqueleto lógico la concepción de la relación entre naturaleza y 
subjetividad, un problema que el autor trata en su Lógica. El hecho de que “el Sol salga en Oriente” 
implica que, para los orientales, no existía ninguna posibilidad de dar razones de sus propias prácticas 
éticas. Por ello, se encontraban en el estadio de oscuridad lógica del ser en sí, que en la historia universal 
equivale a un estado de infancia en el que no hay lugar para la distancia crítica que les permitiera ser 
autoconscientes de sus acciones. En otras palabras, se encontraban en el estadio natural del espíritu y, 
por ende, “fuera de la historia”, ya que, al ser “infantes”, carecían del principio de la individualidad. En 
efecto, la letra de Hegel es clara en este sentido: antes de los griegos, los seres humanos estaban 
simplemente absortos en la naturaleza y en la vida social, por lo que no había lugar para la 
individualidad. Si los orientales expresan el ser en-sí, la pura inmediatez irreflexiva, los griegos son los 
primeros en la historia humana en poner al ser para-sí. Allí surgió el principio de la particularidad como 
autoconciencia reflexiva, que dio origen a una serie de problemas metafísicos completamente nuevos (o 
quizá incluso aparecieron por primera vez como problemas metafísicos genuinos) (Pinkard, T.: op. cit). 
Sin embargo, esta historia que se inicia con los griegos culmina con el reconocimiento, en el ámbito de 
la vida ética, de que el puro para-sí no es suficiente para fundar una comunidad verdaderamente 
emancipada. Es necesario que el espíritu reflexione profundamente sobre sí mismo para encontrar en él 
al ser “en y para sí”, y que reconozca las razones de su propia autoposición. Hemos llegado al umbral de 
la Europa moderna, cuyo punto de partida es la Revolución Francesa, que consagra la libertad como 
principio universal. En este momento, el espíritu del mundo alcanza su plenitud, su forma más 
enriquecida, cuando la realidad se ajusta a su concepto.  

Ahora bien, el tránsito de una forma espiritual a otra “consiste precisamente en que la forma 
universal antecedente queda anulada, como algo particular, por el pensamiento” (Hegel, G.: Filosofía de 
la historia universal I, Buenos Aires, Losada, 2010, p.93). En la estructura narrativa de Hegel, la forma 
universal oriental albergaba en su interior la forma superior posterior, la griega, pero no se había hecho 
válida para sí misma, lo que la condujo a su propia destrucción (ibíd., p.94). Pinkard ha llamado la 
atención sobre el modo en que Hegel trata a China e India, y sobre cómo la propia argumentación 
hegeliana encuentra un límite a la hora de pensar la transición entre las formas espirituales. El autor 
estadounidense argumenta que Hegel es incapaz de ver cómo estos dos pueblos producen las 
condiciones de su propio hundimiento, ya que previamente los había condenado a una inmutable 
inmediatez. En otras palabras, su hundimiento debió producirse a partir de una fuerza externa, por 
una contingencia ajena a la inmanencia negativa del espíritu (Pinkard, T.: op. cit.). Consideramos que 
esto también se puede aplicar a su análisis de Persia y Egipto, ya que el principio de la subjetividad que 
aparece en ellos aún no es capaz de establecer la distancia crítica necesaria para poder reflexionar sobre 
sus propios presupuestos (Hegel, G.: op. cit., p. 269). De este modo, lo para-sí en la historia universal 
no se arraiga en las formas históricas concretas, sino en la abstracción de un espíritu del mundo que, 
contingentemente, decidió sembrar la semilla de su propia autoconciencia en el espíritu griego. Solo en 
la confrontación externa entre espíritus, en la guerra entre estados, se produce el hundimiento de una 
forma inferior del espíritu.  

Un especialista en Hegel podría argumentar que todas estas contradicciones entre espíritus están 
lógicamente contenidas en la Idea, pero el filósofo alemán no demuestra (ni intenta demostrar) que la 
misma penetre en la densidad histórica del espíritu oriental a partir de la argumentación que él mismo 
ha propuesto. La historia que nos propone Hegel tiene, lógicamente, poco de historia. En realidad, es la 
historia de una tautología: la de un Espíritu —expresado en la historia sólo a través de la lucha entre 
Estados— que se afirmó en su plenitud desde la noche de los tiempos y que recorre la historia sólo para 
confirmar lo que siempre fue, lo que siempre supo de sí. Todas sus formas concretas —la individualidad, 
el estado, el arte, la religión y la filosofía, etc.— ya se afirmaron con la llegada a la historia del espíritu 
griego. Lo que ocurre después son sólo variaciones cuantitativas de esas necesidades ya realizadas. 
Entre el principio de individualidad de los griegos y el de los modernos no media ninguna diferencia 
cualitativa; por el contrario, son dos respuestas que Occidente encontró para establecer el vínculo entre 
lo universal y lo particular. Por eso, mientras en Europa se producían las tragedias propias de un espíritu 
cierto de sí, en Oriente y América reinaba la inmediatez más opresiva. En el esquema de la historia 
universal propuesto por Hegel, lo mediato y lo inmediato coexisten como dos tiempos inconmensurables 
entre sí, y sólo el concepto de Espíritu del Mundo los unifica, concepto que, por obra y gracia de la 
filosofía de Hegel, decidió encarnarse en un tiempo histórico específico y no en los otros. Para la cólera 
de Althusser y sus epígonos, en Hegel hay más de “múltiples temporalidades” y de “sobredeterminación” 

95



 GEMH 

Por su parte, en el caso de JIC, la razón por la cual no reconoce la enajenación del 

trabajo en el precapitalismo es mucho menos evidente. Señalándolo una vez más, es él 

quien nos puso frente al reconocimiento pleno de las formas de conciencia como 

formas concretas del trabajo, tanto a partir de su descubrimiento de la subjetividad 

productiva expandida de la clase obrera, como en la explicitación de su crítica al 

concepto marxiano de “trabajo inmaterial”. A su vez, al igual que Marx, JIC reconoce 

la enajenación de la conciencia en el desarrollo histórico precapitalista: 

[En el] comunismo primitivo, el individuo no realiza su relación social como el ejercicio 

de su libre individualidad, esto es, mediante el ejercicio de una conciencia y voluntad que 

conoce sus determinaciones como portador individual de la fuerza de trabajo social. Por 

el contrario, su individualidad se reduce al ejercicio consciente y voluntario de sus 

vínculos de dependencia personal. El individuo del comunismo primitivo está tan atado 

a ellos que hasta le impiden reconocer, en otro individuo ajeno a su comunidad, los 

atributos de un ser humano naturalmente semejante a él. Su propio ser social trasciende 

el alcance de su conciencia y voluntad. De modo que se le presenta como una fuerza 

natural ajena a él, que lo domina en su individualidad consciente y voluntaria. Con lo 

cual, va a avanzar en el conocimiento de sus propias determinaciones, va a desarrollar su 

conciencia, bajo la forma concreta de la conciencia religiosa; esto es, de una conciencia 

que sólo puede ver la realización material de sus propias potencias humanas, como si 

fueran la realización de potencias ajenas a ella. Las concibe como potencias fantásticas, 

atribuidas a la naturaleza, a las que la propia conciencia y voluntad se encuentran 

sometidas. La propia voluntad se presenta a la conciencia como la encarnación de una 

voluntad divina.103  

Esta enajenación de la conciencia es reconocida también por JIC en el esclavismo y 

el feudalismo y, por supuesto, aquí la conciencia libre “no ha tenido, ni tiene, existencia 

objetiva. Es tan sólo una construcción ideológica, producto del fetichismo de la 

                                                           
entre espíritus nacionales que de “causalidad expresiva” del Geist, porque, en rigor de verdad, el Geist 
es sólo patrimonio de los espíritus nacionales europeos. Asimismo, vemos que en Marx existe una 
concepción multilineal de la historia en el sentido propuesto por Kevin Anderson y compartido por 
innumerables marxistas (Anderson, K.: Marx at the margins: on nationalism, ethnicity and non-
westerns societies, Chicago & London, The University of Chicago Press, 2010; Acha, O.: op. cit.; Tarcus, 
H.: “¿Es el marxismo una filosofía de la historia? Marx, la teoría del progreso y la ‘cuestión rusa’”, en 
Andamios, Vol. 4, N. 8, 2008, pp. 7-32; Kohan, N., “El Marx tardío y la concepción multilineal de la 
historia”, en Utopía y Praxis Latinoamericana, Universidad del Zulia, 2020), pero ese punto de vista 
del tiempo histórico no fue construido contra la teodicea hegeliana, sino a partir de su recuperación. 
En efecto, Anderson acierta en su lectura del corpus marxiano, pero por las razones equivocadas. 

En definitiva, el formato tautológico hegeliano de la historia, que parte del Espíritu del Mundo para 
llegar al Espíritu del Mundo, es sin dudas reproducido por Marx en las Formen. Allí, no sólo replica paso 
a paso la argumentación hegeliana de la historia de Oriente a través de su concepto de Modo de 
Producción Asiático (Marx, K.: Formaciones económicas precapitalistas, México, Siglo XXI, 1971, pp. 
71-82), sino que, al borrar el carácter enajenado del trabajo precapitalista, acaba por postular al 
comunismo como el enriquecimiento de una cualidad originaria ya depositada en la idea de “comunismo 
primitivo”. La historia, según Marx, parte de un ser genérico no-enajenado para llegar al ser genérico 
no-enajenado, esto es: parte del Comunismo para llegar al Comunismo.  

103 Iñigo Carrera, J.: Conocer el capital hoy…, p. 311, énfasis propios. 

96



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

mercancía”.104 En otras palabras, aquí la conciencia libre es sólo una construcción 

teórica de las ciencias sociales que se dedican al estudio del desarrollo histórico 

precapitalista. Y como acabamos de ver, Marx no estuvo exento de reproducir este 

fetiche a cada paso. Pero el gran interrogante aquí es por qué JIC no hace explícito el 

hecho de que en el precapitalismo el ser genérico humano está tan enajenado en su 

producto como lo está en nuestra sociedad. Por el contrario, tal como Marx, señala que 

la diferencia específica con los demás modos de producción históricos reside 

precisamente en el hecho de que en el capitalismo la relación social está portada en 

el producto del trabajo,105 esto es, sólo aquí tenemos una relación social objetivada. 

La distinción es bien clara:  

La organización del proceso humano de metabolismo social, la relación social general 

entre los seres humanos, tiene un punto de partida histórico: el conocimiento inmediato 

puramente animal. Aunque más no sea por su duración, la mayor parte de la historia 

humana hasta hoy es la historia de la transformación de esta relación animal en la 

organización del trabajo social por medio del conocimiento acerca del momento en que 

se encuentran los distintos procesos de metabolismo individual a coordinar, establecido 

a través de las relaciones directas entre las personas. Se trata de la primera gran etapa 

en el desarrollo de la organización de la sociedad. 

[…] Sin embargo, por mucho que el conocimiento humano mediante el pensamiento se 

haya desarrollado, y por poco que alguien sepa respecto de la especificidad histórica de 

la forma actual del proceso de metabolismo social, a nadie se le ocurriría pensar que la 

organización general de este proceso se realiza hoy día de manera inmediatamente 

consciente. En otras palabras, es obvio que nuestra relación social general —o sean el 

modo en que nuestra sociedad asigna su capacidad total de trabajo entre las distintas 

formas concretas útiles de éste y coordina el fluir de los procesos de metabolismo 

individual— es independiente respecto del proceso de conocimiento de las necesidades 

sociales.106 

De este modo, en síntesis, el capital se distingue por ello 

[como el] sujeto objetivado que tiene la capacidad de poner en marcha el trabajo social 

de manera privada e independiente sin más objeto inmediato que producir más de la 

misma capacidad. No se trata simplemente de un producto material fetichizado sino de 

que este producto material enfrenta a sus propios productores como aquél que los 

produce; como un fetiche real, por así decir. Esta modalidad autónoma de regirse el 

trabajo social constituye la segunda gran etapa en el desarrollo histórico de la vida 

humana.107  

                                                           
104 Ídem. 
105 Ibíd., pp. 43-44. 
106 Ibíd., pp. 237-238, énfasis propios. 
107 Ibíd., p. 239, énfasis nuestros.  

97



 GEMH 

Entendemos que hasta aquí la ambigüedad de JIC está lo suficientemente expuesta: 

por un lado, reconoce la enajenación de la conciencia en el precapitalismo, pero, por el 

otro, esta no aparece en su desarrollo como la enajenación del trabajo en su propio 

producto, es decir, como un “fetiche real”, precisamente porque allí el trabajo se 

organizaría de forma directa. Como vimos, de aquí su rechazo a los términos de “base 

económica” y “superestructura” para este caso. Entonces, cabe una vez más repetir las 

preguntas: ¿cómo es posible la enajenación de la conciencia allí donde no hay 

enajenación del trabajo? ¿Cómo es posible que la organización directa del trabajo tome 

formas ideológicas? ¿Cómo es posible, en definitiva, la existencia de un fetiche “irreal”? 

La única forma de concebir la existencia de un fetiche fantástico, no real, es 

representándose la existencia de un trabajo tan fantástico, tan irreal, y, sin 

eufemismos, tan inmaterial como dicho fetiche. ¡Pero esta es la puerta que JIC cerró 

bajo siete llaves! La última pregunta que cabe aquí, entonces, es: ¿por qué dejó entrar 

este fetiche por la ventana? Por supuesto, aquí hay problemas metodológicos que 

deben ser resueltos. Sin embargo, en el terreno del conocimiento dialéctico no existen 

los problemas metodológicos en abstracto. En otras palabras: para contestar todos 

estos interrogantes, no queda otra opción que enfrentarse al objeto mismo por cuenta 

propia y reproducir sus determinaciones, criticando el conocimiento dialéctico 

socialmente acumulado allí donde se introducen necesidades exteriores.108  

3. Las determinaciones generales de la producción precapitalista 

a) La materia como sujeto 

Sabemos que la vida humana es un proceso de metabolismo social que tiene como 

forma abstracta a la vida animal, la cual, a su vez, es una forma sumamente concreta 

de la materia orgánica. Por su parte, esta forma concreta general tiene como forma 

abstracta suya a la llamada materia inorgánica y ésta, por último, no es otra cosa que 

una forma concreta general de la materia en cuanto tal. Como sostiene JIC, cuando en 

el análisis topamos con la simple materia, con la existencia en cuanto tal, ya no nos 

estamos enfrentando a “una forma abstracta real igual a cualquier otra”; por el 

contrario: 

Como las demás, empieza por presentársenos en tanto forma concreta. Pero, en tanto tal 

forma concreta, ella es pura necesidad en potencia, la necesidad misma de determinar, 

y, en consecuencia, forma abstracta. Su necesidad en potencia no es ya un otro de su 

forma concreta, sino que tal potencialidad es lo que esta forma real abstracta es en tanto 

forma concreta. Esta forma simple real tiene a la necesidad de su propia existencia como 

necesidad inmediatamente actual, es existencia en sí misma. Pero, tanto como esta 

existencia actual suya es necesidad de trascender de sí en determinación realizada, tal 

                                                           
108 Iñigo Carrera, J.: El conocimiento dialéctico…, pp. 33-36; Conocer el capital hoy…, p. XIX. 

98



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

forma simple es, al mismo tiempo, existencia en potencia. Como tal, la simple existencia, 

o sea, la materia, es una contradicción en sí misma.109 

El reconocimiento de la contradicción que es la simple materia, la determinación en 

cuanto tal, demuestra una vez más (y cabe repetirlo) las enormes potencias científicas 

de la Crítica Práctica. Nos pone delante del hecho de que el movimiento de la materia 

es, en realidad, automovimiento, un afirmarse mediante la propia negación (AmN); 

en definitiva, que ella misma es devenir: 

Como abstractamente tal, la materia no se limita a mostrarnos que no encierra en sí a un 

otro del cual brota su necesidad. Más aún, evidencia esta simplicidad suya precisamente 

porque nos muestra que ella es, por sí misma y no por otro, necesidad de negarse como 

simplemente tal existencia abstracta para afirmarse como existencia concreta. Lo que la 

materia nos dice directamente en su pura simplicidad, es que ella es necesidad inmediata 

de afirmarse mediante su propia negación, de determinarse; que ella es devenir.110 

Y esto no es otra cosa que el escándalo absoluto para la forma lógico-teórica en que 

se desarrolla hasta el día de hoy la ciencia: el reconocimiento de que “la materia es el 

sujeto. Sujeto que tiene, por forma más simple de existencia, el afirmarse mediante la 

propia negación, el devenir, la necesidad de determinarse”.111 

Sin embargo, a pesar de los exponenciales avances en el terreno del conocimiento 

dialéctico por parte de JIC y el CICP, así como hemos visto que las ambigüedades se 

hicieron presentes en la reproducción de determinaciones tan concretas como las del 

metabolismo social humano, también aquí ellas asoman sus cabezas. Y es que para la 

Crítica Práctica en general, la condición de sujeto aparece también como una cualidad 

específica de la materia viva:  

la materia viva tiene como potencia específica la necesidad de transformar por sí una 

porción de su corporeidad en la acción capaz de realizar las potencias portadas en la 

corporeidad de otras formas naturales concretas, apropiándose así de éstas como medios 

para la reproducción de su propia corporeidad. Esta determinación específica de la 

materia viva le da la cualidad de la subjetividad, la condición de sujeto, inherente a sus 

distintas formas concretas.112 

Para Rodrigo Steimberg, otro investigador del CICP, la subjetividad no sólo es una 

cualidad propia de la materia orgánica, sino que dicha cualidad  

no es un elemento material agregado a los componentes químicos y físicos que 

conforman la unidad de ese ser vivo, sino una realidad que brota de las relaciones entre 

esos componentes materiales [...] Y esas relaciones […] no constituyen una realidad-otra 

                                                           
109 Iñigo Carrera, J.: El capital…, p. 258, énfasis agregados. 
110 Iñigo Carrera, J.: El conocimiento dialéctico…, p. 5. 
111 Ibíd., p. 15. Ampliando este reconocimiento: “La materia se pone en evidencia, así, como el 

verdadero sujeto; nuestra acción, como movimiento específico suyo" (ibíd., p. 51). 
112 Iñigo Carrera, J.: Conocer el capital hoy…, p. 33, énfasis propios. 

99



 GEMH 

que los elementos que forman esas relaciones; no son un agregado material, una 

sustancia extensa que se adiciona a sus componentes y los convierte en órganos suyos.113 

Inevitablemente, entonces, nos surgen nuevos interrogantes: ¿cómo es posible que 

la Crítica Práctica reconozca a la materia en cuanto tal como el sujeto de todas las 

determinaciones, a la vez que, por otra parte, considera a la condición de sujeto como 

una cualidad exclusiva de la materia viva, y más aún, como una cualidad tácitamente 

inmaterial? Si supuestamente la subjetividad no es “una sustancia extensa”, un 

“agregado material”, por la aparente simple razón de que lo que la cualifica no son los 

“componentes químicos y físicos” sino sus relaciones, esto es, su nueva configuración 

—en fin: su forma—, inmediatamente cabe formular una nueva pregunta: ¿cómo 

considerar a los elementos físico-químicos en sí mismos como materiales, si ellos 

mismos son, a su vez, relaciones, o sea, determinaciones formales? Aclaremos el 

sentido de este último interrogante analizando cualquier forma concreta de la materia; 

por ejemplo: un trozo de hielo. El hielo, en su inmediatez, es una relación cualitativa y 

cuantitativamente determinada de múltiples moléculas de agua; el agua, a su vez, es 

una relación determinada de átomos de hidrógeno y oxígeno; éstos, por su parte, son 

también, en sí mismos, relaciones de partículas elementales. Y como sigamos con el 

análisis, llegaremos nuevamente a la existencia en cuanto tal, al mismo punto al que 

había llegado JIC; existencia que, de más está decir, también es relación: de ella misma 

consigo misma y sus potencias a realizar. 

Dejaremos pendiente aquí la resolución detallada de estos interrogantes en torno a 

la razón de esta ambigüedad de la Crítica Práctica en el terreno de las determinaciones 

más simples. Esto implicaría reproducir necesariamente una enorme cantidad de 

mediaciones que van desde la simple materia hasta su forma concreta de materia viva, 

lo que desbordaría por completo la extensión de este artículo. De todos modos, no hay 

forma de ocultar la relación de estas ambigüedades con la valoración ceicepiana de la 

Lógica de Hegel, de su llamado “núcleo racional”. Dicha construcción demanda, como 

sabemos, postular el devenir sujeto de la sustancia, y a su vez, por supuesto, concebir 

la subjetividad en cuanto tal como pura idealidad.114 Como fue observado en nuestros 

primeros apartados y en el artículo del Comité Editorial del presente número, son 

demasiados los indicios de que la Crítica Práctica sigue encerrada en la problemática 

neodialéctica.  

                                                           
113 Steimberg, R.: “Vida individual, vida social y conocimiento dialéctico”, en Trans/form/ação: 

Revista de filosofía de la Unesp, N. 3, 2024, pp. 9-10, énfasis propio. En esta misma línea, Facundo 
Martín se alinea con Bhaskar para señalar que la “emergencia” de la conciencia “es un fenómeno 
extendido en el universo, que implica novedad formal, pero continuidad sustancial”. Por eso, se 
representa que “los mecanismos biológicos son, por lo tanto, emergentes con respecto a los físicos —o 
químicos—, pero no suponen una adición sustancial. El ‘adicional’ ontológico es formal u 
organizacional” (Martín, F.: op. cit., pp. 195 y 223).  

114 Cosic, N. y Vivanco, A.: op. cit. 

100



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

Por nuestra parte, cabe aclarar desde ya que no encontramos ningún motivo para 

considerar que la subjetividad sea una cualidad específica de la materia orgánica. En 

nuestro análisis y nuestra síntesis, hallamos efectivamente a la materia en cuanto tal 

como sujeto, y a todas sus formas siendo materiales en sí mismas;115 de lo contrario, 

volveríamos a las reducciones tautológicas del contenido como contenido —en este 

caso, la materia en cuanto tal— y la forma como forma —como lo ideal o inmaterial. 

Por tanto, sólo cabe hablar de “sujeto vivo” allí donde reconocemos a la forma viva 

como una relación específica de la materia consigo misma, como forma concreta en 

que ella sigue desplegando sus potencias. La imputación de subjetividad como cualidad 

exclusiva de la materia viva implica la condena del resto de las formas materiales a la 

abstracta inercia.116 Y aquí volvemos al punto de partida del presente artículo, porque 

                                                           
115 Si la Ciencia de la lógica de Hegel posee realmente una potencia científica actual, ésta reside 

precisamente en haber captado —si bien representacionalmente— esta relación de reductibilidad de la 
forma al contenido, denominándola relación de sustancialidad, donde todas las formas no son nada 
distinto de su contenido, sino su propio automovimiento; lo cual implica, contradictoriamente, que el 
contenido, a su vez, no se reduce a su forma, sino que ella es un momento suyo. Ver ídem. 

116 “La naturaleza debe ser contemplada como un sistema escalonado, cada uno de cuyos peldaños 
procede necesariamente de los otros, y el siguiente es la verdad de aquellos de los que resulta, pero no 
de tal manera que cada escalón sea naturalmente generado desde los otros, sino [que lo es] en la idea 
interior que constituye el fundamento de la naturaleza. La metamorfosis incumbe solamente al concepto 
en cuanto tal, ya que únicamente el cambio de éste es desarrollo […] Es una representación torpe, propia 
de la vieja filosofía de la naturaleza, y también de la moderna, contemplar el proceso de formación y el 
paso desde una forma y esfera de la naturaleza a otra superior, como una producción externa y 
efectivamente real, que sin embargo, para hacerla más clara, se retrotrae a la oscuridad del pretérito. A 
la naturaleza ciertamente le es propia la exterioridad, las distinciones caen una fuera de otra y la 
naturaleza hace que se presenten como EXISTENCIAS indiferentes [una ante otra]; [pero] el concepto 
dialéctico que dirige los peldaños [del desarrollo] hacia adelante es lo interior a ellos mismos. Esas 
representaciones nebulosas, en el fondo sensibles, como particularmente lo es p.e. el surgir de las 
plantas y animales desde el agua, y después el surgir de los animales desarrollados desde los inferiores, 
etc., han de ser expulsadas por la contemplación pensante.” (Hegel, G.: Enciclopedia…, p. 308, énfasis 
propios). Como para toda conciencia lógica, para Hegel las formas concretas materiales están 
desprovistas ellas mismas de automovimiento; allí donde vemos las cosas moverse y mutar, estamos en 
el plano de la idealidad: “El idealismo se produce ya en nuestra conciencia ordinaria. Así es como 
decimos de las cosas sensibles que son mudables, lo cual quiere decir que el no ser les conviene tanto 
como el ser” (Hegel, G.: Lógica, Primera Parte, Madrid, Ediciones Orbis, 1984, p. 56).  

Está claro que allí donde se concibe a la materia viva como sujeto, como autodesarrollo, entra en 
juego la misma operatoria lógica de Hegel; lo que aquí es el Espíritu, allí es la Vida. En ambos casos, la 
postulación del momento primitivo de la pura exterioridad mecánica, de la pura contingencia, sigue 
siendo igual de necesario —por supuesto, como veremos inmediatamente, para fortalecer la 
naturalización de la libertad. Como buen filósofo, Hegel nunca se propuso disolver la división disciplinar 
de las ciencias, sino precisamente fundamentarla, dándole una unidad exterior (Millet, J.: “Descartes, 
Newton y Hegel sobre el método de análisis y síntesis”, en Pensamiento: revista de investigación e 
información filosófica, Vol. 41, N. 164, 1985, pp. 393-430). En este sentido, por ejemplo, el método 
adecuado a la dimensión físico-química podía seguir siendo el que era, en tanto se apropiaba de una 
causalidad diferente a la teleológica. Para Hegel, la pretensión marxiana de erigir una única ciencia, la 
de la historia natural, hubiera merecido el ostracismo del reino de la Razón.  

Cabe destacar aquí lo que sea quizás la máxima expresión del hegelianismo presente todavía en el 
CICP. Este es el caso de Martín Ferroni, que en su comentario al trabajo de Steimberg ya citado, sostiene 
que el mismo se enmarca “dentro de los avances recientes en torno a la comprensión de la vida como un 
proceso donde se despliega un tipo de actividad o causalidad diferente a la simplemente física-
química” (Ferroni, M.: “Comentario a ‘Vida individual, vida social y conocimiento dialéctico”, en 
Trans/Form/Ação: Revista de filosofia da Unesp, N. 3, 2024, p. 1, énfasis propio), como de hecho 
sucede en los trabajos de Terrence Deacon y, más particularmente, de Adrian Johnston con base en 

101



 GEMH 

dicha abstracción no es otra cosa que la reproducción del fetichismo de la mercancía, 

esto es, la separación de sujeto y objeto, ocultando nuevamente su identidad. 

Observemos las consecuencias que todo esto acarrea en la reproducción de las 

determinaciones de la materia bajo su forma humana. 

b) La materia humana 

Como sostiene JIC, efectivamente 

la materia viva tiene como potencia específica la necesidad de transformar por sí una 

porción de su corporeidad en la acción capaz de realizar las potencias portadas en la 

corporeidad de otras formas naturales concretas, apropiándose así de éstas como medios 

para la reproducción de su propia corporeidad.117  

Hasta este punto, no hay nada que objetar. Inmediatamente, en la síntesis de esta 

determinación, JIC señala lo siguiente: 

El sujeto comienza el proceso realizando un gasto limitado de su cuerpo para apropiarse 

de la potencialidad que tendría su acción respecto de la potencialidad del medio, o sea, 

para apropiarse virtualmente de su condición de sujeto respecto del objeto sobre el cual 

va a actuar. Sólo si mediante este gasto limitado el sujeto reconoce en el medio objeto 

suyo un medio apto para la reproducción efectiva de su cuerpo, desencadena el proceso 

de apropiarse de manera plena del medio. La acción de apropiarse del medio se 

desarrolla así a lo largo de dos momentos: arranca con el conocimiento de la 

potencialidad de la propia acción respecto de la del medio, para culminar con la 

apropiación efectiva del medio. El primer momento, la acción de apropiarse virtualmente 

del medio, o sea, la acción de conocerse como sujeto respecto del objeto sobre el que se 

va a actuar, no es sino la acción de organizar la acción de apropiarse efectivamente de 

éste. El proceso de conocimiento es la acción de organizar la propia acción. Y como la 

acción va transformando al objeto a medida que avanza sobre éste, y en consecuencia va 

transformando al sujeto mismo en su despliegue, su organización, o sea, el conocimiento, 

no constituye un mero punto de partida, sino que se renueva continuamente hasta la 

completa asimilación del objeto por el cuerpo del sujeto.118  

                                                           
Hegel. Sin embargo, Ferroni destaca que dichos trabajos no llegan a reconocerse como “una crítica a la 
ciencia tradicional-dominante. Más bien, podría decirse que este tipo de explicación busca 
complementar al cuerpo de saber científico establecido al ofrecer luz sobre cuestiones que no han sido 
adecuadamente abordadas por el mismo” (ibíd., p. 2). En otras palabras, no llegan a reconocer que el 
tipo de conocimiento en juego en la comprensión de la dinámica orgánica, como el afirmarse mediante 
la propia negación de la causalidad físico-química, implica ya la crítica a la forma tradicional (teórica) 
de la ciencia y, por tanto, la crítica a la forma en que se está organizando la vida social humana 
actualmente. En este sentido, la Crítica Práctica se caracterizaría por lograr dar cuenta de “las 
limitaciones de la forma tradicional-dominante de la ciencia como un problema de naturaleza 
eminentemente político” (ídem). Si bien compartimos esta caracterización del camarada respecto de la 
corriente a la que él mismo pertenece, esto es, la Crítica Práctica, ello pone plenamente en evidencia que 
la misma sigue reproduciendo la concepción hegeliana de los momentos mecánicos y químicos como 
desprovistos de subjetividad (Hegel, G.: Ciencia…, pp. 892-927; Enciclopedia…, pp. 301-430), en lugar 
de constituirse en la crítica de esta división lógica.  

117 Iñigo Carrera, J.: Conocer el capital hoy…, p. 22.  
118 Ibíd., p. 34, énfasis propios. 

102



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

Ya señalamos que la forma viva de la materia no tiene título de propiedad sobre la 

condición de sujeto, y mucho menos los individuos vivos, que constituyen su quantum 

(la unidad mínima de la cualidad que llamamos vida). Cuando la materia viva realiza 

un gasto limitado de su cuerpo para reconocer sus potencialidades respecto de las 

potencialidades del medio, y finalmente desencadena su apropiación efectiva para 

reproducirse como tal materia viva, no está haciendo otra cosa que reproducir al medio 

como medio.119 Siendo la simple materia viva el AmN de ciertas formas específicas de 

la llamada materia inorgánica, es evidente que la materia viva fue puesta por el 

desarrollo de la materia inorgánica, con lo cual ésta no es una forma “ciega”, sino que 

tiene como finalidad tanto la emergencia de la forma viva como la necesidad de 

constituirse en su medio. Por lo tanto, cabe dejar en claro que el medio no es “inerte”, 

sino que, reconociendo sus potencias respecto de la acción de la materia viva sobre su 

cuerpo, es él quien las despliega, reproduciendo así al sujeto vivo. Por último, debemos 

remarcar que esta acción recíproca entre el sujeto vivo y su medio no es otra cosa que 

una forma sumamente concreta en que se está expresando la materia, sujeto de todas 

sus determinaciones.120 

Ahora bien, en cuanto seguimos con la síntesis, encontramos que la materia viva no 

simplemente se reproduce apropiándose del medio, sino que amplía esta capacidad 

multiplicándose, transformando cada vez más formas concretas del medio en su propio 

cuerpo, y allí donde se encuentra con la incompatibilidad de sus potencias respecto de 

las del medio, transforma su propio cuerpo para avanzar en esta capacidad (lo que la 

teoría biológica representa como “adaptación”). En otras palabras, la materia viva se 

especifica bajo diferentes formas concretas, esto es, evoluciona. Como producto de esta 

evolución emerge en nuestro planeta, hace unos 550 millones de años, la vida animal, 

                                                           
119 Martín, F.: op. cit., p. 134; Lewontin, R. y Levins R.: El biólogo dialéctico, Ciudad Autónoma de 

Buenos Aires, Ediciones ryr, 2015, pp. 39, 167. 
120 “La sustancia, al ser esta identidad del aparecer, es la totalidad del todo y comprende en sí la 

accidentalidad, y la accidentalidad es toda la sustancia misma. Su diferenciarse en la simple identidad 
del ser y en el alternarse de los accidentes en ella representa una forma de su apariencia […] Los 
accidentes como tales —y hay varios, dado que la pluralidad es una de las determinaciones del ser— no 
tienen ningún poder el uno sobre el otro. Ellos son el algo existente, o existente por sí, son cosas 
existentes dotadas de múltiples propiedades o bien son todos que constan de partes, partes 
independientes, fuerzas, que necesitan de la recíproca solicitación y tienen una a la otra como condición. 
Por cuanto un tal accidental parece ejercer un poder sobre otro, es la potencia de la sustancia, la que 
los comprende en sí a ambos, y la que como negatividad, pone un valer desigual, determina a uno 
como aquél que perece, al otro, con otro contenido y como aquél que surge; o bien determina a aquél 
como uno que se transforma en posibilidad, a éste por consiguiente como uno que se transforma en 
realidad, se desdobla eternamente en las diferencias de la forma y el contenido y eternamente se purifica 
de esta unilateralidad” (Hegel, G.: Ciencia…, pp. 492-493). Esta representación abstracta de la materia 
en cuanto tal como “sustancia absoluta”, como la “totalidad del todo”, no deja de ser sumamente útil 
para dar cuenta de lo que aquí estamos señalando: la materia viva no tiene “ningún poder” sobre el 
medio, no impone “sus propias condiciones” sobre él, ni viceversa; tanto allí donde la forma viva muta 
para “adaptarse” al medio que “permanece”, como allí donde la forma viva “permanece” transformando 
el medio para “adaptarlo” al propio cuerpo, no estamos viendo más que apariencias (por supuesto, 
apariencias materiales objetivas). Se trata, por tanto, de la acción recíproca entre la forma viva y el 
medio como expresión de la materia en su autodesarrollo.  

103



 GEMH 

que a su vez también evoluciona bajo la forma de diferentes especies. Muchas de estas 

especies ya no sólo se apropian del medio mediante la simple transmisión de 

información genética (y epigenética) y su mutación —esto es, mediante la simple 

reproducción y mutación sexuadas—, sino que lo hacen afirmándose mediante su 

propia negación desarrollando una nueva cualidad: la socialidad.121 Los metabolismos 

sociales animales acrecientan sus capacidades mediante la cooperación para la 

recolección y la caza, la protección, etc., formando manadas. Pero la modalidad de esta 

capacidad de reproducirse como un metabolismo social continúa siendo, claramente, 

una modalidad puesta inmediatamente por la transmisión genética y epigenética. Aun 

así, sea a partir de la mera reproducción sexual o bajo la reproducción sexuada de un 

cuerpo social, en ambos casos la multiplicación de la capacidad de apropiarse del 

medio sigue caracterizada por la transformación del propio cuerpo. Y esta forma, como 

toda forma, encuentra su límite.  

El ser humano, por supuesto, es la síntesis de todas estas determinaciones que 

venimos reproduciendo. Como descubrieron Marx y Engels, y como lo sintetiza 

perfectamente JIC, se distingue genéricamente del resto de las especies animales en 

tanto avanza en la apropiación del medio, ya no simplemente mediante la 

transformación del propio cuerpo, sino mediante la transformación creciente del 

medio en un medio para sí, “adaptándolo” al propio cuerpo.122 Y esta cualidad no es 

otra que el trabajo, esto es, la producción de medios de producción (primero, simples 

herramientas) para la transformación absoluta de un medio inapto en uno apto, en un 

valor de uso para la vida humana. Como tal, entonces, el ser genérico humano 

constituye el afirmarse mediante la propia negación de la vida animal.123 Pero no de 

cualquier forma de vida animal, sino precisamente de la vida animal que desarrolló la 

cualidad de la socialidad. Por lo tanto, el ser humano no es una forma de vida 

simplemente social, sino que su socialidad, su capacidad de cooperar con otros seres 

humanos, no es otra cosa que la capacidad de trabajar. Y la evolución de esta 

                                                           
121 Monteforte, E: “Las Bases Técnicas como expresión del desarrollo del conocimiento humano: 

medios de producción, materialidad del trabajo y formas de conciencia”, en Ens. Econ., 28(52), 2018, 
pp. 132-133; Barraza, J. y Zak, P.: “Empathy toward Strangers Triggers Oxytocin Release and 
Subsequent Generosity”, en Annals of the New York Academy of Sciences, 2009, pp. 182-189. 

122 Iñigo Carrera, J.: op. cit., pp. 34-36.  
123 En este punto se evidencia la abstracción de la división entre Ciencias Naturales y Ciencias Sociales 

o Humanas, como si fuese que aquello que constituye lo “animal” del ser humano le corresponde como 
objeto a la abstracta Biología. Pero el desarrollo de las fuerzas productivas del trabajo sigue siendo la 
expansión de la materia viva. Una herramienta o una máquina, por más que no tengan una sola célula, 
son formas de nuestro organismo tanto como nuestros brazos, piernas, pulmones u ojos. Visto a la 
inversa, no es que el desarrollo tecnológico, el parentesco, la religión, etc., le pertenecen como objetos 
de estudio a la Historia, la Economía o la Antropología. Menos aún se trata de estudiar nuestro 
metabolismo social de forma interdisciplinar como una suma de “lo animal” + “lo humano”. Lo que 
definitivamente hay que asumir es que la materia es una contradicción, esto es, que realmente se 
transforma. No hay nada en el ser humano que sea un “resto” animal y, paradójicamente, no hay nada 
en el ser humano que no sea natural.  

104



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

capacidad, tal como la denominó Marx, no es otra cosa que el desarrollo de las fuerzas 

productivas del trabajo.  

Este desarrollo específicamente humano de la materia viva, al ser el AmN de la vida 

animal, implica a su vez el AmN de la forma de conocimiento simplemente animal, esto 

es, la transformación del modo en que se organiza la propia acción de apropiarse del 

medio: ya no se trata simplemente de gastar una parte del cuerpo para reconocer las 

potencias del medio respecto de las propias para luego consumirlo, sino de gastar el 

cuerpo en reconocer la forma que se le puede dar al medio para convertirlo en uno 

apto, y la forma (cualitativa y cuantitativa) de las herramientas que se deben producir 

con ese fin. El trabajo, esta determinación que es el ser humano en sí mismo, al ser una 

actividad que trasciende los canales somáticos124 —esto es, que implica la coordinación 

de órganos que exceden el propio cuerpo biológico: los medios de producción—, 

supone necesariamente el desarrollo de un conocimiento que correspondientemente 

excede al simplemente instintivo. Esto mismo es la conciencia, no un saber inmediato, 

sino un saber que se sabe saber: la capacidad de organizar el trabajo, es decir, la forma 

concreta en que el trabajo se organiza permanentemente a sí mismo.125 Pero aquí 

encontramos un problema de especial relevancia para el desarrollo de nuestra 

investigación: en cuanto seguimos con la síntesis de estas determinaciones, topamos 

con una divergencia importante respecto de la reproducción que hace JIC. Al reconocer 

él todas estas determinaciones del conocimiento consciente, inmediatamente señala 

que 

el sujeto humano desencadena el gasto productivo pleno de su cuerpo porque sabe 

conscientemente el fin de esta acción, esto es, como ejercicio de su voluntad consciente. 

A partir de este desarrollo, el trabajo humano se determina como una acción consciente 

y voluntaria, como una acción que se rige mediante el reconocimiento de su propia 

necesidad, de sus determinaciones, y que se desencadena porque reconoce de igual modo 

cuál es el fin que intenta alcanzar con ello.126  

Hasta donde hemos avanzado, reconocimos a la necesidad del conocimiento 

consciente como una forma sumamente concreta en que se organiza la materia viva 

para apropiarse del medio, ya no de manera inmediata —consumiendo aquello que le 

ofrece directamente su medio—, ni tampoco a través de la simple transmisión de 

información genética y su mutación —para “adaptarse” a las mutaciones del medio—, 

sino de manera mediada, a través de la transformación del medio en un medio para la 

propia vida. Esta apropiación plena de las determinaciones implica, como toda forma 

                                                           
124 Moreno, J.: Ser humano: la inconsistencia, los vínculos, la crianza, Buenos Aires, Letra Viva, 

2014. 
125 Marx, K.: El capital, Tomo I, Vol. 1…, pp. 215-240; Manuscritos…; Iñigo Carrera, J.: op. cit., pp. 

XIII-XXIII; Starosta, G.: “Labour”, en B. Skeggs, S. Farris, A. Toscano y S. Bromberg (Eds.), Sage 
Handbook of Marxism, SAGE, 2022. 

126 Iñigo Carrera, J.: op. cit., p. 36. 

105



 GEMH 

concreta del AmN, su propia negación, es decir, su propio desarrollo hasta llegar a su 

término. Con lo cual, está más que claro que la emergencia del conocimiento 

consciente, el conocimiento que se sabe conocimiento, es, al mismo tiempo, la 

emergencia del conocimiento que reconoce su propio desconocimiento. El saber 

propiamente humano, la forma concreta en que se organiza el trabajo, es a la vez un 

no-saber-qué-hacer. Y no puede ser de otro modo, ya que solo un saber que reconoce 

su no-saber es capaz de avanzar en la apropiación de aquellas determinaciones que 

desconoce.127 Es esta determinación, entonces, la que explica la forma-voluntad de la 

conciencia, una forma que expresa precisamente dicho desconocimiento: la necesidad 

de elegir entre diversas potencias propias a realizar como órgano del metabolismo 

social respecto de las diversas potencias del medio que se le presentan. Si tuviera 

conocimiento pleno de la determinación a realizar a cada paso, no tendría necesidad 

alguna de decidir cuál de aquellas realizar para avanzar con mayor potencia en el 

desarrollo de las fuerzas productivas. La forma-voluntad de la conciencia demuestra 

ser así, por tanto, la enajenación de la naturaleza.128 

Y aquí llegamos al punto clave de nuestra investigación. Mal que le pese a los 

apologetas de la libertad,129 el ser genérico humano nace enajenado, sin control pleno 

                                                           
127 Moreno, J.: op. cit., 167-185. 
128 El resto de las especies vivas y las formas naturales más simples, por supuesto, también 

desconocen una inconmensurable cantidad de determinaciones. Pero precisamente porque no 
reconocen su propio conocimiento, no reconocen dicho desconocimiento (ídem). Por ello todas estas 
formas no tienen otro modo de desplegarse que como determinaciones simples. En este sentido decimos 
que la acción del resto de las especies vivas es involuntaria. Esto implica reconocer que la determinación 
compleja, la posibilidad mediada por la posibilidad misma (lo que llamamos contingencia) sólo emerge 
allí donde existe actualizada la forma voluntaria de la materia. Y dicho reconocimiento constituye una 
doble crítica: tanto a quienes reducen la acción voluntaria a su forma de acción libre, como a aquellos 
que suponen que la contingencia le pertenece a la materia en cuanto tal o a sus formas más simples. Se 
trata, por supuesto, de las dos caras de una misma representación lógica.  

129 Nos referimos precisamente a quienes confunden la acción voluntaria con su forma de voluntad 
libre, y esta última con el conocimiento de causa. La voluntad libre es una forma sumamente 
desarrollada de conciencia, propia del modo de producción capitalista, y, como cualquier acción 
voluntaria, expresa el desconocimiento de las propias determinaciones. Como cultor expreso de la lógica 
(dialéctica, en este caso), Engels no pudo representarla de otro modo: 

La libertad de la voluntad no significa, pues, más que la capacidad de poder decidir con 
conocimiento de causa. Cuanto más libre es el juicio de un ser humano respecto de un 
determinado punto problemático, con tanta mayor necesidad estará determinado el contenido 
de ese juicio; mientras que la inseguridad debida a la ignorancia y que elige con aparente arbitrio 
entre posibilidades de decisión diversas y contradictorias prueba con ello su propia ilibertad, su 
situación de dominada por el objeto al que precisamente tendría que dominar. La libertad 
consiste, pues, en el dominio sobre nosotros mismos y sobre la naturaleza exterior, basado en el 
conocimiento de las necesidades naturales; por eso es necesariamente un producto de la 
evolución histórica. Los primeros hombres que destacaron de la animalidad eran en todo lo 
esencial tan poco libres como los animales mismos; pero cada progreso en la cultura fue un paso 
hacia la libertad” (Engels, F.: Anti-Dühring…, p. 104, énfasis agregados). 

Según Engels, “cuanto más” conocimiento de causa, “más libre” es la acción humana. Ahora bien, 
cabe preguntarse qué sujeto humano histórico no actuó durante su vida con algún grado de 
conocimiento de causa. Con esta reducción de la cualidad al quantum, queda claro que el ser humano 
es libre desde el paleolítico. En lugar de ser la libertad “un producto de la evolución histórica”, la historia 
misma pasa a representarse como la evolución de la libertad. La naturalización de la voluntad libre –

106



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

alguno, ni mucho menos, de su propia relación social, de la capacidad que lo especifica: 

el trabajo. Siendo el trabajo su propia socialidad, éste debe desarrollar sus potencias, 

esto es, desarrollar sus fuerzas productivas. La organización del trabajo, por tanto, 

debe adoptar diversas modalidades, avanzando desde sus formas menos potentes hacia 

sus formas más desarrolladas. Las fuerzas productivas del trabajo toman, así, la forma 

histórica de diversas relaciones sociales de producción enajenadas. Y esto no es otra 

cosa que lo que Marx denominó indistintamente como relaciones económicas, base o 

formación económica.130 

Si bien en esta instancia acabamos de encontrar algunas determinaciones que 

explican la enajenación del trabajo en el precapitalismo, seguimos en el terreno de las 

formas más abstractas del metabolismo social humano. Para comprender este 

fenómeno no queda otro camino que el de continuar con la síntesis. 

c) El metabolismo social humano y su primera forma histórica: el modo 

de producción de vínculos de dependencia 

El género humano emerge hace aproximadamente unos 2,5 millones de años. Y lo 

hace, como vimos, como un ser social por naturaleza. Su socialidad es producto del 

desarrollo histórico animal, como el devenir de la simple reproducción sexuada en 

reproducción sexuada de un cuerpo social y, finalmente, como el devenir de la simple 

socialidad en trabajo. Siendo su socialidad el trabajo mismo, la comprensión de esta 

forma concreta nos pone delante del fetichismo que porta el concepto de “trabajo 

social”, un término que, si no fuese por toda su carga ideológica, no sería más que la 

forma de evitar la cacofonía de un pleonasmo: “trabajo trabajante” o “socialidad 

social”. El género humano es, entonces, un solo metabolismo social desde su propio 

nacimiento. No es que los seres humanos “entran” en relaciones sociales y de allí brota 

la sociedad, sino que las relaciones sociales expresan lo que el ser humano es: 

socialidad específica, trabajo. Sin el atributo social ya puesto, no hay relación social 

posible. De allí que Marx, al dar los primeros pasos en la crítica de la economía política, 

lo haya señalado con suma claridad: 

Hay que evitar, ante todo, que se vuelva a fijar la ‘sociedad’ como abstracción 

contrapuesta al individuo. Este último es el ser social. Su expresión vital —aún cuando 

no aparezca bajo la forma inmediata de una expresión vital comunitaria, realizada 

                                                           
mediante la lógica dialéctica– no puede ser más extrema, al punto de ser una cualidad compartida con 
los animales mismos. 

130 JIC, como tantos otros autores neodialécticos, distingue claramente los términos: la relación 
económica tan sólo es una forma de la relación social de producción. Sobre el problema que suscita esta 
distinción, ver: Ocampo, E., Chacón, A. y Campos, J. A.: “¿Una unidad indisoluble? La forma jurídica 
como relación económica”, en Síntesis, N. 1, 2025. 

107



 GEMH 

simultáneamente con otros— es por ello una expresión y confirmación de la vida 

social.131 

Así como la pregunta filosófica —o de la abstracta psicología— sobre cómo es posible 

que la conciencia se relacione con el “mundo exterior” no es más ni menos que una 

pregunta ideológica, porque la conciencia no es nada exterior a su contenido, sino una 

expresión del mismo, esto es, una manifestación de la materia; del mismo modo, no 

cabe la pregunta de las abstractas ciencias sociales sobre cómo se constituye la unidad 

o cuál es el tipo de relación que se establece entre el individuo y la sociedad, porque “el 

individuo es la sociedad” en desarrollo. Y en este último caso, para colmo, la inversión 

es mucho más brutal, porque cuando hablamos de “individuo” no hacemos más que 

referencia al quantum mínimo de una determinada cualidad. Por lo tanto, hablar de 

“trabajo individual” frente al “trabajo social” es reducir la cualidad (aquí, la socialidad) 

a una de sus expresiones cuantitativas —la totalidad de la relación social, esto es, del 

trabajo—, operación propia de toda forma lógico-teórica de conocimiento.132  

Despejada esta representación, ahora tenemos el camino allanado para continuar 

sintetizando las determinaciones más concretas del trabajo enajenado precapitalista. 

En primer lugar, la organización del trabajo, que implica, como en todo metabolismo 

social animal, la asignación de la capacidad total de gasto energético para la 

apropiación del medio a través de los distintos órganos individuales, ya no está portada 

de forma inmediata (genética y epigenéticamente) en el cuerpo de los individuos, sino 

en sus órganos extra-somáticos: esto es, en los medios de producción, incluyendo 

entre ellos al lenguaje verbal (luego también, por supuesto, el lenguaje escrito), y, por 

tanto, sus mismas conciencias y voluntades. Con lo cual, la especie humana no tiene 

modo de informarle su necesidad a sus respectivos órganos por medio de la simple 

reproducción sexuada y la inmediata cooperación instintiva, sino que debe resolver la 

permanente contradicción entre esta necesidad genérica y las voluntades individuales, 

domeñando las conciencias.133 De esta imposibilidad de informar inmediatamente la 

                                                           
131 Marx, K.: op. cit., p. 145. 
132 Nuevamente aquí se manifiesta la importancia metodológica del reconocimiento de la relación de 

sustancialidad. Así como entre la materia en cuanto tal y la materia viva —o su medio— no tenemos 
otra cosa que una relación sustancial, lo mismo sucede respecto de la sociedad y el individuo (Marx, K.: 
De la crítica de la filosofía del derecho de Hegel (1843-1844), Barcelona, Gedisa, 2023, pp. 100-101). La 
socialidad no es una “potencia a realizar” de los individuos, es decir, no es una cualidad que brota de la 
relación entre ellos, sino lo que los individuos son en acto. La sociedad no es el AmN del individuo, ni a 
la inversa. Semejante confusión no sería otra cosa que volver a quedar atrapados en la apariencia de la 
circulación mercantil, como si el valor de una mercancía fuera puesto por su relación de intercambio. 
Pero el valor de cambio no es la “actualización” de la sustancia-valor —lo que constituye la inversión 
rubinista—, sino su manifestación. El valor no es un atributo que brota de la relación entre las 
mercancías, sino precisamente la sustancia que explica esa relación. Y el hecho de que una mercancía se 
intercambie, nada nos dice respecto de que su cualidad específica haya llegado a su término.  

133 El sólo hecho de que determinados individuos tengan que controlar la forma en que otros 
miembros de su comunidad organizan su trabajo, es el índice absoluto de la falta de control sobre su 
propia relación social. Sea mediante la ostentación y el uso del garrote o del poder y el terror religiosos, 
lo que está en juego es el sometimiento de individuos capaces de no obedecer, es decir, portadores de 

108



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

necesidad genérica, como consecuencia de la imposibilidad de apropiarse 

directamente del medio, brotan las formas ideológicas. 

Sin embargo, como ya lo señalamos partiendo de los descubrimientos de Marx, las 

formas ideológicas son expresiones de las contradicciones de la base económica, esto 

es, las contradicciones entre el desarrollo de las fuerzas productivas del trabajo y su 

forma concreta de realizarse, a saber, las relaciones sociales de producción. En este 

sentido, sabemos que el metabolismo social humano se expandió primitivamente sobre 

el medio como una miríada de “bandas”, desde África oriental al norte, luego hacia 

Europa y Asia. Por último, de forma aproximada, llegó a Oceanía y a América hace unos 

45 y 15 mil años, respectivamente. Pero como acabamos de argumentar y es más que 

evidente, estos agrupamientos humanos no tuvieron forma de asignarse 

inmediatamente la parte alícuota del trabajo total. Cada “banda” o tribu aislada no 

tenía forma de asignarle a la otra qué es lo que debía hacer, cuál era la modalidad en 

que tenía que apropiarse del medio como forma concreta del metabolismo humano. El 

trabajo, por lo tanto, se organizó así primitivamente de manera privada entre los 

distintos agrupamientos concretos. Y es porque el trabajo se organizó de forma 

privada desde su propio nacimiento, que su producto era incapaz de aparecer como 

expresión directa del ser genérico. El producto del trabajo tomaba así la forma 

histórica enajenada de vínculos de dependencia (VD) entre los individuos: los seres 

humanos producían su dependencia con ciertos grupos particulares porque no 

dependían de otros grupos humanos. No lo sabían, pero así lo hacían. Por ello cada 

miembro de “otra comunidad” se veía ideológicamente como ajeno a la propia. Lejos 

de expresar la socialidad directa, los VD son expresión de su negación, esto es, de la 

incapacidad de coordinar la totalidad del trabajo humano. Se reproducen como 

unidades parciales de producción y consumo. El VD no es otra cosa, entonces, que una 

                                                           
voluntad. No es que los miembros dominados perdieron el control de su propio ser genérico a costa de 
los miembros dominantes; tanto unos como otros son personificaciones del trabajo enajenado. Como 
observó correctamente Maurice Godelier:  

En los dos casos, algunos miembros de la comunidad vienen a recibir un estatuto superior que 
expresa responsabilidades y derechos excepcionales. En los dos casos, personificación directa o 
indirecta de los intereses vitales de la comunidad, el proceso se desarrolla sobre la base práctica 
de las relaciones comunitarias y en las formas ideológicas que les corresponden. En los dos casos, 
la ideología es la mediación indispensable que justifica y funda idealmente una jerarquía social, 
una desigualdad de derechos y deberes que son los productos normales de la sociedad primitiva, 
y que son vividos y pensados como tales por los miembros de esta sociedad. Esto refuta 
radicalmente las críticas dirigidas a Marx según las cuales habría desconocido el papel, en la 
historia, para salvar el dogma del comunismo primitivo, la existencia de las jerarquías en el seno 
de las sociedades primitivas y su aceptación consciente por los miembros de estas sociedades 
(Godelier, M.: Teoría marxista de las sociedades precapitalistas, Barcelona, Estela, 1971, pp. 70-
71).  

Es evidente que ni Marx ni Engels promovieron la imagen ingenua de una sociedad primitiva sin 
violencia ideológica. Los problemas esenciales son otros, y ya fueron mencionados: el hecho de no 
reconocer que esta estructuración es producto del trabajo enajenado, y la necesidad correspondiente de 
concebir a los sujetos dominantes como “no trabajadores”, o bien como individuos dedicados al “trabajo 
inmaterial”. 

109



 GEMH 

relación social objetivada, autonomizada de la propia conciencia y a la cual 

determina. Denominamos a esta primera forma histórica general de organizarse el 

trabajo simplemente como modo de producción de vínculos de dependencia,134 un solo 

modo de producción que perduró y se transformó a sí mismo durante 

aproximadamente 2,5 millones de años.135 

                                                           
134 Una alternativa nominal podría ser la de modo de producción donativo, un modo de producción 

de dones y contradones, en tanto lo que estamos destacando es el carácter objetual enajenado de la 
relación social precapitalista. La ingenuidad de muchos críticos de la economía política de ver al don y 
el contradón como meros “valores de uso para la vida humana” es directamente proporcional a la 
ingenuidad de los teóricos de las ciencias sociales que suponen que el valor de las mercancías se 
determina en el intercambio. Pero lo que no podemos demandarle a la forma teórica de conocimiento 
(esto es, que reconozca plenamente su enajenación en la mercancía), sí se lo debemos exigir a la CEP 
respecto de su práctica como materialismo histórico: reconocer el carácter enajenado del trabajo 
precapitalista allí donde la teoría social se lo representa objetivamente. Hace ya cien años que Marcel 
Mauss se hacía la pregunta correcta: “¿qué fuerza hay en la cosa que se da que hace que el donatario la 
devuelva?” (Mauss, M.: Ensayo sobre el don: Forma y función del intercambio en las sociedades 
arcaicas, Buenos Aires, Katz Editores, 2009, p. 71). Por supuesto, la teoría antropológica estaba 
desarmada desde el inicio para contestar esta pregunta. De hecho, acusando a Mauss de haber “bajado 
la guardia” ante un “espíritu indígena”, la antropología se alejó cada vez más de su resolución, 
empezando por apelar a otra entidad fantástica: el “Espíritu Científico”. Naturalizó así la enajenación 
bajo la forma de “las estructuras inconscientes del espíritu en su capacidad de simbolizar” (Lévi-Strauss, 
C.: “Introducción a la obra de Marcel Mauss”, en Mauss, M.: Sociología y antropología, Madrid, Tecnos, 
1979, pp. 39-41; Godelier, M.: El enigma del don, Buenos Aires, Paidós, 1998, p. 18). 

Otra alternativa podría ser agregarle el adjetivo “personal” al término “dependencia”. Pero no sería 
otra cosa que borrar del mapa aquello mismo que está en juego en los VD: el carácter impersonal, 
enajenado, de la producción social. Cuando hablamos de VD no nos referimos a un abstracto vínculo 
directo entre dos personas, sino precisamente de personificaciones de aquello que determina la 
producción colectiva. En el caso del intercambio de dones y contradones, Mauss logró representar lo 
esencial del asunto: “Ante todo, no son los individuos, sino las colectividades las que se comprometen 
unas con otras, las que intercambian y asumen contratos” (Mauss, M.: op. cit., p. 74). Hablar de vínculos 
de dependencia “personal” es, en definitiva, una contradicción en los términos: si hay dependencia, es 
porque los seres humanos no se están relacionando como personas. Y peor aún, representar el don y el 
contradón como el establecimiento de vínculos directos entre personas evidencia la proyección fetichista 
del intercambio de mercancías, como si se tratara de un intercambio a título de la libre individualidad. 

De todos modos, dejando a un lado momentáneamente las alternativas nominales, decidimos 
mantener esta formulación, porque precisamente nos permite desanudar las ambigüedades de Marx y, 
en consecuencia, de la Crítica Práctica misma. Si observamos, por ejemplo, el vínculo de dependencia 
entre un amo y su esclavo (que nuevamente, no es una relación directa entre personas, sino entre 
personificaciones), aquí deben aclararse varios aspectos. Primero, que la capacidad de decirle al esclavo 
lo que tiene que hacer no es un atributo de la persona del amo: ningún individuo es amo (ni esclavo) por 
naturaleza; el atributo de asignarle la producción y el consumo al esclavo no está portado en los genes 
del amo. Por otra parte, cabe destacar que el hecho mismo de decirle al esclavo lo que tiene que hacer es 
la objetivación del trabajo del amo. Como bien podemos derivar de la crítica de JIC a Marx, no se trata 
aquí de ningún “trabajo inmaterial”: dicho trabajo se objetiva como cualquier otro trabajo. Otro asunto 
es que el esclavo consuma ese producto al mismo tiempo que se produce; pero lo que está claro es que 
el esclavo no consume las cuerdas vocales de su amo. Tampoco el amo consume la fuerza de trabajo del 
esclavo como simplemente tal, sino como fuerza de trabajo que, según la forma histórica en que se 
ejecuta, toma la forma del esclavo (tanto como la mayor parte de la fuerza de trabajo contemporánea, al 
ejecutarse de forma privada e independiente, adopta la forma del obrero). En definitiva, el amo no 
consume a la persona del esclavo, sino su producto, y viceversa. Si tomamos cualquier otra forma 
concreta histórica del VD, vamos a ver lo mismo: si un señor golpea a su siervo como castigo, dichos 
golpes no son la persona del señor, sino la objetivación de su trabajo como VD; y si un siervo le entrega 
granos o ganado al señor, estos no son simples granos o simple ganado, sino granos y ganado bajo la 
forma enajenada de un VD; en este caso, del tributo.  

135 Aquí no estamos refiriendo, como la misma reproducción lo indica, a ningún tipo de unidad 
exterior, como lo puede constituir, por ejemplo, el concepto de “modo de producción tributario”, esto 
es, una estructura lógica con pretensiones relativamente universales, pero que persiste en el axioma 

110



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

Ahora bien, esto no significa que, en cuanto abstraemos y analizamos una unidad 

histórica de VD, allí “dentro” encontraríamos “trabajo directamente social”, a 

diferencia de la relación entre dos unidades aisladas de VD. Por el contrario: todos los 

individuos de esta unidad no pueden hacer más que personificar dicho VD. No se 

pueden reconocer y relacionar directamente entre sí como seres humanos, sino que 

deben producir, reproducir y ponerse aquellas “máscaras” que Marx dejó sin 

explicación. Es precisamente por esto que dicho contenido económico enajenado no 

tiene modo alguno de desarrollarse que no sea a través de formas concretas 

superestructurales.136 Cada unidad particular de VD, en su modalidad más simple, 

                                                           
empirista de las “múltiples sociedades” (Amin, S.: Unequal Development. An Essay on the Social 
Formations of Peripheral Capitalism, The Harvester Press Limited, 1976; Haldon, J.: “El modo de 
producción tributario: concepto, alcance y explicación”, en Hispania, N. 200, 1988, pp. 787-822; 
Campagno, M.: “El modo de producción tributario y el Antiguo Egipto. Reconsiderando las tesis de 
Samir Amin”, en Anales de Historia Antigua, Medieval y Moderna, N. 35-36, 2003, pp. 61-80; 
Colombo, O.: “El modo de producción tributario. Reflexiones sobre un debate reciente”, en XIV 
Jornadas Interescuelas/Departamentos de Historia, 2013). Vale repetirnos para que no queden dudas: 
aquí estamos afirmando que toda esa aparente pluralidad inconexa de “sociedades” no eran sino 
órganos materiales de un mismo modo de producción.  

Para la generalidad de los historiadores (marxistas y no marxistas), adictos congénitos a “cortar la 
historia en rebanadas” —incluido Le Goff—, el reconocimiento de la existencia de un único modo de 
producción precapitalista de semejante longitud temporal, tan sólo puede resultar un chiste de mal gusto 
o un delirio filosófico. Pero aquí estamos criticando precisamente la multiplicidad de anacronismos 
metafísicos a los que induce la disciplina histórica y las demás ciencias sociales por no reconocer la 
unidad y la descomunal extensión temporal de este modo de producción. Ya hemos señalado algunos de 
los problemas legados, entre otros, por el mismo Marx: hablar de “comunismo” para las etapas 
primitivas; hablar de “libertad”, “propiedad privada”, “familia”, “Estado”, “clases sociales”, 
“excedente”, “explotación”, etc.; y como veremos inmediatamente, el núcleo de todas estas proyecciones: 
hablar de “valor” en el precapitalismo y, por tanto, de “equivalentes” o “mercancías”, “comercio”, 
“dinero”, hasta llegar, sin más escrúpulos, a plantear la existencia antediluviana del “capital”. Todo 
aquel científico social que —apelando al cliché lógico de “no caer en reduccionismos”— reclame 
reconocer la “especificidad” de cada proceso histórico sin dar cuenta del contenido sustancial en juego, 
no puede hacer otra cosa que contradecirse en la práctica y reducir lo “específico” a una abstracción, 
esto es: deshistorizarlo.  

136 Hasta aquí se condensan suficientes determinaciones para comprender el carácter 
representacional de la forma en que JIC se enfrenta al precapialismo; según su perspectiva, 

En las sociedades organizadas sobre la base de las relaciones directas entre las personas —sean 
ellas las propias de la comunidad primitiva, del esclavismo, del feudalismo [...]— cada individuo 
porta como un atributo personal suyo su dependencia social. Su vínculo social es inseparable de 
su personalidad como miembro de tales sociedades (Iñigo Carrera, J.: op. cit., p. 58, énfasis 
propios). 

En este sentido, por ejemplo, “la conciencia de los esclavos reconoce en la persona del amo, aunque más 
no sea por la fuerza de los palos, la potestad de organizar su trabajo social, a la cual deben someter su 
voluntad” (ibíd., p. 43, énfasis propio). Curiosas “sociedades” son estas donde la organización del trabajo 
se realiza de forma directa, en tanto la socialidad está portada inmediatamente en las mismas personas, 
y a su vez, la misma se tiene que imponer a los palazos. Está claro, por demás, que si la esclavitud en 
dichas sociedades era un “atributo personal”, los libertos debían ser extraterrestres (por no hablar de 
otros tantos fenómenos inexplicables en estos términos, como la esclavitud por deudas, la condena al 
ostracismo, la conversion de pueblos enteros en siervos, la excomunión, etc.). Como ya hemos visto, en 
todos estos ejemplos, para JIC media la conciencia enajenada (religiosa) que, paradójicamente, no es 
producto de la enajenación del trabajo. Quizás la “solución” se encuentre en la teoría de la socialidad 
“comunal” de García Linera, donde existe una “cosificación intermedia de la relación de los seres 
humanos a través de las cosas que resultan de su trabajo” (García Linera, A.: Forma valor y forma 
comunidad, Quito, IAEN, 2015, pp. 322 y 327, énfasis agregado).  

111



 GEMH 

toma así su correspondiente forma jurídico-política (el parentesco)137 e ideológica 

general (la religión). Las aparentes simples manadas animales de cazadores-

recolectores toman así la forma concreta humana de tribus. Las tribus, negando su 

negación, aumentan sus tamaños y se sintetizan con otras tribus, sea mediante guerras 

y/o alianzas, produciendo unidades de VD cada vez más extensas y complejas a medida 

que avanza el desarrollo de las fuerzas productivas, desarrollando así subjetividades 

que comienzan a especializarse en la coordinación del trabajo, la coacción y la 

producción ideológica en general. Las tribus devienen así en jefaturas, reinos y, 

finalmente, imperios. La creciente división del trabajo y el antagonismo 

correspondiente se reflejan jurídicamente bajo las formas de la esclavitud, la 

servidumbre, las diferentes modalidades del tributo,138 etc. 

                                                           
137 En la confusión del VD con su forma concreta de realizarse como parentesco reside, 

evidentemente, uno de los más importantes nudos gordianos de las ciencias sociales que pretenden 
enfrentarse a las determinaciones del precapitalismo. Resulta ejemplar, en este sentido, el rechazo 
específico de la Antropología al descubrimiento de Marx respecto de la determinación sustancial de la 
economía como contenido de la totalidad de las formas sociales: en las comunidades primitivas, para 
muchos antropólogos, lo que predomina sería el parentesco; la economía, si no es conceptualmente 
diluida, se analiza como “incrustada” en dicha “institución” (Polanyi, K.: El sustento del hombre, 
Barcelona, Mondadori, 1994; “El sistema económico como proceso institucionalizado”; Dalton, G.: 
“Teoría económica y sociedad primitiva”, en Godelier, M. (comp.), Antropología y economía, Barcelona, 
Anagrama, 1976). Frente a esta posición sustantivista, la crítica de la antropología marxista se pretende 
superadora al plantear que, en realidad, la economía sigue demostrando ser determinante —aunque en 
“última instancia” (o sea, en ninguna)— en tanto erige al parentesco como la “instancia dominante”; en 
otras palabras, de forma sobredeterminada, el parentesco aquí “funcionaría como” relación social de 
producción (Godelier, M.: Teoría marxista…, p. 156; “Antropología y economía. ¿Es posible la 
antropología económica?”, en Godelier, M.: Antropología...). Ambas posturas —la sustantivista y la 
marxista— se oponen al formalismo neoclásico, que directamente deshistoriza las relaciones de 
producción, como si en todo tiempo y lugar se tratara simplemente de la libre elección racional de los 
individuos (Herskovits, M.: Antropología económica, México, FCE, 1952; Burling , R.: “Teorías de 
maximización y el estudio de la antropología económica” y Leclair, E.: “Teoría económica y antropología 
económica”, en Godelier, M. (comp.): op. cit.). El estructuralismo, por último, se desentiende de la 
relación entre economía y parentesco, paralelizando las “estructuras” como si fuesen atributos 
spinozianos (Godelier, M.: El enigma…, pp. 316-317; Lévi-Strauss, C.: Mitológicas II. De la miel a las 
cenizas, México, FCE, 1972, pp. 393-394). En todos los casos, o bien se reduce el contenido sustancial a 
su forma, o bien se abstrae la apariencia y la esencia para hacerlas dialogar arbitrariamente (o 
autonomizarlas por completo). 

Intentemos aclarar brevemente la cuestión: el parentesco es una forma concreta del VD, y esto se 
demuestra con el sólo hecho de observar otras relaciones jurídicas que expresan la dependencia, como 
la servidumbre o el esclavismo. Tomando este último ejemplo, la relación entre amos y esclavos es 
precisamente la negación del parentesco, pero la reproducción (más desarrollada) del VD. Entre el VD 
y el parentesco no hay ninguna exterioridad: no se trata de una relación “incrustada” o 
“sobredeterminada”, pero tampoco el VD se reduce al parentesco, sino a la inversa. El parentesco es en 
sí mismo VD, aunque tan solo un modo o momento suyo. Parece irónico tener que seguir aclarando a 
esta altura de la historia lo que fue un descubrimiento y no una “hipótesis”: el metabolismo social 
humano precapitalista no se alimentaba del matrimonio o la hermandad, ni de títulos de propiedad 
sobre esclavos o tierras.  

138 La crítica del historiador medievalista argentino Carlos Astarita a la voracidad del concepto de 
“modo de producción tributario” (MDPT) demuestra los límites compartidos por toda la teoría marxista. 
Este concepto, lejos de rechazar “la identificación del modo de producción en base a las formas 
institucionales extraídas de un ejemplo histórico dado, por ejemplo, del feudalismo europeo occidental” 
y de “desembarazarse de la carga empirista del institucionalismo” para dejar de definir a los diversos 
modos de producción por sus formas superestructurales (Astarita, C.: “La discutida universalidad del 
sistema tributario”, en Studia historica, N. 12, 1994, p. 192-193); por el contrario, no hace más que volver 

112



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

Aquí inmediatamente salta a la vista la inversión ideológica marxista de nominar los 

aparentes múltiples modos de producción precapitalistas a partir de las formas 

jurídicas, esto es, quedándose en las apariencias. Concebir un “modo de producción 

feudal” es lo mismo que denominar al capitalismo como un “modo de producción de 

propiedad privada”; postular la existencia de un “modo de producción esclavista” es 

lo mismo que denominar a nuestra sociedad como un “modo de producción 

‘ciudadanista’”. Ni que hablar de la vulgaridad de los denominados “modo de 

producción asiático”,139 “germánico”, etc. ¿Cómo es que no vimos a un marxista todavía 

hablar del “modo de producción inglés” para dar cuenta de la sociedad en que vivimos? 

Toda esta batería de conceptos no hace más que reflejar la total impotencia para 

reconocer el contenido económico en juego, perdiéndose en cada una de sus 

manifestaciones. 

                                                           
a reproducir los presupuestos constituyentes del marxismo como ideología, esto es: concebir como “base 
económica” a una forma jurídico-política concreta, en este caso, el tributo. Tanto Astarita (defensor de 
la categoría de “modo de producción feudal” entre tantas otras abstracciones) como Haldon o Amin, 
están presuponiendo que la relación de propiedad entre productores y medios de producción constituye 
el “elemento central para la categorización de un modo de producción” (ibíd., 195), en lugar de ser el 
modo de producción lo que determina la forma jurídica de propiedad. En ambos casos, se está 
naturalizando la explotación como forma económica, como si el feudalismo y el MDPT constituyeran 
formas de apropiación de “excedente” sin contrapartida. A tal punto llega la naturalización, que el 
mismo Astarita, un historiador serio y respetado, que rechaza los “universalismos abstractos” y que 
pretende dar cuenta de la “especificidad” de los procesos históricos, termina hablándonos de la 
“explotación precapitalista” en términos de “las relaciones establecidas entre los productores y los 
medios de producción, y la forma de distribución del plusvalor” (ibíd., p. 192). El lapsus no es casual.  

En un sentido diametralmente opuesto, aquí estamos señalando que el tributo es una forma 
superestructural histórica del modo de producción de VD (o donativo), que sintetiza la necesidad de este 
metabolismo social (en su crecimiento y consecuente complejidad) de alimentar las subjetividades 
productivas especializadas, como ya señalamos, en producir conocimiento sobre el medio, objetivarlo y 
coordinar la producción en mayores escalas. Ningún estamento dominado podía reproducirse sin 
consumir el producto del trabajo de los estamentos dominantes, y esto constituye una especificidad 
histórica absolutamente contrastante con el modo de producción capitalista (ver: GCEP: op. cit., pp. 
154-155). Solo quienes se representan abstractamente al don y contradón como un intercambio de 
“equivalentes”, se les hace imposible asimilar que el mismo tome la forma superestructural del dominio. 
Para la conciencia lógica, lo “simétrico” (en la teoría antropológica, la reciprocidad) no puede tomar la 
forma de su opuesto: lo simétrico es lo simétrico, y lo asimétrico es lo asimétrico. Y si la transformación 
de hecho ocurre, para la conciencia marxista es imposible que la base económica siga siendo la misma. 
De aquí el rechazo furibundo de Godelier a la “cuarta obligación” indicada por Mauss para comprender 
el tributo como forma desarrollada de la “lógica del don” (Godelier, M.: op. cit., pp. 264, 273 y 274). 

139 El “modo de producción asiático” adquiere relevancia ante las aporías del “feudalismo” como 
modo de producción universal. Así, aparece caracterizado como la centralización de aldeas comunitarias 
bajo el mando de un poder estatal centralizado, que en esa condición es propietario del conjunto de la 
tierra y se hace de un tributo “sin contrapartida”. Sin embargo, el concepto en verdad tambalea por 
carecer de una determinación específica: Anderson señala la incoherencia de Marx en la delimitación de 
una propiedad del suelo “tribal-comunal” o “despótico-hidráulica”, a la vez que Godelier oscila sobre la 
necesidad de la existencia de un “poder sólidamente centralizado”. Precisamente por esta 
indeterminación, o más bien, por reducir el contenido económico a su forma de realizarse, el concepto 
es empleado para describir diferenciadamente sociedades que van desde Asia hasta América, quedando 
preso del problema teórico que pretendía superar: la impotencia de la abstracta universalidad 
(Anderson, P.: El Estado absolutista, México, Siglo XXI, 1998, pp. 492-510; Godelier, M.: “El modo de 
producción asiático”, en Godelier, M., Marx, K. y Engels, F.: Sobre el modo de producción asiático, 
Madrid, Martínez Roca, 1969, pp. 21, 47 y 49; Krader, L.: “Historia y significado del modo asiático de 
producción”, en Súarez, M.: Historia, antropología y política. Homenaje a Ángel Palerm, México D.F., 
Alianza, 1990, pp. 166 y 192). 

113



 GEMH 

Una vez descubierta y reconocida la existencia del modo de producción de vínculos 

de dependencia, queda inmediatamente de manifiesto la apologética que comparte el 

marxismo, en particular, con las ciencias sociales, en general, respecto de la 

representación de múltiples modos de producción “co-existentes” (en términos más 

vulgares: múltiples sociedades, civilizaciones, etc). Si existieran dos (o más) modos de 

producción coexistiendo, eso supondría que la socialidad humana es un ente abstracto 

que trasciende a la forma cualitativa, material, en que se organiza la producción. La 

socialidad humana se transforma una vez más, mediante esta operación lógica, en una 

mera relación cuantitativa, en una abstracta suma de cualidades, por ejemplo: 

MDPMS140 + MDPE141 o bien, MDPMS + MDPF142 + MDPK143, o bien, MDPE + MDPK, 

etc. En cualquiera de estas combinaciones, más simples o más complejas y 

virtualmente infinitas (a gusto del intérprete), los marxistas (junto con Marx) nunca 

especifican qué cualidad unifica a estos múltiples modos, con lo cual, no tienen otra 

alternativa que concebir como “unidad” al modo de producción “predominante”, esto 

es, al modo que aparentemente más se repite en la combinatoria.144 De esta forma, la 

sociedad humana termina siendo concebida como una suma de sociedades, y cada 

sociedad, en definitiva, como una suma de individuos. La libre individualidad, por más 

potente que sea la teoría en cuestión, vuelve una vez más a erigirse en el principio —y 

el fin— de lo social.145  

El reconocimiento del modo de producción de VD, por tanto, se constituye en la 

crítica de conceptos marxistas tales como “formación social” o “formación económico-

social”, “modo de producción dominante”, “determinación económica en última 

instancia” (y la consecuente “autonomía relativa” de las formas superestructurales), 

“bloque histórico”, “desarrollo desigual y combinado”, etc. Pero a su vez se constituye 

también —y esto para nosotros tiene especial relevancia— en una crítica específica a la 

Crítica Práctica misma, en tanto su propia reproducción, más allá de las enormes 

                                                           
140 Modo de producción mercantil simple. 
141 Modo de producción esclavista. 
142 Modo de producción feudal. 
143 Modo de producción capitalista. 
144 Esta inversión es la piedra basal sobre la que se erige la falsa problemática de los “modos de 

producción en América Latina”. Al haber vaciado al metabolismo social humano de unidad, la 
historiografía necesita construir una unidad discursiva para unificar las diversas formas productivas 
concretas: Horacio Ciafardini ve la unidad en la “subordinación formal del trabajo al capital”, o sea, se 
representa una unidad “formal”; Juan Garavaglia se rinde ante la apariencia más inmediata, poniendo 
la unidad en el “hecho colonial” (llegando a postular la existencia de un pretendido “modo de producción 
despótico-aldeano”); y Ernesto Laclau y Carlos Assadourian establecen la unidad en el “sistema 
capitalista mundial”, lo que no es otra cosa que reducir el capitalismo a una simple afirmación, 
atribuyendo la unidad a un elemento que pone la diferencia (AA.VV.: Modos de producción en América 
Latina, Buenos Aires, Pasado y Presente, 1973). A pesar de su potente crítica a estas concepciones, JIC 
queda atrapado en la misma encrucijada al representarse la coexistencia entre vínculos de dependencia 
y relaciones mercantiles, es decir, las dos determinaciones más simples que determinan la unidad del 
precapitalismo y el capitalismo en cada caso. La “unidad concreta” se transforma, de este modo, en una 
mera fórmula metodológica (Iñigo Carrera, J.: La formación…, cap. 1).  

145 Marx, K.: El capital…, p. 96. 

114



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

potencias destacadas, termina recayendo en el mismo núcleo de estas 

representaciones. El CICP parece inmerso en un movimiento pendular entre el 

reconocimiento absoluto de la contradicción, de la inmanencia de la materia, de su 

condición de sujeto, por un lado, y la recaída en la separación abstracta de contenido y 

forma, de sujeto y objeto, de materia y conciencia, de economía y sociedad, etc., por el 

otro. Como hemos visto en detalle, a la vez que se enfrenta a la materia en cuanto tal 

como el sujeto de sus propias determinaciones, termina por reservar la condición de 

sujeto a la materia viva; a la vez que se enfrenta al reconocimiento de la conciencia 

como forma concreta del trabajo, termina habilitando la concepción de su 

inmaterialidad; a la vez que reconoce al metabolismo social capitalista como una 

unidad global de la cual los ámbitos nacionales de acumulación son sus formas 

concretas de realizarse, termina por postular dicha unidad como punto de confluencia 

de múltiples modos de producción (negando la unidad metabólica humana como 

punto de partida de la síntesis).146 De este modo, es perfectamente comprensible que 

                                                           
146 Al enfrentarse al afirmarse mediante la propia negación de un modo de producción, JIC critica a 

los marxistas que conciben el proceso como una mera colisión cuantitativa. Así, concebir la transición 
de un modo de producción como un  

proceso concreto en el que el desarrollo de las fuerzas productivas del trabajo social está 
superando un modo de organizarse y tomando forma en uno nuevo que se está engendrando lo 
convierte en una abstracción: siempre va a poder encontrarse alguna manifestación concreta que 
aparente pertenecer abstractamente al modo viejo y otra que lo haga igualmente respecto del 
nuevo (Iñigo Carrera, J.: La formación…, p. 40).  

El fundamento de la crítica es que esta perspectiva carece de unidad: “el movimiento en que el viejo 
modo de producción deviene el nuevo queda reducido a una ‘mezcla’ entre ambos, donde el primero se 
resiste a ser desplazado y el segundo pugna por conquistar el lugar” (ibíd., p. 41). Por el contrario, según 
JIC:  

La cuestión reside verdaderamente en mostrar, paso a paso, como el modo anterior de regirse la 
unidad del proceso de metabolismo social va engendrando las determinaciones específicas 
constitutivas del carácter propio del nuevo modo, no como tales determinaciones esenciales, sino 
como formas concretas de reproducirse el viejo modo mismo. Y, luego, en mostrar cómo esta 
relación entre contenido y forma se va invirtiendo, de tal suerte que lo que caracterizaba al 
contenido específico del modo de producción anterior se va convirtiendo, a su vez, en forma 
concreta necesaria de realizarse las determinaciones específicas del nuevo modo de producción, 
para finalmente desaparecer cuando ya ni siquiera le cabe tal condición (ibíd., pp. 40-41, énfasis 
propios).  

Su crítica de los conceptos de “formación económico-social” y “sistema económico” como sumatoria 
de modos de producción va en la misma dirección: la ausencia de unidad cualitativa entre estos diversos 
modos (ibíd., p. 43). Sin embargo, la crítica de JIC a estas formulaciones teóricas se petrifica como un 
mero índice, reproduciendo la esencia del problema. Si de lo que se trata es de reconocer el modo en que 
se rige un único metabolismo social, y no de una “suma de modos”, de nada sirve señalar que hay que 
“mostrar cómo” un modo engendra las formas que luego serán su contenido, porque se está diciendo 
exactamente lo mismo: ¡que las formas coexisten! Si se trata de “mostrar cómo esta relación entre 
contenido y forma se va invirtiendo”, ya se asume nuevamente que el contenido y la forma son 
exteriores: uno está “abajo”, la otra está “arriba”, y paulatinamente se dan vuelta. En términos generales: 
los vínculos de dependencia engendran la mercancía como forma de realizarse los mismos vínculos, 
hasta que la mercancía pasa a ser el contenido de los vínculos de dependencia… ¡pero la mercancía sigue 
siendo la mercancía, y el vínculo de dependencia, el vínculo de dependencia! 

De más está decir que JIC admite la co-existencia histórica de los modos de producción “comunista 
primitivo”, “esclavista”, “feudal”, “tributario” y “de castas” (Iñigo Carrera, J.: Conocer el…, pp. 42-43 y 
310-312). Esto es, no sólo se representa la sobredeterminación en tanto uno aparece como la forma de 

115



 GEMH 

se termine concibiendo la separación del “carácter individual” del trabajo respecto del 

“carácter social” suyo, como si se tratara de dos cualidades del trabajo que deben 

establecer su relación, es decir, como si el carácter social fuese la forma que brota de —

o se actualiza en— la relación entre los individuos, en vez de ser esta relación tan solo 

la manifestación de dicha forma abstracta.147 De allí también que no sea de extrañar 

                                                           
realizarse en acto el otro, sino que también los erige en su externalidad absoluta recíproca: los unos se 
encuentran exteriormente y “batallan” con los otros. Irónicamente, en este punto, el resultado de tal 
enfrentamiento no puede tener más determinación que “las ‘relaciones de fuerza’ que los sujetos sociales 
exhiben según su voluntad en el mundo nebuloso de la ‘autonomía relativa’ de las superestructuras” 
(Iñigo Carrera, J.: La formación…, p. 70).  

147 Para JIC, “cada modo de producción sintetiza una determinada relación entre el desarrollo de las 
fuerzas productivas del trabajo social y el desarrollo de los atributos productivos individuales” (Iñigo 
Carrera, J.: El capital…, p. 22, énfasis propios). De allí que tenga que representarse necesariamente que 
“las fuerzas productivas del trabajo social no tienen más modo concreto de realizarse que como fuerzas 
productivas de los trabajos individuales” (ídem.). Una vez abstraído el carácter social del carácter 
individual, no es casual que el único modo de realizarse la potencia del trabajo social sea bajo la forma 
concreta del trabajo individual. Pero la realidad es que, lejos de no tener “más modo concreto de 
realizarse” que el desarrollo de los “trabajos individuales”, el redundante “trabajo social” se realiza 
también de modo colectivo. La confusión de JIC entre lo que el trabajo mismo es (socialidad) y su 
modalidad colectiva —en contraste con su modalidad individual— es muy evidente: “Las fuerzas 
productivas materiales del trabajo se encuentran portadas por el trabajo individual. Pero el desarrollo 
de su potencialidad es sólo un atributo de la unidad colectiva de los trabajos individuales. Dicho de otro 
modo, la realización del ser genérico humano mismo es sólo un atributo del trabajo social” (ibíd., p. 10, 
énfasis propios). Esta abstracción se cristaliza de forma plena en cuanto JIC sintetiza las 
determinaciones más simples del trabajo en nuestro modo de producción, apenas observa la 
cooperación simple; aquí “[...] el capitalista personifica ahora las potencias del trabajo social en cuanto 
éstas se imponen, no ya sobre un mero proceso individual de trabajo, sino sobre un colectivo de trabajos 
individuales. En cuanto se imponen, por lo tanto, sobre un trabajo social en sí mismo” (ibíd., p. 16, 
énfasis propios). Inmediatamente surge la incógnita: ¿qué trabajo no es social en sí mismo? 

Otro tanto sucede en la exposición del camarada Steimberg:  

Trabajar implica coordinar las acciones de transformación del medio con otros seres humanos. 
La regulación de las fuerzas naturales portadas en los objetos y de las dispuestas en el cuerpo 
biológico individual, esto es, las fuerzas productivas materiales del trabajo humano, están 
portadas en los sujetos individuales. Son ellos quienes transforman la naturaleza, quienes 
conocen y operan sobre las fuerzas que las constituyen para hacerla adoptar formas útiles para la 
reproducción de la vida y que, como mencionamos, en ese mismo proceso se transforman a sí 
mismos. Pero ese proceso de trabajo individual activa y despierta fuerzas productivas que son 
irreductibles a los individuos humanos que las ejercen […] El proceso de trabajo individual 
mediante el cual los sujetos humanos producimos nuestra vida se inscribe siempre en el modo en 
el que la sociedad humana se reproduce como unidad, en las relaciones sociales de producción. 
La reproducción material de vida individual es un momento de dicho modo de producción, de la 
unidad orgánica de los trabajos individuales. Cuando aludimos a unidad orgánica nos referimos 
a que, para transformar al medio en uno para sí, el sujeto humano individual necesita coordinar 
su acción con la de otros; inmediatamente, porque la descarga de energía sobre los objetos que 
conforman su medio va a producir un medio apto para ser consumido por estos otros. Pero, y esto 
es lo que nos interesa destacar, mediatamente porque las potencias que pone en juego el proceso 
de trabajo individual no son resultado del ejercicio del trabajo por ese sujeto específico, sino que 
brotan de su coordinación con el trabajo de otros (Steimberg, R.: op. cit., pp. 8-9).  

Nuevamente se invierten aquí las determinaciones de nuestro metabolismo: según el camarada, las 
fuerzas productivas del trabajo se actualizan en la coordinación de los trabajos individuales, en lugar 
de ser ya los trabajos individuales una manifestación de las fuerzas productivas del trabajo, sin 
necesidad de esperar a ver su “coordinación”. El mismo Steimberg repara en una nota al pie sobre la 
inversión que estamos criticando: “Justamente por esto, la palabra coordinar no refleja el sentido al que 
aquí nos referimos. En tanto la unidad orgánica del trabajo social es siempre el presupuesto material del 
ejercicio del trabajo individual, los humanos no coordinamos nuestro trabajo con otros como si 
fuésemos existencias cerradas sobre nosotros mismos que luego salen al encuentro de otras. Nuestro 

116



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

que la conciencia se postule como social por contenido pero individual por forma,148 

en lugar de reconocer que la conciencia es social por contenido (socialidad animal 

transformada en trabajo) y por forma (en tanto modo de organizarse el trabajo). El 

hecho de que cada individuo humano tenga que conocer sus potencias respecto de las 

potencias de la totalidad de los órganos de su metabolismo social, para coordinar su 

acción con ellos, no indica que la conciencia sea individual por forma, sino 

precisamente que la conciencia humana —que es pura socialidad— está enajenada, esto 

es, no se reconoce como pura socialidad. Por ello el CICP niega toda posibilidad de que 

otros órganos del metabolismo produzcan la conciencia de tal o cual individuo, como 

si se tratara de una mónada. Pero, mal que nos pese a los productores privados e 

independientes en nuestra moral, tal como lo hemos reproducido en sus 

determinaciones, la individualidad humana es eso mismo: un producto del 

metabolismo social, un producto de otros órganos, y en definitiva, pura socialidad en 

sí misma.  

4. A modo de conclusión: bases para el desarrollo del materialismo 

histórico como forma de la crítica de la economía política 

En el presente estudio delineamos los avatares del materialismo histórico en su 

relación con la CEP, desde su génesis en la obra de Marx y Engels hasta su apropiación 

actual en el terreno neodialéctico, pasando por las disidencias del marxismo 

tradicional y el marxismo occidental. Ya sea mediante la transformación del 

materialismo histórico en una teoría de la historia autónoma de la CEP, ya sea 

mediante el desarrollo de la CEP como negación absoluta del materialismo histórico, 

                                                           
trabajo individual es siempre ya un órgano del ejercicio del trabajo social, del cual el primero es un 
momento” (ibid., p. 9). Si no se hubieran invertido las determinaciones, no sería necesaria la aclaración. 

Pero quizás sea Guido Starosta quien más lejos haya llegado en la inversión, exponiendo las 
determinaciones bajo una forma ya indistinguible respecto del individualismo metodológico:  

[el individuo] necesita afirmarse a sí mismo como elemento orgánico ‘del trabajo social en su 
conjunto’, es decir, establecer su unidad social general subyacente mediante su articulación 
material con el proceso de vida de otros individuos humanos. Para ponerlo en otros términos, la 
producción de la vida mediante el gasto y desarrollo de las fuerzas productivas del individuo 
humano, esto es, una relación material o natural, toma su forma concreta necesaria (y es por tanto 
necesariamente mediado) en y a través de relaciones sociales, que son por ello determinadas 
como relaciones sociales de producción (Starosta, G.: “Labour”..., op. cit., p. 125, traducción 
propia).  

Una vez más: el individuo humano no necesita “establecer” su “unidad social general” con otros 
individuos, porque el individuo “es el ser social” (Marx, K.: Manuscritos…, p. 145); sus fuerzas 
productivas no necesitan ser “mediadas por” o tomar su forma concreta “en” ni “a través de” relaciones 
sociales de producción. Muy por el contrario, el trabajo individual mismo es una relación social de 
producción, porque todo individuo humano es una mediación de las fuerzas productivas del trabajo, es 
decir, un momento de la socialidad. 

148 Según Starosta, el método dialéctico permite “captar al ser social o a las relaciones sociales de 
producción como la materialidad interna y el contenido social, que es necesariamente realizado, y por 
tanto existe, en la forma de las determinaciones de la conciencia del individuo humano” (Starosta, G.: 
op. cit., p. 8, traducción propia). 

117



 GEMH 

el conocimiento social acumulado ha mutilado de diferentes formas los propósitos del 

proyecto original. Por supuesto, como hemos señalado, no se trató de la abstracta 

contingencia de una historia intelectual, de la abstracta voluntad de los intérpretes, 

sino de expresiones históricas de la necesidad del capital. De hecho, reconocimos en 

las corrientes neodialécticas un avance considerable en cuanto a la forma de tomar 

consciencia del carácter histórico del modo de producción capitalista, resaltando un 

aspecto vital del proyecto marxiano: el hecho de que no se trata de elaborar una 

economía política “marxista”, sino de realizar la crítica de la economía política en 

cuanto tal. Sin embargo, su demarcación respecto del desarrollo del materialismo 

histórico nos expuso a sus potencias liminares. Y es que ya no se trata simplemente de 

“volver a Marx”, de reconocer la unidad de su proyecto, haciendo el esfuerzo de 

“reconstruir” una vieja teoría o elaborar una nueva. Como señala JIC, el problema 

reside en la forma teórica misma como portadora del fetichismo de la mercancía, lo 

que obliga a superar las barreras teórico-disciplinares de la ciencia y enfrentarse al 

concreto que se pretende conocer por cuenta propia, reproduciendo sus 

determinaciones de forma íntegra —más allá de Marx y cualquier otro autor de culto.  

En este sentido, nuestra propia reproducción de lo concreto nos puso por delante 

los límites que, desde Marx y Engels hasta los desarrollos recientes, existen para dar 

cuenta de las determinaciones generales de la historia humana. Exponiendo paso por 

paso los resultados de nuestra investigación demostramos que el trabajo nace 

enajenado bajo la forma del VD y que, por lo tanto, no han existido hasta hoy más que 

dos modos de producir y reproducir la vida en la historia humana: el modo de 

producción de VD —o, sintéticamente, el modo de producción donativo— y el modo de 

producción capitalista. La exposición de sus determinaciones generales y específicas 

ha permitido criticar las inversiones que las ciencias sociales y el marxismo exhiben 

cuando se enfrentan al problema del precapitalismo. De esta forma, el reconocimiento 

del modo de producción de VD nos pone definitivamente delante de la radical 

historicidad del capital. Solo el análisis y la síntesis de aquel pueden contestarnos 

acerca de la emergencia de éste. Aquí, proponemos tan sólo apuntar algunos de los 

varios frentes de investigación más importantes que se abren a partir de este punto. 

a) Crítica del fetichismo de la “mercancía” precapitalista 

Si, como hemos descubierto, el VD entre los seres humanos no es otra cosa que la 

objetivación enajenada del propio trabajo, en tanto el mismo se realiza de forma 

privada entre las distintas comunidades que constituyen los órganos de un mismo 

metabolismo social, es claro que los distintos valores de uso producidos por la sociedad 

en toda la era precapitalista no tenían forma de aparecer como simples valores de uso 

para la vida humana. Si dejamos a un lado los ejemplos más evidentes de las 

comunidades primitivas y observamos la Grecia o la Roma antiguas, los imperios Inca 

118



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

o Azteca, o cualquier reino feudal europeo, etc., es evidente que allí no se construían 

simples viviendas, sino que dicha objetivación del trabajo tomaba la forma del oikos, 

el domus, el ayllu, el calpulli o el señorío (todos términos nativos que ya están 

indicando la dependencia, la atadura enajenada entre productores, tierras y medios de 

producción). Tampoco se producían simples centros administrativos, sino templos, 

iglesias, castillos, palacios, etc; otro tanto sucedía con las herramientas, los alimentos 

o la vestimenta. Y es más que claro, en definitiva, que allí no se reproducían 

directamente seres humanos, sino seres humanos bajo la forma de amos, esclavos, 

emperadores, caciques, reyes, señores, siervos, etc.149 Cualquier valor de uso o 

persona tomaba la forma del VD o, lo que es lo mismo, del don y el contradón: los 

egipcios se enfrentaban a su emperador como el Dios que les había donado su vida y 

sus condiciones de existencia mismas, y debían contradonar (tributar) eternamente 

por ello; los campesinos (siervos o no) le debían su tierra y su protección al señor, por 

lo cual debían contradonar de generación en generación por ello. Los griegos o 

romanos se podían volver ellos mismos objetos de contradón si no cumplían con la 

obligación de devolver aquello que se les había dado, esto es, podían caer en esclavitud 

por deudas.150  

En contraposición al metabolismo social del capital, donde es el carácter abstracto 

del trabajo necesario hecho de manera privada e independiente lo que se objetiva 

como la propia relación social bajo la forma de la mercancía; en las formas sociales 

precapitalistas, era el carácter concreto del trabajo necesario hecho de forma privada 

(respecto del resto de las comunidades) lo que se reflejaba como la propia relación 

social enajenada en cada caso.151 Ciertos enfoques particulares de las ciencias sociales 

y la misma CEP han logrado sin dudas representar, con menor o mayor potencia, la 

historicidad misma de estas formas —en el sentido “fuerte” de negarlas como existentes 

en el pasado— en contraste con la sociedad moderna, poniendo en jaque conceptos 

                                                           
149 En este sentido, Mauss señala que en el sistema de prestaciones totales que implica el don, lo que 

se encuentra en juego es la “máscara”, en definitiva, “la persona” (Mauss, M.: op. cit., pp. 156-158).  
150 “Abundan los ejemplos de sociedades donde los individuos, incapaces de cumplir con sus deudas, 

se veían abocados, ellos o sus hijos, a la esclavitud, acabando por convertirse en una propiedad, en la 
‘cosa’ de los que les habían entregado sus dones [...] en la Grecia antigua y, en particular, en Atenas hasta 
los tiempos de Solón, un hombre libre podía ser esclavizado por sus deudas y convertirse así en 
propiedad de otro” (Godelier, M.: El enigma…; pp. 26 y 293). 

151 Marx, K. y Engels, F.: Ideología alemana…, pp. 27-28 y 66. 

119



 GEMH 

tales como los de clases,152 Estado,153 propiedad privada,154 etc. Pero por más formas 

sociales que se logren historizar, aun representándose la historia misma como un 

cúmulo de “historias de diversas sociedades”, hay dos formas específicas que aparecen 

inmaculadas en el terreno de la teoría social, donde no cabe modo alguno de que sean 

desnaturalizadas por la conciencia lógica: este es el caso de la mercancía y, 

consecuentemente, de la libertad como su forma necesaria de conciencia ideológica. 

Salvo para casos excepcionales en lo que respecta a las llamadas “sociedades 

primitivas”,155 para la conciencia científica general desarrollada hasta la actualidad no 

hay forma de asumir que la mercancía no haya existido antes de la sociedad capitalista. 

Tuvo que existir intercambio de mercancías y dinero —y hasta capital— incluso para 

los científicos más conscientes de los innumerables problemas que supone trasplantar 

al pasado categorías propias del modo de producción capitalista. Empezando por los 

mismos padres fundadores del socialismo científico, pasando por Mauss y Malinowski, 

por la antropología económica sustantivista de Polanyi y sus discípulos, hasta llegar a 

los recientes desarrollos de la CEP en el marco de lo que denominamos problemática 

neodialéctica; ninguno de estos científicos pudo desprenderse de la necesidad de 

postular el intercambio mercantil precapitalista, más no sea como mera formalidad.  

Si bien en el presente número de nuestra revista se han expuesto suficientes 

argumentos que señalan la inviabilidad del método lógico-histórico marxiano para dar 

cuenta de la historicidad de la mercancía156 (y por tanto, de todas sus formas 

superestructurales exclusivas), el GEMH no sólo se propone seguir especificando esta 

crítica, sino desarrollarla sobre las obras más contemporáneas y, en definitiva, 

sistematizar toda la evidencia empírica disponible que —puesto en términos clásicos— 

sustenta esta tesis: el hecho de que la mercancía es un emergente histórico que tan 

sólo lleva desarrollándose unos quinientos años, desde el siglo XVI hasta nuestros 

                                                           
152 Fausto, R.: Lógica e Política…, p. 124; Robles Báez, M.: “Marx and Postmodern…”, pp. 7-13; 

Dialéctica y capital…, pp. 28-33, y Robles Báez, M.: “El trabajo en la constitución del capital en cuanto 
sujeto del capitalismo”, en Escorcia Romo, R. y Caligaris, G. (eds.): Sujeto capital-sujeto revolucionario. 
Análisis crítico del sistema capitalista y sus contradicciones, México, Universidad Autónoma 
Metropolitana, 2019. Para problematizar el concepto marxista de clase desde una perspectiva 
historiográfica, ver: Paiaro, D. y Requena, M.: “La pólis ateniense frente al problema marxista de la lucha 
de clases", en Núñez López, C. y Sierra Martín, C.: La influencia de Marx y el marxismo en los estudios 
sobre la Antigüedad, Buenos Aires, Miño y Dávila, 2021, pp. 47-78. 

153 Dell’Elicini, E., Francisco, E., Miceli, P. y Morín, A. (comps.): Pensar el Estado en las sociedades 
precapitalistas. Pertinencia, límites y condiciones del concepto de Estado, Buenos Aires, Ediciones 
UNGS, 2012; Prácticas estatales y derecho en las sociedades premodernas, Buenos Aires, Ediciones 
UNGS, 2023.  

154 Cordero Quinzacara, E. y Aldunate Lizana, E.: “Evolución histórica del concepto de propiedad”, 
en Revista de estudios histórico-jurídicos, N. 30, 2008; Grossi, P.: Historia del derecho de propiedad. 
La irrupción del colectivismo en la conciencia europea, Barcelona, Ariel, 1986; A ordem jurídica 
medieval, São Paulo, Editora WMF Martín Fontes, 2014. 

155 Mauss, M.: Ensayo…, pp. 115-117. 
156 GCEP: op. cit; Cosic, N. y Vivanco, A.: op. cit. 

120



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

días. Aquello que se denomina “mercancía” para toda la era precapitalista (incluso 

entrado el siglo XV) no es otra cosa que una forma concreta del don. 

b) Crítica de la proyección fetichista de las clases sociales y la explotación 

Si la mercancía lleva desplegando sus potencias desde hace aproximadamente 

medio milenio, estamos diciendo que —frente a 2,5 millones de años de producción de 

vínculos de dependencia— la producción de valor y, por tanto, el intercambio de 

equivalentes constituyen una absoluta novedad histórica; en términos llanos: el 

intercambio de mercancías acaba de nacer.157 En cuanto tal, como sabemos, sobre la 

base inmanente de este intercambio se realiza la producción de plusvalor, y esto no 

sólo evidencia la absoluta historicidad de las clases sociales (en tanto personificaciones 

de mercancías), sino de la misma relación de explotación como forma económica. Tal 

como lo han expuesto los camaradas del GCEP,158 la explotación es una forma 

diametralmente opuesta a la relación de dominio, que efectivamente, como se presentó 

en nuestra propia reproducción de las determinaciones, se trata de una forma concreta 

del VD. De aquí que se ponga completamente de manifiesto, una vez más, la 

inviabilidad de la forma lógico-teórica de los cientistas sociales cuando encaran de 

forma reflexiva el concepto de explotación para ser aplicado a las “sociedades” 

precapitalistas. Quizás los casos de Godelier y Ste. Croix sean paradigmáticos,159 no 

                                                           
157 Lo que ciertamente se lleva de patadas con las tesis marxistas de la “crisis terminal” del capitalismo 

y su fase “tardía”. Entre otros, ver: Trotsky, L.: El programa de transición, Buenos Aires, Ediciones IPS, 
2008; Mandel, E.: El capitalismo tardío, México, Era, 1972.  

158 GCEP: op. cit., pp. 154-155. 
159 Es evidente que ambos autores —como tantos otros historiadores y antropólogos— se 

representaron el don y el contradón como un intercambio de equivalentes, es decir (aunque de forma 
inconsciente), como un intercambio de mercancías. Así, pretendieron hallar el origen de la explotación 
y las clases sociales precapitalistas en la emergencia de un intercambio “desigual”, esto es, de “no 
equivalentes”. No obstante, al no existir la sustancia-valor en la sociedad precapitalista, esto es, la 
equivalencia como relación social general, demostraron a cada paso que no les quedaba otra alternativa 
metodológica que la libre decisión y el consenso de los intérpretes:  

“En este contexto [en el modo de producción asiático], los límites de la embrionaria clase 
dominante carecen de nitidez y son difíciles de localizar, ya que el mismo individuo ejerce un 
poder de función y un poder de explotación. La parte del excedente que le es asignado, en la 
medida en que constituye la retribución de su función, vuelve indirectamente a la comunidad y 
no hay explotación de ésta por aquél. El momento en que comienza la explotación de la 
comunidad por esos mismos individuos que le prestan servicios, es aquel en que la apropiación 
se hace sin retribución, y es difícil de determinar” (Godelier, M.: Sobre el modo de producción 
asiático, Martínez Roca, 1969, p. 23, énfasis propios). 

En palabras de Ste. Croix:  

“[E]stoy de acuerdo con Godelier en que no hay una relación necesaria entre la existencia de un 
excedente y la explotación del hombre por el hombre: el intercambio se podría considerar 
ventajoso para ambas partes, cuando unas personas se ocupan de servicios que se realizan 
efectivamente en beneficio de la comunidad en su conjunto (por ejemplo, su defensa frente a un 
ataque del exterior). El momento preciso de la historia en que se podría pensar que empieza la 
explotación es un tema que implica una ardua decisión, y todavía no me he hecho a la idea […] 
Podríamos decir quizá que la explotación empieza cuando el productor inmediato es obligado a 
ceder un excedente mediante un acto de violencia (ya sea política, económica o social, y tanto si 
se lo percibe como tal acto de violencia como si no), en cualquier caso, en un estadio en el que ya 

121



 GEMH 

sólo como representación del límite de sus disciplinas, sino particularmente del 

callejón sin salida del marxismo. 

Sin embargo, lejos de querer cargar las tintas sobre estos dos grandes nombres o 

cualquier otro, el problema real reside en el sentido común de las ciencias sociales que 

ni siquiera reparan en los inconvenientes que se presentan, y nos hablan de “clases” y 

“explotación” como fenómenos transhistóricos autoevidentes. Y esto no sólo nos exige 

desarrollar una crítica sistemática de estos anacronismos, sino incluso la tarea titánica 

de comenzar a reescribir la historia precapitalista de punta a punta, desterrando la 

antinomia general entre la historia de los “grandes hombres” y la historia “social”, 

donde por un lado se omite la acción del resto de la sociedad como totalidad en su 

metabolismo con el medio natural (como si fuese una masa informe y pasiva), pero por 

el otro se proyecta ideológicamente la acción de las “clases dominantes” como meros 

obstáculos parasitarios de “los verdaderos trabajadores” —esencialmente “libres” e 

“iguales”—, hacedores anónimos de la historia, a los cuales (desde la poética 

thompsoniana) habría que “rescatar de la enorme prepotencia de la posteridad”. Esta 

antinomia, como sabemos, se reprodujo de diferentes formas a lo largo de la historia 

de las ciencias sociales en general, y de la disciplina histórica en particular, sintetizada 

en la oposición abstracta de agencia/estructura (poniendo a una como la causa y a la 

otra como el efecto, o bien intentando resolver el problema —para reproducirlo— 

mediante el “diálogo”, la “acción recíproca”, la “co-determinación” o 

“sobredeterminación”, etc.).160 

Puesto en términos directos, la confusión de las clases sociales con los estamentos 

(con las personificaciones del VD) y el revoltijo entre los conceptos de explotación y 

dominio, borra del mapa aquello mismo que hay que explicar: la forma concreta 

específica del desarrollo de las fuerzas productivas en cada momento histórico. El 

reconocimiento de esta confusión demuestra así su vital importancia, en tanto despeja 

la mirada moralizante o elegíaca y exige la comprensión científica de las subjetividades 

productivas en juego en cada estamento específico. La crítica revolucionaria de JIC al 

concepto de “trabajo inmaterial” y el descubrimiento del conocimiento científico como 

producto de la clase obrera, nos empuja a investigar las determinaciones de sus formas 

abstractas inmediatas, esto es, la expansión de las subjetividades productivas 

precapitalistas: la de aquellos estamentos dedicados al avance del conocimiento sobre 

las determinaciones del medio, la innovación técnica, la coordinación productiva y la 

gestión de la coacción política e ideológica. Y esto nos exige, en suma, dejar de ver a las 

                                                           
no recibe a cambio un equivalente real, aunque esto puede hacer muy difícil definir el punto en 
el que empieza la explotación, pues resulta arduo cuantificar, por ejemplo, la protección militar 
que se cambia por la producción agrícola” (Ste. Croix, G.: La lucha de clases en el mundo griego 
antiguo, Crítica, 1988, p. 53, énfasis agregados). 

160 Cosic, N.: “¿E. P. Thompson”... 

122



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

“élites” precapitalistas como “no trabajadores” (lo que constituye la reproducción de la 

representación religiosa, como si fuesen semi-dioses, demonios o monstruos), sino 

observarlos como lo que efectivamente eran: expresiones mutiladas del ser genérico 

humano, pero por ello mismo, portadores inmediatos del desarrollo de las fuerzas 

productivas, esto es: sujetos revolucionarios. 

c) Crítica del concepto de transición: el afirmarse mediante la propia 

negación del vínculo de dependencia 

Por último, el frente de investigación más importante para el GEMH lo constituye el 

concepto de “transición” entre modos de producción y sus diferentes aplicaciones 

empíricas. Y es que aquí se sintetiza la carga apologética de todas las representaciones 

previas ya criticadas. Dejando a un lado las infinitas “transiciones” entre los infinitos 

modos de producción construidos por cada teoría, si nos enfocamos en la emergencia 

del capitalismo la operación es clara: en primer lugar, como ya hemos visto, las ciencias 

sociales fragmentaron la unidad del metabolismo social precapitalista en múltiples 

pedazos, como si se tratara de la coexistencia inorgánica de “múltiples sociedades” 

(múltiples “civilizaciones”, “modos de producción” o “formaciones sociales”, etc). Acto 

seguido, como en toda construcción lógica, se representaron el vínculo de dependencia 

como una simple afirmación, desprovista de automovimiento, incapaz de trascender 

de sí por sí misma, esto es, de afirmarse mediante su propia negación como 

mercancía. La mercancía tuvo que venirle de afuera al propio VD, chocar con él y 

finalmente “subsumirlo”.161  

Desde el punto de vista actual del conocimiento dialéctico, no hay ninguna 

necesidad de construir semejante artificio, sino sólo reproducir el automovimiento 

propio del concreto en cuestión hasta alcanzar su límite cualitativo. Aquí nuestro 

objeto de investigación es el metabolismo social humano precapitalista en su devenir 

capital; si su unidad es mutilada, no hay forma de recomponerla que no sea mediante 

la lógica, y la lógica no hace más que construir antinomias irresolubles mediante su 

propia estructura de necesidad externa. En el terreno marxista, podemos decir que la 

antinomia propia de su forma teórica se reflejó de forma paradigmática en el “debate 

Dobb-Sweezy”, en el choque entre la interpretación “endógena” (el declive de la 

“relación social de producción feudal”) y la explicación “exógena” (el “factor 

                                                           
161 La problemática de la “transición” quizás sea el índice mismo del límite absoluto de las ciencias 

sociales: se necesita ver siempre un momento que “conecte” o “medie” entre el modo A y el modo B. Pero 
así como el método lógico (bajo cualquiera de sus formas) demanda que exista un momento de 
“transición” entre A y B —que no es A ni B—, lógicamente se puede reclamar la existencia de un segundo 
momento de transición (T2) entre A y el primer momento de transición (T1), que no sea ni A ni T1… ¡y 
así hasta el infinito! Se pone así de manifiesto el carácter eleático de toda teoría social que intenta 
reconocer las transformaciones históricas. Si nos centramos en las polémicas de las teorías marxistas, 
vemos a la paradoja de Zenón repetirse como parodia: o la tortuga capitalista nunca puede ser alcanzada 
por el Aquiles feudal, o el Aquiles burgués nunca alcanza a la tortuga socialista. 

123



 GEMH 

mercado”).162 Si bien, en definitiva, no se trata más que de otra expresión de la 

contradicción misma que constituye la teoría social como tal,163 nos resulta pertinente 

poner el énfasis en este punto para señalar el sentido programático de nuestros futuros 

trabajos.  

Nuevamente, expresado en los términos tradicionales de la ciencia, nos proponemos 

de aquí en más sustentar las siguientes tesis: en tanto el metabolismo social humano 

constituye desde su origen una unidad imposibilitada de asignar la totalidad del 

trabajo de forma directa, necesita resolver dicha asignación organizándose y 

desarrollándose históricamente bajo la forma concreta de la producción enajenada de 

vínculos de dependencia, esto es, de unidades parciales de producción y consumo. Si 

los seres humanos aquí dependen de una determinada comunidad, es porque no 

dependen de otra; deben personificar su propio VD, aparecer como estamentos que 

dominan unos sobre otros y tributan unos para otros. De allí que la génesis del modo 

de producción capitalista deba buscarse en la realización cualitativa de esta 

determinación específica, esto es, allí donde el VD llega a su fin. En otras palabras, lejos 

de buscar los “intersticios” (un eufemismo vergonzante de la exterioridad) por donde 

hacer “entrar” la mercancía y el capital, aquí se trata de reconocer el momento histórico 

donde el desarrollo de las fuerzas productivas lleva a los VD a su universalización 

concreta, esto es, al establecimiento de un solo vínculo de dependencia universal, que 

                                                           
162 Astarita ha observado lúcidamente el presupuesto que subyace en los polos de este clásico debate: 

que “el mercado era externo al sistema feudal” (Astarita, C.: “La historia de la transición del feudalismo 
al capitalismo en el marxismo occidental”, en Anales de historia antigua, medieval y moderna, N. 41, 
2009, p. 106). La enorme potencia de la obra del historiador argentino reside en su esfuerzo por 
recuperar la unidad de la “reproducción contradictoria” de la relación social en cuestión y de reparar 
nuevamente en el problema de la enajenación. Pero sus límites generales siguen siendo los mismos que 
los de toda forma teórica y disciplinar en los que se desenvuelve el marxismo: recorta su objeto de forma 
abstracta (temporal y geográficamente), definiendo al modo de producción por su forma jurídica (el tipo 
de propiedad de la tierra); deshistoriza las clases sociales y la explotación y, sobre todo, naturaliza la 
mercancía. De allí que la piedra de toque para dar cuenta de la contradicción en juego sea otra vez el 
fetiche marxista del “régimen de producción mercantil simple” (Astarita, C.: Del feudalismo al 
capitalismo, Valencia, PUV, 2005, pp.58-63; Revolución en el burgo, Madrid, Akal, 2019, pp. 263-265). 
Astarita permanece completamente ajeno a los últimos avances de la CEP. 

163 “En particular, hay dos ‘defectos de nacimiento’ de las ciencias sociales y las humanidades 
modernas que nos dificultan comprender de un modo sistemático los procesos que atraviesan el mundo. 
Cabe hacer remontar los dos a la formación de las disciplinas académicas modernas en la Europa del 
siglo XIX. En primer lugar, la génesis de las humanidades y las ciencias sociales estuvo ligada al Estado-
nación. En sus temas y sus preguntas, e incluso en su función social, campos como la historia, la 
sociología y la filología quedaron ligados a la sociedad del propio país. Además, por efecto del 
“nacionalismo metodológico” de las disciplinas académicas, en teoría se partía de suponer que el Estado-
nación era la unidad de estudio fundamental, una entidad territorial que servía de ‘contenedor’ para una 
sociedad. En el campo de la historia, aún más que en algunas disciplinas próximas, esta devoción por 
los contenedores acotados territorialmente se mantuvo con firmeza. El conocimiento del mundo, por lo 
tanto, se estructuraba institucional y discursivamente de tal forma que se oscurecía el papel de las 
relaciones de intercambio. La historia, en la mayoría de lugares, se limitaba a la historia nacional. […] 
En segundo lugar, las disciplinas académicas modernas eran profundamente eurocéntricas. Situaban en 
primer plano los procesos de cambio de Europa y entendían que Europa era la fuerza impulsora central 
de la historia del mundo…” (Conrad, S.: What Is Global History?, New Jersey, Princeton University 
Press, 2016, p. 3, traducción propia). 

124



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

 

 

 

no es otra cosa que “el abismo que se abre entre el siglo XV y el XVI”.164 Aquí se llega 

al momento donde todos los seres humanos dependen de todos, lo que es lo mismo que 

decir que ya nadie depende de nadie: que el trabajo privado ahora se organiza de forma 

independiente, esto es, mediante la mercancía. Es el mismo vínculo de dependencia el 

que muta en su opuesto. No se trata ni de que la Europa “feudal” se transforma de a 

pedazos en capitalista y luego “emancipa” o “somete” a su “periferia”,165 sino de que en 

el “encuentro” entre el europeo y su “otro” americano, oriental, africano y oceánico, 

todos ellos se “liberan” de la dependencia personal por engendrar a la mercancía como 

forma de socialización universal abstracta. No hay ningún “factor endógeno” europeo, 

porque el feudalismo no era ningún modo de producción diferente de otros modos 

coexistentes, sino una forma concreta más del modo de producción donativo. Tampoco 

hay un “factor exógeno”, porque el “comercio” al que refieren los cientistas sociales —

marxistas y no marxistas por igual— no era otra cosa que la expansión del don y el 

contradón, esto es, la expansión de los vínculos de dependencia, hasta llegar a su 

plenitud. Por lo tanto, sólo a partir de este punto se inicia la llamada “acumulación 

originaria”, no como un presupuesto histórico del capital, sino como su propio 

desarrollo.166 

 En definitiva, este trabajo nos pone por delante que sólo una Historia que se 

trascienda a sí misma en su límite disciplinar puede captar efectivamente la 

determinación concreta del ser genérico humano, descubrir su génesis y proyectar su 

potencialidad revolucionaria. Esperamos abrir con este trabajo las bases para el 

desarrollo de un gran programa de investigación militante con centro en la unidad del 

materialismo histórico y la crítica de la economía política. La cuestión es clara: ante la 

necesidad de captar la totalidad de las determinaciones de la materia en tanto sujeto, 

la investigación y la síntesis dialéctica sólo pueden desplegarse bajo la articulación de 

un obrero colectivo expandido en la escala correspondiente. El GEMH tiene sus 

puertas abiertas para la incorporación de investigadores e investigadoras de 

absolutamente todas las disciplinas, de todos los rincones del mundo, y un largo 

camino por recorrer.  

                                                           
164 Marx, K.: El capital. El proceso de producción del capital, Ciudad Autónoma de Buenos Aires, 

Siglo Veintiuno Editores, 2022, p. 898. 
165 Dussel, E.: 1492. El descubrimiento del otro, Buenos Aires, Docencia, 2012; Castro-Gómez, S. y 

Grosfoguel, R. (Eds.): El giro decolonial. Reflexiones para una diversidad epistémica más allá del 
capitalismo global, Bogotá, Siglo del Hombre Editores, 2007; Lander, E. (comp.): La colonialidad del 
saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas, Buenos Aires, CLACSO, 1993; 
Quijano, A.: Cuestiones horizontales. De la dependencia histórico-estructural a la colonialidad 
/descolonialidad del poder, Lima, CLACSO, 2020.  

166 GCEP, op. cit., p. 146. 

125



Referencias bibliográficas 

AA.VV.: Modos de producción en América Latina, Buenos Aires, Pasado y Presente, 1973. 

Academia de Ciencias de la URSS: Manual de Economía Política, Buenos Aires, Editorial 

Fundamentos, 1962. 

Acha, O.: Marxismo e historia: deconstrucción y reconstrucción del materialismo histórico, Buenos 

Aires, Prometeo, 2023. 

Adorno, T. y Horkheimer, M.; Dialéctica de la Ilustración, Madrid, Trotta, 1998. 

Adorno, T.: Dialéctica Negativa, Madrid, Taurus, 1975.  

— Minima moralia. Reflexiones desde la vida dañada, Madrid, Taurus, 2001. 

Althusser, L.: “Guía para leer El capital (Prefacio a la edición francesa del libro I de El capital)”, en 

Dialéktica. Revista de filosofía y teoría social, Año I, N. 2, 1992. 

— Marx dentro de sus límites, Madrid, Akal, 2003.  

— "La filosofía: arma de la revolución", en Althusser, L. y Balibar, E.: Para leer El capital, México, 

Siglo XXI, 2004. 

— La revolución teórica de Marx, México, Siglo XXI, 2021. 

Amin, S.: Unequal Development. An Essay on the Social Formations of Peripheral Capitalism, The 

Harvester Press Limited, 1976. 

Anderson, K.: Marx at the margins: on nationalism, ethnicity and non-westerns societies, Chicago & 

London, The University of Chicago Press, 2010. 

Anderson, P.: Consideraciones sobre el marxismo occidental, México, Siglo XXI, 1987. 

— El Estado absolutista, México, Siglo XXI, 1998. 

Arthur, C.: “Towards a materialist theory of law”, en Critique. Journal of Socialist Theory, Vol. 7, Issue 

1, 1977. 

— “Against the Logical-Historical Method: Dialectical Derivation versus Linear Logic”, en Moseley, F. y 

Campbell, M.: New Investigations on Marx’s Method, Nueva Jersey, Humanities Press, 1997.  

— The Spectre of Capital. Idea and Reality, Boston, Brill, 2022. 

Astarita, C.: “La discutida universalidad del sistema tributario”, en Studia historica, N. 12, 1994. 

— “La historia de la transición del feudalismo al capitalismo en el marxismo occidental”, en Anales de 

Historia Antigua, Medieval y Moderna, N. 41, 2009. 

— Revolución en el burgo, Madrid, Akal, 2019. 

Backhaus, H.: “La dialéctica de la forma de valor”, en Dialéctica, Vol. 4, 1978. 

Barraza, J. y Zak, P.: “Empathy toward Strangers Triggers Oxytocin Release and Subsequent 

Generosity”, en Annals of the New York Academy of Sciences, 2009. 

Beckert, S.: El imperio del algodón. Una historia global, Barcelona, Crítica, 2000. 

Bhaskar, R.: A Realist Theory of Science, New York and Oxford, Routledge, 2008. 

Bloch, E.: El principio esperanza, Madrid, Aguilar, 1983. 

Bonefeld, B., Gunn, R., y Psychopedis, K.: Open Marxism. Vol. I: Dialectics and History, London, 

Pluto Press, 1992. 

— Open Marxism. Vol. II: Theory and Practice, London, Pluto Press, 1992. 

— Open Marxism. Vol. III: Emancipating Marx, London, Pluto Press, 1995.  

Bonefeld, W.: La razón corrosiva. Una crítica al Estado y al capital, Buenos Aires, Herramienta, 

2013. 

Bujarin, N.: Teoría económica del período de transición, Córdoba, Pasado y Presente, 1972. 

Burling , R.: “Teorías de maximización y el estudio de la antropología económica”, en Antropología y 

economía, Barcelona, Anagrama, 1976. 

Caínzos López, M.: “Clase, acción y estructura: de E.P. Thompson al posmarxismo”, en Zona Abierta, 

N. 50, 1989. 

126



Campagno, M.: “El modo de producción tributario y el Antiguo Egipto. Reconsiderando las tesis de 

Samir Amin”, en Anales de Historia Antigua, Medieval y Moderna, N. 35-36, 2003. 

Carr, E.: 1917. Antes y después (La revolución rusa), Madrid, Sarpe, 1985. 

Castro-Gómez, S. y Grosfoguel, R. (Eds.): El giro decolonial. Reflexiones para una diversidad 

epistémica más allá del capitalismo global, Bogotá, Siglo del Hombre Editores, 2007. 

Christian, D.: Maps of Time: An Introduction to Big History, Berkeley, University of California Press, 

2004. 

Colombo, O.: “El modo de producción tributario. Reflexiones sobre un debate reciente”, en XIV 

Jornadas Interescuelas/Departamentos de Historia, 2013 

Comité Editorial: “Sobre los hombros de un gigante. La obra de Juan Iñigo Carrera como punto de 

partida para la acción política del SICAR”, en Síntesis, N. 1. 

Conrad, S.: What Is Global History?, New Jersey, Princeton University Press, 2016. 

— Historia global. Una nueva visión para el mundo actual, Barcelona, Crítica, 2017. 

Cordero Quinzacara, E. y Aldunate Lizana, E.: “Evolución histórica del concepto de propiedad”, en 

Revista de estudios histórico-jurídicos, N. 30, 2008. 

Cosic, N.: “Edward P. Thompson, Raymond Williams y la obsesión por la metáfora. Los caminos del 

materialismo cultural”, en Inter Litteras, N. 7 [en prensa]. 

— “¿E.P. Thompson althusseriano? Elementos para radicalizar la tesis Sewell en torno a las 

contradicciones entre teoría y práctica historiográfica en la obra del historiador británico”, en 

Historia y grafía, N. 60, 2023.  

Cosic, N. y Vivanco, Á.: “La obra de Karl Marx como base para la superación de la lógica dialéctica. 

Apuntes críticos sobre las bases metodológicas del CICP”, en Síntesis, N.1, 2025. 

Dalton, G.: “Teoría económica y sociedad primitiva”, en Godelier, M. (comp.), Antropología y 

economía, Barcelona, Anagrama, 1976. 

De Ípola, E.: Althusser, el infinito adiós, Buenos Aires, Siglo Veintiuno Editores, 2007.  

Dell’Elicini, E., Francisco, E., Miceli, P. y Morín, A. (comps.): Pensar el Estado en las sociedades 

precapitalistas. Pertinencia, límites y condiciones del concepto de Estado, Buenos Aires, Ediciones 

UNGS, 2012.  

— Prácticas estatales y derecho en las sociedades premodernas, Buenos Aires, Ediciones UNGS, 

2023.  

Dussel, E.: 1492. El descubrimiento del otro, Buenos Aires, Docencia, 2012. 

Engels, F.: Anti-Dühring. La revolución de la ciencia por el señor Eugen Duhring, México, Grijalbo, 

1968. 

— El origen de la familia, la propiedad privada y el Estado, Bogotá, Panamericana Editorial, 1996. 

— “La Contribución a la crítica de la economía política de Karl Marx”, en Marx, K.: Contribución a la 

crítica de la economía política, Buenos Aires, siglo xxi editores, 2016. 

Fausto, R.: Lógica e Política, Tomo II, São Paulo, Editora Brasilense, 1987. 

Fernandez-Armesto, F.: The World: A Brief History, New York, Pearson Prientice Hall Press, 2007. 

Ferroni, M.: “Comentario a ‘Vida individual, vida social y conocimiento dialéctico”, en 

Trans/Form/Ação: Revista de filosofia da Unesp, N. 3, 2024. 

Fitzsimons, A: “¿Qué es el “fetichismo de la mercancía”? Un análisis textual de la sección cuarta del 

capítulo primero de El capital de Marx”, en Revista de Economía Crítica, N. 21, 2016. 

Korsch, K.: Marxismo e filosofía, Río do Janeiro, Editora UFRJ, 2008. 

Foster, J.: La ecología de Marx. Materialismo y naturaleza, Madrid, El viejo Topo, 2000. 

García Linera, A.: Forma valor y forma comunidad, Quito, IAEN, 2015. 

GCEP: “Crítica del concepto de clase obrera en El Capital de Karl Marx. Investigación sobre las 

determinaciones más simples de la subjetividad revolucionaria”, en Síntesis, N. 1, 2025. 

Godelier, M.: Sobre el modo de producción asiático, Martínez Roca, 1969. 

— “El modo de producción asiático”, en Godelier, M., Marx, K. y Engels, F.: Sobre el modo de 

producción asiático, Buenos Aires, Madrid, Martínez Roca, 1969. 

— Teoría marxista de las sociedades precapitalistas, Barcelona, Estela, 1971. 

127



— El enigma del don, Buenos Aires, Paidós, 1998. 

Goldmann, L.: Para una sociología de la novela, Madrid, Ayuso, 1975. 

— Lukács y Heidegger: hacia una filosofía nueva, Buenos Aires, Amorrortu, 1977.  

Gramsci, A.: Notas sobre Maquiavelo, sobre la política y sobre el Estado moderno, Madrid, Nueva 

Visión, 1980. 

Grossi, P.: Historia del derecho de propiedad. La irrupción del colectivismo en la conciencia europea, 

Barcelona, Ariel, 1986. 

— A ordem jurídica medieval, São Paulo, Editora WMF Martín Fontes, 2014. 

Gunn, R.: “Against Historical Materialism: Marxism as a First-order Discourse”, en Bonefeld, W., 

Gunn, R. y Psychopedis, K.: Open Marxism, Vol. II: Theory and Practice, London, Pluto Press, 

1992.. 

Haldon, J.: “El modo de producción tributario: concepto, alcance y explicación”, en Hispania, N. 200, 

1988. 

Hegel, G.: Lógica, Primera Parte, Madrid, Ediciones Orbis, 1984. 

— Enciclopedia de las ciencias filosóficas en compendio, Madrid, Alianza, 2005. 

— Filosofía de la historia universal I, Buenos Aires, Losada, 2010. 

— Ciencia de la Lógica, Buenos Aires, Las Cuarenta, 2013. 

Heinrich, M.: Crítica de la economía política. Una introducción a El capital de Marx, Madrid, Escolar 

y Mayo, 2008.  

Herskovits, M.: Antropología económica, México, FCE, 1952. 

Horkheimer, M.: Teoría Crítica, Buenos Aires, Amorrortu, 2003.  

Iñigo Carrera, J.: El conocimiento dialéctico. La regulación de la acción en su forma de reproducción 

de la propia necesidad por el pensamiento, Buenos Aires, CICP, 1992. 

— El capital: razón histórica, sujeto revolucionario y conciencia, Buenos Aires, Imago Mundi, 2013. 

— “El método: de los ‘Grundrisse’ a ‘El capital’”, Documento de investigación del CICP, 2013. 

— “El capital: razón histórica, sujeto revolucionario y conciencia”, Seminario en CISOH, Clase 7, Chile, 

2017, 44:25-48:20, Disponible en: 

https://www.youtube.com/watch?v=3mXMeZVHjkg&ab_channel=cisohredes 

— Conocer el capital hoy. Usar críticamente El Capital, Vol. 1, Buenos Aires, Imago Mundi, 2021. 

— La renta de la tierra. Formas, fuentes y apropiación, Buenos Aires, Ediciones Imago Mundi, 2017; 

La formación económica de la sociedad argentina, volumen II. De la acumulación originaria al 

desarrollo de su especificidad hasta 1930, Santiago de Chile, Ariadna Ediciones, 2022. 

Jay, M.: Marxism and Totality: the adventures of a concept from Lukács to Habermas, Berkeley, 

University of California Press, 1984 

Kautsky, K.: Les trois sources du marxisme. L’oeuvre historique de Marx, París, Spartacus–Cahiers 

mensuels, 1969. 

— Orígenes y fundamentos del cristianismo, Buenos Aires, El Cid editor, 1974.  

Kohan, N., “El Marx tardío y la concepción multilineal de la historia”, en Utopía y Praxis 

Latinoamericana, Universidad del Zulia, 2020. 

Krader, L.: “Historia y significado del modo asiático de producción”, en Súarez, M.: Historia, 

antropología y política. Homenaje a Ángel Palerm, México D.F., Alianza, 1990. 

Lander, E. (comp.): La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas 

latinoamericanas, Buenos Aires, CLACSO, 1993. 

Leclair, E.: “Teoría económica y antropología económica”, en Antropología y economía, Barcelona, 

Anagrama, 1976. 

Lenin, V.: The three sources and three component parts of Marxism, Vol. 1, Foreign Languages Press, 

1977; Materialismo y empiriocriticismo, Montevideo, Ediciones Pueblos Unidos, 1948.  

— Obras Completas: Vol. XXIII, Buenos Aires, Cartago, 1970. 

— El Estado y la revolución, Buenos Aires, Anteo, 1975.  

128



Lewontin, R. y Levins R.: El biólogo dialéctico, Ciudad Autónoma de Buenos Aires, Ediciones ryr, 

2015. 

Lukács, G.: Marx, ontología del ser social, Madrid, Akal, 2007. 

— Historia y conciencia de clase. Estudios de dialéctica marxista, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2013.  

— Para uma ontologia do ser social, Maceió, Colectivo Veredas, 2018. 

Luxemburgo, R.: La acumulación del capital. Estudios sobre la interpretación económica del 

imperialismo, Madrid, Cenit, 1933. 

Lévi-Strauss, C.: Mitológicas II. De la miel a las cenizas, México, FCE, 1972. 

— “Introducción a la obra de Marcel Mauss”, en Mauss, M.: Sociología y antropología, Madrid, 

Tecnos, 1979. 

Mandel, E.: El capitalismo tardío, México, Era, 1972. 

Marcuse, H.: Ontología de Hegel y teoría de la historicidad, Barcelona, Ediciones Martínez Roca, 

1970. 

— Eros y civilización, Madrid, Altaya, 1983. 

— Razón y revolución. Hegel y el surgimiento de la teoría social, Madrid, Altaya, 1993.  

Martín, F.: Ilustración sensible. Hacia un giro materialista en la teoría crítica, Buenos Aires, 

Ediciones IPS, 2023. 

Marx, K. y Engels, F.: Correspondencia, Buenos Aires, Cartago, 1973.  

— La ideología alemana, Buenos Aires, Santiago Rueda Editores, 2005. 

— La ideología alemana, Madrid, Akal, 2014. 

Marx, K.: Formaciones económicas precapitalistas, México, Siglo XXI, 1971. 

— Contribución a la crítica de la economía política, México, Siglo Veintiuno Editores, 2008. 

— El manifiesto comunista, Buenos Aires, Ediciones IPS, 2014. 

— Manuscritos económico-filosóficos de 1844, Ciudad Autónoma de Buenos Aires, Colihue, 2015. 

— El capital, Tomo I, Vol. 1, Buenos Aires, Siglo Veintiuno Editores, 2021.  

— El capital, Tomo I, Vol. 2, Buenos Aires, Siglo Veintiuno Editores, 2022. 

— El capital, Tomo I, Vol. 3, Buenos Aires, Siglo Veintiuno Editores, 2022. 

— De la crítica de la filosofía del derecho de Hegel (1843-1844), Barcelona, Gedisa, 2023. 

Mauss, M.: Ensayo sobre el don: Forma y función del intercambio en las sociedades arcaicas, Buenos 

Aires, Katz Editores, 2009. 

Meiksins Wood, E.: ¿Una política sin clases? El post-marxismo y su legado, Buenos Aires, Ediciones 

RyR, 2013.  

Millet, J.: “Descartes, Newton y Hegel sobre el método de análisis y síntesis”, en Pensamiento: revista 

de investigación e información filosófica, Vol. 41, N. 164, 1985. 

Monteforte, E: “Las Bases Técnicas como expresión del desarrollo del conocimiento humano: medios 

de producción, materialidad del trabajo y formas de conciencia”, en Ens. Econ., 28(52), 2018. 

Moreno, J.: Ser humano: la inconsistencia, los vínculos, la crianza, Buenos Aires, Letra Viva, 2014. 

Ocampo, E., Chacón, A. y Campos, J. A.: “¿Una unidad indisoluble? La forma jurídica como relación 

económica”, en Síntesis, N. 1, 2025. 

Paiaro, D. y Requena, M.: “La pólis ateniense frente al problema marxista de la lucha de clases", en 

Núñez López, C. y Sierra Martín, C.: La influencia de Marx y el marxismo en los estudios sobre la 

Antigüedad, Buenos Aires, Miño y Dávila, 2021. 

Pashukanis, E.: Teoría general del derecho y marxismo, Barcelona, Labor, 1976. 

Piedra Arencibia, R.: “Dos vidas, un pensamiento. Acerca de la relación Marx-Engels”, en Martínez, O. 

(coord.): Friedrich Engels. Dialéctica, naturaleza y crítica de la economía política, Lima, Editorial 

Ande, 2020. 

Pinkard, T.: Does History Make Sense?: Hegel on the Historical Shapes of Justice, Harvard University 

Press, 2017. 

Plejanov, G.: Obras escogidas, Tomo I, Buenos Aires, Editorial Quetzal, 1964. 

129



Polanyi, K.: El sustento del hombre, Barcelona, Mondadori, 1994. 

Postone, M.: Tiempo, trabajo y dominación social, Madrid, Marcial Pons, 2006, p. 203. 

Preobrazhenski, E.: La nueva economía, Barcelona, Ariel, 1970. 

Quijano, A.: Cuestiones horizontales. De la dependencia histórico-estructural a la colonialidad 

/descolonialidad del poder, Lima, CLACSO, 2020.  

Reichelt, H.: “From the Frankfurt School to Value-Form Analysis”, en Thesis Eleven, Vol. 4, N. 1, 1982. 

Reuten, G.: The Unity of the Capitalist Economy and State. A Systematic-dialectical exposition of the 

Capitalist State, Leiden-Boston, Brill, 2019. 

— “Karl Marx: his work and the major changes in its interpretations”, en Samuels, W., Biddle, J., 

Davis, J. (Eds.): A companion to the History of Economic Thought, Oxford, Blackwell, 2003. 

Robles Báez, M.: “Marx and Postmodern Materialism: on the Subject of Capitalism”, Massachussets, 

University of Massachussets-Amherst, 1997. 

— “La influencia del método lógico-histórico de Engels en las interpretaciones sobre el objeto de la 

sección primera de El capital de Marx: crítica y propuesta”, en Economía: Teoría y Práctica, N. 11, 

1999.  

— Dialéctica y capital, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2014. 

— “El trabajo en la constitución del capital en cuanto sujeto del capitalismo”, en Escorcia Romo, R. y 

Caligaris, G. (eds.): Sujeto capital-sujeto revolucionario. Análisis crítico del sistema capitalista y 

sus contradicciones, México, Universidad Autónoma Metropolitana, 2019. 

Rochabrún, G., “Base y superestructura en el ‘Prefacio’ y en El capital”, en Batallas por la teoría. En 

torno a Marx y el Perú, Lima, IEP, 2007.  

— Batallas por la teoría. En torno a Marx y el Perú, Lima, IEP, 2007. 

— “Política, Estado y sociedad en la experiencia histórica peruana”, en Cavero, O.: El poder de las 

preguntas. Ensayos desde Marx sobre el Perú y el mundo contemporáneo, Lima, ACUCH Fondo 

Editorial, 2019. 

Rubin, I.: Ensayos sobre la teoría del valor de Marx, Buenos Aires, Marat, 2022.  

Said, E.: Orientalismo, Barcelona, Debolsillo, 2008. 

Saito, K.: La naturaleza contra el capital. El ecosocialismo de Karl Marx, Buenos Aires, Ediciones 

IPS, 2023. 

Sartre, J. P.: Crítica de la razón dialéctica, Buenos Aires, Losada, 1963. 

Sazbón, J.: “Dos caras del marxismo inglés. El intercambio Thompson-Anderson”, en Punto de Vista, 

N. 29, 1987.  

Scatollini, D.: La Nueva Dialéctica y la lógica del capital, Córdoba, Universidad Nacional de Córdoba 

[Tesis de Licenciatura], 2016. 

Smith, T.: The logic of Marx's capital. Replies to Hegelian Criticism, New York, State University of 

New Tork Press, 1990.  

Stalin, J.: Acerca del marxismo en la lingüística, Montevideo, Instituto Cultural Uruguayo-Soviético, 

1950. 

Starosta, G., y Caligaris, G.: Trabajo, valor y capital. De la crítica marxiana de la economía política al 

capitalismo contemporáneo, Bernal, Universidad Nacional de Quilmes Editorial, 2017.  

Starosta, G.: Marx’s Capital, Method and Revolutionary Subjectivity, Boston, Brill, 2015. 

— “Labour”, en B. Skeggs, S. Farris, A. Toscano y S. Bromberg (Eds.), Sage Handbook of Marxism, 

SAGE, 2022. 

Ste. Croix, G.: La lucha de clases en el mundo griego antiguo, Crítica, 1988. 

Steimberg, R.: El concepto althusseriano de sobredeterminación: un camino real en la problemática 

estructuralista, Los Polvorines, Universidad Nacional de General Sarmiento, Instituto del 

Desarrollo Económico y Social [Tesis de Maestría], 2014. 

— “Vida individual, vida social y conocimiento dialéctico”, en Trans/form/ação: Revista de filosofía 

de la Unesp, N. 3, 2024. 

Tarcus, H.: “¿Es el marxismo una filosofía de la historia? Marx, la teoría del progreso y la ‘cuestión 

rusa’”, en Andamios, Vol. 4, N. 8, 2008. 

130



Thompson, E.:, Miseria de la teoría, Barcelona, Crítica, 1981. 

— Tradición, revuelta y consciencia de clase. Estudios sobre la crisis de la sociedad preindustrial, 

Barcelona, Crítica, 1984.  

— “Las peculiaridades de lo inglés”, en Historia Social, N. 18, 1994. 

Trotsky, L.: El programa de transición, Buenos Aires, Ediciones IPS, 2008. 

Vivanco, A.: De la inmanencia a la exterioridad: Moishe Postone y la superación revolucionaria del 

capitalismo, En Izquierdas, N. 51, 2022. 

Williams, R.: Marxismo y literatura, Buenos Aires, Las Cuarenta, 2009. 

131



132



Crítica del concepto de clase obrera en El capital de Karl Marx 

Investigación sobre las determinaciones más simples de la subjetividad 

revolucionaria 

 

GCEP1 

 

Al menos desde el año 1843 en adelante, y hasta sus últimos días, Marx se preguntó 

permanentemente por las determinaciones que hacen a la subjetividad revolucionaria de 

la sociedad capitalista. Como sabemos, ya en su Crítica de la filosofía del derecho de Hegel 

encuentra que el sujeto portador de las potencias transformadoras de nuestra sociedad lo 

constituye el proletariado, esto es, la clase obrera. A partir de allí, el núcleo duro de sus 

investigaciones científicas girará en torno al interrogante por las condiciones de existencia 

de esta clase en particular y, por supuesto, por las determinaciones del fenómeno de las 

clases sociales en general. Resumiendo muy rápidamente, a lo largo de su obra 

encontramos múltiples determinaciones que, precisamente por estar presentadas en la 

mayoría de los textos de manera exploratoria y yuxtapuesta —esto es, muchas veces sin 

claridad respecto de su articulación—,2  han abierto innumerables debates en la historia 

                                                           
1 Grupo de Crítica de la Economía Política. Director: Martín González. Miembros investigadores/as: 

Adolfo Betancourth, Adrián Chacón, Sebastián Esquives, Felipe León, Cynthia Miranda, José Pablo Morales 
Saracho, Edgardo Ocampo y Leibnitz Ortiz Amado. Colaboradores/as: Jesús Campos, Ramiro Cartelli, 
Nicolás Cosic y Luciano Malvicini Di Lazzaro. Contacto: gcep.sicar@gmail.com. 

2 Por poner algunos ejemplos, en 1843 se pueden detectar como condiciones esenciales a la relación de 
dominio —opresores vs. oprimidos—, la oposición entre riqueza y pobreza, la alienación, pero todas estas 
determinaciones erigidas sobre un único fundamento: la propiedad privada (Marx, K.: De la crítica de la 
filosofía del derecho de Hegel [1843-1844], Barcelona, Gedisa, 2023, pp. 46, 47, 62, 65 y 66). Para Marx, 
esta forma jurídico-política constituía el núcleo “terrenal” del fenómeno de las clases sociales, siendo la 
desposesión la causa fundamental de la existencia del proletariado y su enajenación. Por ello, la 
radicalización marxiana del método feuerbachiano demostraba así que “la crítica del Cielo se convierte, de 
esta manera, en la crítica de la Tierra, la crítica de la religión en la crítica del derecho, la crítica de la teología 
en la crítica de la política” (Marx, K.: op. cit., p. 47). Un año más tarde, ya iniciando su crítica de la economía 
política en los Manuscritos de 1844, la categoría de alienación pasa a un primer plano: el resto de las 
determinaciones reaparecen, pero el trabajo enajenado se descubre como el contenido íntimo de la 
propiedad privada y, por tanto, el verdadero fundamento de las clases —siendo el obrero definido como 
mercancía y el capitalista como su poseedor (Marx, K.: Manuscritos económico-filosóficos de 1844, Buenos 
Aires, Colihue, 2006, pp. 106 y 117). Se ponía de manifiesto, por tanto, una nueva articulación de las 
determinaciones que, a su vez, demostraba el carácter histórico, específicamente capitalista de las clases 
sociales. Sin embargo, en los textos posteriores, las clases pasan a concebirse como un fenómeno que 
trasciende a la sociedad capitalista (Marx, K. y Engels, F.: La ideología alemana, Madrid, Akal, 2014; Marx, 
K. y Engels, F.: Manifiesto Comunista, Buenos Aires, Siglo XXI, 2019). En La Ideología Alemana, la misma 
enajenación del trabajo es comprendida como un fenómeno transhistórico (Marx, K. y Engels, F.: op. cit., p. 
28). Pero esta observación se desvanece paulatinamente hasta contradecirse en los Grundrisse, donde la 
enajenación del ser genérico humano pasa a ser conceptualizada como un fenómeno propiamente 
moderno… ¡Y sin embargo, se admite la existencia de la propiedad privada en las sociedades precapitalistas! 
(Marx, K.: Elementos fundamentales para la crítica de la economía política (Grundrisse), 1857-1858, Tomo 
I, México, Siglo XXI, 2011). Todas estas idas y vueltas, configuraciones, desconfiguraciones y 

133



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

del marxismo y las ciencias sociales. Las condiciones más relevantes señaladas por Marx 

fueron: (1) la propiedad privada/desposesión de los medios de producción y la 

consecuente explotación; (2) la relación de dominio/sujeción; (3) la magnitud de 

ingresos, con particular énfasis en la dualidad riqueza/pobreza; (4) el trabajo concreto 

(intelectual y/o coactivo vs. manual) y, finalmente, (5) la organización política en el 

terreno de la lucha de clases, esto es, la llamada “conciencia de clase”. A esto se suma un 

fenómeno fundamental: la enajenación. Sea como fuere que esta última aparece analizada 

en cada texto, lo hace siempre como una determinación sustancial de la existencia de las 

clases, explicitada de manera directa en los textos que van desde 1843 a 1846, aunque 

siempre como un trasfondo ineludible en los textos posteriores. Entendemos que aquí 

reside el quid de la cuestión, y que no es casualidad que sea justamente la determinación 

más simple que el mismo Marx expone en su Opus magnum, donde todas las demás 

determinaciones mencionadas aparecen articuladas de forma sistemática sobre esta base. 

Nos referimos, por supuesto, al descubrimiento del fetichismo de la mercancía, esto es, al 

hecho de que los seres humanos, al organizar la producción de forma privada e 

independiente, no pueden controlar el producto de sus propios trabajos sino que, por el 

contrario, dicho producto se les enfrenta como una fuerza que los domina, como aquello 

que regula sus propias relaciones sociales. 

Ahora bien, nuestro objetivo en el presente trabajo no es construir una teoría de las 

clases sociales en base a la obra de Marx, esto es, interpretar sus textos para detectar cuáles 

de las causas aparecen con mayor o menor regularidad y de allí comenzar a construir la 

jerarquía de determinaciones a gusto. Mucho menos pretendemos poner en boca de Marx 

lo que nosotros mismos estamos encontrando. Tampoco nos proponemos criticar a Marx 

buscando en la evidencia empírica los atributos que más se repitieron y se repiten hoy en 

los grupos sociales, para decir “Marx se equivocó porque tal o cual condición no aparece 

jugando un papel relevante”, sea en el largo o mediano plazo, sea mirando la situación 

social reciente. Por supuesto, esto no significa que obviemos el conocimiento social 

acumulado desde que Marx comenzó a desarrollar sus propias investigaciones. Muy por 

el contrario, aquí proponemos partir de la determinación más simple del modo de 

producción capitalista ya descubierta por Marx —en tanto la reconocemos objetivamente 

como tal— y re-preguntarnos qué es lo que dicha determinación tiene para decirnos en su 

autodespliegue respecto de la existencia de las clases sociales, más allá de lo que en su 

                                                           
reconfiguraciones, no deberían ser entendidas como un problema, si no fuera porque los marxistas se 
regodean en ese revoltijo conceptual, yendo a buscar las justificaciones de sus propias construcciones 
teóricas en manuscritos inéditos y hasta hurgando para ello en la correspondencia privada de Marx y Engels. 

134



GCEP 

 

síntesis haya encontrado Marx, es decir, sea que efectivamente haya descubierto 

determinaciones objetivas más concretas o no. 

Esta necesidad de “reiniciar” la investigación sobre el punto de partida reconocido 

como determinante tiene, desde nuestro punto de vista, una doble condición: ante todo, 

el método dialéctico —tal como llegó a desarrollarlo Juan Iñigo Carrera (JIC) con base en 

Marx, esto es: entendido como superación de la forma lógica o teórica de conocimiento— 

necesita permanentemente reproducir por cada uno de sus portadores las 

determinaciones en juego, en tanto no puede partir de ningún axioma, sea éste creado por 

el propio individuo que está iniciando un proceso de conocimiento original, o sea 

adoptado como un dogma por él en tanto es lo que dice tal o cual texto canónico, o tal o 

cual camarada de una organización que porta el desarrollo de dicho método. Pero aquí se 

presenta un motivo suplementario: el hecho de que nuestra propia organización, el 

SICAR, en su proceso de reproducción dialéctica colectiva, se haya topado con la 

evidencia de que Marx en ningún momento superó la forma lógica de producir 

conocimiento. Esto no quiere decir, obviamente, que no haya encontrado determinaciones 

objetivas del fenómeno en cuestión. Como bien sabemos, la lógica —sea formal o 

dialéctica— tiene sin dudas una potencia enorme para avanzar en el conocimiento 

objetivo. Pero como ya se explicitó en la introducción a nuestra revista, y en el artículo del 

Comité Editorial, siguiendo los desarrollos de JIC, la propia forma del conocimiento lógico 

porta límites absolutos que deben ser necesariamente superados. Con este objetivo 

delante, observemos cómo Marx despliega las determinaciones de las clases sociales en su 

principal obra, para luego desarrollar nuestra crítica.  

1. El contenido de la forma-valor y su relación con las clases sociales: la 

exposición de Marx en El capital 

Cuando Marx, en su análisis de la mercancía, se pregunta por la forma abstracta del 

valor, realiza uno de los descubrimientos más trascendentales de la ciencia 

contemporánea: encuentra que el valor es la objetivación de trabajo abstracto 

socialmente necesario organizado de manera privada e independiente (TASNPI). Y 

cuando en la propia síntesis se pregunta por las primeras potencias a realizar del valor, 

pasa a desplegar magistralmente los corolarios de este descubrimiento: la forma de valor 

se sintetiza en la mercancía-dinero y demuestra, por tanto, que la sustancia-valor es una 

forma histórica de resolver la unidad de nuestro proceso de metabolismo social,3 esto es, 

la unidad cíclica de producción y consumo, cuando no existe ningún vínculo directo entre 

                                                           
3 Marx, K.: El capital. Crítica de la economía política, Tomo I, Vol. I, México, Siglo XXI, 2014, pp. 93-

96. 

135



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

los productores individuales de los diversos valores de uso.4 En otras palabras: encuentra 

que el valor resulta ser nuestra propia relación social objetivada5 y, por tanto, nuestra 

propia conciencia y voluntad enajenadas.6 Cabe aclarar, sin embargo, que aquí Marx se 

está representando, mediante la construcción teórica lógico-dialéctica, las 

determinaciones de un “modo de producción mercantil simple” que es supuestamente 

negado en el desarrollo histórico por el modo de producción capitalista.7 De allí que en la 

primera sección del Tomo I, si bien nos habla de personificaciones en relación al 

fenómeno de la enajenación del trabajo,8 Marx no menciona a la clase obrera ni a la clase 

capitalista. Va a ser recién desde la sección segunda en adelante que van a ir apareciendo 

de nuevo varias de las condiciones ya mencionadas previamente en sus anteriores obras y 

manuscritos sobre la existencia de las clases. 

Como sabemos, es recién en el capítulo IV cuando entra en escena el obrero como aquel 

que personifica la mercancía fuerza de trabajo (FDT): las dos condiciones mencionadas 

allí son la libertad personal —esto es, el hecho de no estar sujeto a ningún vínculo de 

dependencia, siendo él mismo el propietario de su propia subjetividad— y la desposesión 

de los medios de producción para poner en marcha por cuenta propia la producción de 

                                                           
4 “Si los objetos para el uso se convierten en mercancías, ello se debe únicamente a que son productos de 

trabajos privados ejercidos independientemente los unos de los otros. El complejo de estos trabajos 
privados es lo que constituye el trabajo social global. Como los productores no entran en contacto social 
hasta que intercambian los productos de su trabajo, los atributos específicamente sociales de esos trabajos 
privados no se manifiestan sino en el marco de dicho intercambio” (ibíd., p. 89). Estos atributos 
específicamente sociales de los diversos trabajos privados, objetivados como los valores de las mercancías, 
se condensan en la forma-dinero como representante social del valor: “la acción social de todas las demás 
mercancías aparta de las mismas una mercancía determinada, en las cuales todas ellas representan sus 
valores. La forma natural de esa mercancía se transforma por tanto en forma de equivalente socialmente 
vigente. Su carácter de ser equivalente general se convierte, a través del proceso social, en función 
específicamente social de la mercancía apartada. Es de este modo como se convierte en dinero” (Marx, K.: 
op. cit., p. 106). “Cualitativamente, o por su forma, el dinero carece de límites, vale decir, es el representante 
general de la riqueza social porque se lo puede convertir de manera directa en cualquier mercancía” (ibíd., 
p. 162). 

5 “Las relaciones sociales entre sus trabajos privados se les ponen de manifiesto como lo que son, vale 
decir, no como relaciones directamente sociales trabadas entre las personas mismas, en sus trabajos, sino 
por el contrario como relaciones propias de cosas entre las personas y relaciones sociales entre las cosas” 
(ibíd., p. 89). 

6 “Para vincular esas cosas entre sí como mercancías, los custodios de las mismas deben relacionarse 
mutuamente como personas cuya voluntad reside en dichos objetos, de tal suerte que el uno, sólo con 
acuerdo de la voluntad del otro, o sea mediante un acto voluntario común a ambos, va a apropiarse de la 
mercancía ajena al enajenar la propia” (ibíd., p. 103). 

7 Cosic, N. y Vivanco, A.: “La obra de Karl Marx como base para la superación de la lógica dialéctica. 
Apuntes críticos sobre las bases metodológicas del CICP”, en Síntesis, N. 1, 2025, pp. 58-60.  

8 “Aquí, las personas solo existen unas para otras como representantes de la mercancía, y por ende como 
poseedores de mercancías. En el curso ulterior de nuestro análisis veremos que las máscaras, que en lo 
económico asumen las personas, no son más que personificaciones de las relaciones económicas como 
portadoras de las cuales dichas personas se enfrentan mutuamente” (Marx, K.: op. cit., 103 y 104, énfasis 
agregado).  

136



GCEP 

 

simples mercancías.9 También aparece en escena el capitalista como personificación de la 

mercancía-dinero que funciona como capital, que, por supuesto, demuestra ser el 

propietario privado de los medios de producción que entra en una relación de 

explotación con los obreros.10 Pero al analizar la “esfera de la producción” en búsqueda de 

la razón del plusvalor —ya habiendo demostrado la impotencia de explicarlo por la acción 

recíproca de la abstracta circulación—, Marx sigue agregando determinaciones. En primer 

lugar, vuelve a identificar al obrero como aquel que, sin dejar de ser personificación de su 

mercancía, se especifica como tal en tanto realiza el “trabajo directo”, el trabajo manual, 

en contraposición al capitalista, que, como “capital personificado”, pasa a ser identificado 

como aquel que ejerce los trabajos de dirección, esto es, de control del proceso productivo, 

como también de coacción sobre los trabajadores directos y de circulación de las 

mercancías producidas por estos.11 Es decir, sin mayor justificación, Marx pasa a 

especificar las determinaciones de cada clase por el trabajo concreto realizado. De este 

modo, en el análisis de la cooperación simple como forma primitiva de la socialización del 

trabajo privado e independiente, Marx observa que 

el mando del capital se convierte en el requisito para la ejecución del proceso laboral mismo, 

en una verdadera condición de producción. Las órdenes del capitalista en el campo de la 

producción se vuelven, actualmente, tan indispensables como las órdenes del general en el 

campo de batalla.12 

Inmediatamente introduce la metáfora del director de orquesta para dar cuenta del 

papel que juega el capitalista en el proceso productivo. Luego, en su investigación sobre la 

división manufacturera del trabajo, especifica que dicha “función directiva, vigilante y 

mediadora” del capitalista implica en definitiva “que las potencias intelectuales del 

proceso material de la producción se les contrapongan [a los obreros] como propiedad 

ajena y poder que los domina”.13 Es decir, para Marx, la clase capitalista concentra las 

potencias intelectuales del proceso productivo, fenómeno que se “consuma en la gran 

industria, que separa del trabajo a la ciencia, como potencia productiva autónoma, y la 

compele a servir al capital”, lo que mutila definitivamente la subjetividad productiva de la 

clase obrera.14 

Por su parte, esta “expropiación” de las potencias intelectuales, esta “función directiva, 

vigilante y mediadora” del capitalista sobre el obrero nos pone delante de otra 

                                                           
9 Ibíd., p. 205.  
10 Ibíd., pp. 186-187.  
11 Ibíd., p. 374.  
12 Marx, K.: El capital, Libro I, Vol. II, Buenos Aires, Siglo XXI, 2009, p. 402, énfasis agregado.  
13 Ibíd., pp. 402 y 440.  
14 Ibíd., p. 440.  

137



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

determinación aparentemente esencial de las clases sociales: la relación de dominio. La 

dirección del capitalista sobre el obrero aparece como “despótica”, a tal punto que Marx, 

al analizar la cooperación simple, sostiene que “en la sociedad moderna, ese poder de los 

reyes asiáticos y egipcios o de los teócratas etruscos, etc., es conferido al capitalista, haga 

éste su entrada en escena como capitalista aislado o —caso de las sociedades anónimas— 

como capitalista combinado”, de allí que el capital, “al expandir la masa del material 

humano explotado, dilata el dominio directo e indirecto ejercido por el capitalista”.15 La 

existencia relacional entre clases dominantes y dominadas aparece nuevamente, al igual 

que en los textos previos, como una cualidad que trasciende históricamente a la sociedad 

capitalista. Para Marx, se trata evidentemente de un fenómeno ligado a la explotación, a 

la apropiación de trabajo ajeno sin contrapartida: 

El capital no ha inventado el plustrabajo. Dondequiera que una parte de la sociedad ejerce 

el monopolio de los medios de producción, el trabajador, libre o no, se ve obligado a añadir 

al tiempo de trabajo necesario para su propia subsistencia tiempo de trabajo excedentario y 

producir así los medios de subsistencia para el propietario de los medios de producción.16  

Sin embargo, esta relación de explotación, ligada a la relación de dominio entre las 

clases, se realiza de una forma históricamente diferenciada en el capitalismo. Aquí 

El plus-trabajo y el trabajo necesario se confunden en un todo. De ahí que también se pueda 

expresar la misma relación diciendo, por ejemplo, que en cada minuto el obrero trabaja 30 

segundos para sí y 30 segundos para el capitalista. No ocurre lo mismo con la prestación 

personal servil. El trabajo necesario, pongamos por caso el que ejecuta el campesino valaco 

para su propia subsistencia, está separado espacialmente de su plustrabajo para el boyardo. 

Realiza el primero en su propia parcela, el segundo en la hacienda del señor. Las dos partes 

del tiempo de trabajo coexisten, por tanto, de manera independiente. Bajo la forma de la 

prestación personal servil el plustrabajo está disociado netamente del trabajo necesario. 

Esta forma diferente de manifestación, como es obvio, no altera la relación cuantitativa 

entre el plustrabajo y el trabajo necesario. Tres días semanales de plustrabajo siguen siendo 

tres días de trabajo que no genera equivalente alguno para el trabajador, ya sea que ese 

trabajo se denomine servil o asalariado.17 

Evidentemente, es esta última observación la que explica, en principio, por qué para 

Marx, más allá de que en el precapitalismo la supuesta explotación se daba mediada por 

vínculos de dependencia personal, esto no afectaría al hecho de categorizar a los sujetos 

dominantes como miembros de una “clase”.18 

                                                           
15 Ibíd., p. 406 y 732.  
16 Marx, K.: El capital, Libro I, Vol. I…, p. 282.  
17 Ibíd., p. 284.  
18 Ídem.  

138



GCEP 

 

Por último, cabe aclarar que tanto el nivel de ingresos como la conciencia de clase son 

determinaciones que aparecen en El capital, pero lejos están de ocupar un rol 

preponderante. En el último caso, es posible divisar una cierta reproducción de la 

concepción citada hasta el hartazgo de El 18 Brumario,19 donde la clase es definida por el 

acto consciente de solidaridad entre múltiples individuos para enfrentar en la lucha a su 

clase antagonista: 

Tiene lugar aquí, pues, una antinomia: derecho contra derecho, signados ambos de manera 

uniforme por la ley del intercambio mercantil. Entre derechos iguales decide la fuerza. Y de 

esta suerte, en la historia de la producción capitalista la reglamentación de la jornada 

laboral se presenta como lucha en torno a los límites de dicha jornada, una lucha entre el 

capitalista colectivo, esto es, la clase de los capitalistas, y el obrero colectivo, o sea la clase 

obrera.20  

Aún así, a lo largo de esta obra, Marx no deja de utilizar constantemente el término 

“clase” allí donde no hay en juego necesariamente una articulación política para la lucha. 

Es decir: prima, de facto, la concepción objetivista, asumiendo como determinantes 

generales tanto al fenómeno de la enajenación —que define a las clases como 

personificaciones— como al antagonismo entre la propiedad privada y la desposesión de 

los medios de producción. 

Como intentaremos demostrar de aquí en más, la mayoría de las determinaciones de 

las clases sociales que aparecen en el flujo de la exposición de Marx en su obra madura, al 

no ser otra cosa que el producto de una construcción lógica (dialéctica, en este caso), 

inevitablemente se alejan del fenómeno real en cuestión, en tanto se le imponen como 

atributos esenciales muchas de sus condiciones aparenciales. En concreto, 

argumentaremos que las clases sociales constituyen un fenómeno específicamente 

capitalista, y que ni la propiedad privada/desposesión de los medios de producción, ni el 

carácter concreto del trabajo, ni mucho menos la relación de dominio, la magnitud de 

ingresos o la conciencia política, son las que explican la existencia de este fenómeno 

social, sino que lo re-presentan. A su vez, pondremos de manifiesto que la raíz de dicha 

representacionalidad se encuentra, como ya señalamos, en el hecho de concebir de forma 

teórica la existencia de un modo de producción mercantil simple (MDPMS) como 

“presupuesto histórico” del modo de producción capitalista (MDPK). Como veremos, esta 

operación lógica concreta permite develar y ocultar, a un mismo tiempo, el carácter 

                                                           
19 “Por cuanto existe entre los campesinos parcelarios una articulación puramente local y la identidad de 

sus intereses no engendra entre ellos ninguna comunidad, ninguna unión nacional y ninguna organización 
política, no forman una clase” (Marx, K.: “El dieciocho brumario de Luis Bonaparte”, en Marx, K. y Engels, 
F.: Obras escogidas, Moscú, Progreso, 1969, p. 177).  

20 Marx, K.: El capital, Libro I, Vol. I… p. 282.  

139



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

privado e independiente del trabajo como determinación más simple del MDPK. En este 

sentido, sostendremos que entre la primera y la segunda sección del Tomo I hay un 

quiebre en el flujo de las determinaciones: las clases sociales no aparecen como fruto 

directo de la producción de mercancías,21 sino que su existencia implica “un desarrollo 

histórico precedente, el producto de numerosos trastocamientos económicos, de la 

decadencia experimentada por toda una serie de formaciones más antiguas de la 

producción social”.22 Por supuesto, este “quiebre” afecta el curso posterior del análisis y 

la síntesis. Según Marx, lo que mediaría entre la simple producción de mercancías y el 

capitalismo es “la llamada acumulación originaria”, que no respondería a las leyes 

inmanentes del capital, es decir, que “no es el resultado del modo de producción 

capitalista, sino su punto de partida”, o sea: constituye prehistoria.23 Veamos en detalle 

cómo esta distinción teórica entre capitalismo, por un lado, y simple producción de 

mercancías, por el otro, le permite a Marx reconocer toda una serie de determinaciones 

objetivas de las clases sociales sin poder retener su contenido sustancial. Para ello, 

volvamos una vez más al punto de partida. 

2. Los problemas en la exposición de Marx 

Como ya observamos, Marx encuentra que el valor de las mercancías no es otra cosa 

que la cristalización del TASNPI. Esta determinación corresponde, en primera instancia, 

al supuesto MDPMS, donde los productores de mercancías son propietarios de sus 

medios de producción y, por tanto, no hay necesidad de que sus propias fuerzas de 

trabajo tomen la forma de mercancía. Y si no hay razón para que el valor se objetive en 

la propia capacidad de trabajo, no es posible la producción capitalista, en tanto los 

individuos que personifican el dinero no tienen de dónde sacar a esa mercancía peculiar, 

que se caracteriza por el hecho de que el consumo de su valor de uso tiene la capacidad de 

producir valor y, por tanto, plusvalor. Sin embargo, para que esto último no suceda 

inmediatamente, se tienen que cumplir al menos uno de estos dos presupuestos, o una 

síntesis de ambos: 

1) Los “simples” productores de mercancías no tienen que competir entre sí. De lo 

contrario, los trabajadores individuales más productivos desplazarían a los menos 

                                                           
21 “Si hubiéramos proseguido nuestra investigación y averiguado bajo qué circunstancias todos los 

productos o la mayor parte de ellos adoptan la forma de la mercancía, habríamos encontrado que ello no 
ocurre sino sobre la base de un modo de producción absolutamente específico, el modo de producción 
capitalista. Esa investigación, empero, es extraña al análisis de la mercancía” (ibíd., p. 206, énfasis 
agregado).  

22 Ídem. 
23 Marx, K.: El capital, Libro I, Vol. III, Buenos Aires, Siglo XXI, 2009, pp. 891 y 893.  

140



GCEP 

 

productivos —por empezar, a los de su misma rama—, dejándolos desprovistos de la 

capacidad de relanzar su proceso de trabajo y, en definitiva, despojándolos de la capacidad 

de reponer sus propios medios de vida y sus medios de producción tras la venta de sus 

propios productos. Si así fuese, tendríamos delante a “simples” productores no teniendo 

más alternativa que vender su propia FDT para reproducirse, esto es: tendríamos delante 

al corazón de la relación social capitalista como fruto inmediato del MDPMS. 

2) Pero si existe la competencia, entonces, por algún motivo extraño, la sustancia- valor 

no debería poder objetivarse en las diversas fuerzas de trabajo, ya que, de lo contrario, 

dicho impulso competitivo llevaría a la posibilidad de que los mismos aparentes “simples” 

productores de mercancías puedan extraerse plusvalor a ellos mismos en tanto 

objetivaciones del TASNPI, esto es, puedan acumular capital autoexplotándose —

fenómeno que, como veremos, el mismo Marx llegó a admitir como una posibilidad del 

modo de producción capitalista. Pero lo que es más importante, nuevamente: podrían 

comenzar a encontrar en el mercado a los recientes “simples” productores que acaban de 

ser derrotados en la competencia, esto es, al igual que en el punto 1, a una masa de fuerza 

de trabajo ajena presentándose bajo la forma de mercancías. 

En definitiva, el MDPMS, esto es, la simple producción de valor, debería enfrentarse 

a ciertas “fuerzas inhibitorias” que nieguen su propia razón de ser. Clarifiquemos esto: 

si estamos hablando de una sociedad de productores de valor, los mismos no pueden tener 

forma de garantizar a priori el intercambio de sus productos, y en el caso de venderlos, 

tampoco tienen forma de equilibrar sus productividades respectivas, ya que, por ser 

productores privados e independientes, ninguno tiene la potestad de imponerle al otro 

qué, cómo, cuándo y cuánto producir. Por el contrario, ¡precisamente por ello producen 

valor! Y es el valor en su forma de equivalente general el que determina todas esas 

características del proceso productivo mediante la circulación, porque es dicha forma su 

propia relación social y, por tanto, es la forma concreta general de sus conciencias y 

voluntades. De aquí que la totalidad de los productores esté necesariamente en 

competencia y cualquiera de ellos esté atado a la posibilidad de ser quien realice la 

necesidad de ser expulsado de su rama por no operar con la productividad normal, 

perdiendo en esta disputa e imposibilitado, por ello, a vender su simple mercancía. Y en 

segundo lugar, en tanto la competencia es una determinación simple de la forma-valor y 

cada productor está coaccionado a ser más productivo so pena de no poder reproducir sus 

condiciones de producción, dicha coacción exige necesariamente, desde un primer 

momento, una mayor extensión de la jornada laboral o una mayor intensidad del trabajo, 

y presiona, en definitiva, hacia la innovación técnica. Es decir, la competencia exige la 

autoexplotación: la producción de un plus-valor, de un valor que excede al equivalente de 

141



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

los medios de vida que necesita el productor individual para reproducirse. Con lo cual, allí 

donde estamos viendo supuestos simples productores de mercancías, que personifican 

únicamente su aparente “simple” mercancía individual, lo que en realidad estamos viendo 

es un momento de la personificación de la mercancía FDT y de la valorización del valor. 

Por más “irracional que parezca on first view”, como el mismo Marx llegó a observarlo 

incipientemente, esto necesariamente es así: 

Es posible que estos productores [artesanos y campesinos], que trabajan con medios de 

producción propios, no se limiten a reproducir su fuerza de trabajo, sino que creen, además, 

una plusvalía, aunque su posición les permite apropiarse su plustrabajo o una parte de él 

[…]  El campesino o artesano independiente se desdobla en dos personas. En cuanto 

poseedor de los medios de producción, es capitalista y, en cuanto trabajador, su propio 

asalariado. Ello quiere decir que, en tanto que capitalista, se paga su salario y obtiene su 

ganancia de su capital, es decir, que se expropia a sí mismo como trabajador asalariado y 

que se paga, en la plusvalía, el tributo que el trabajo debe al capital […]  Se pone de 

manifiesto aquí de modo muy palmario que el capitalista en cuanto tal es solamente función 

del capital y el trabajador función de la fuerza de trabajo.24 

Sin embargo, Marx aquí está asumiendo esta posibilidad únicamente para el caso del 

MDPK. La pregunta que cabe aquí, entonces, es: ¿por qué este mismo fenómeno no se 

estaría dando inmediatamente en el supuesto MDPMS? El obstáculo metodológico aquí 

se hace evidente: ya señalamos que Marx necesita, al aplicar la lógica dialéctica hegeliana 

en su análisis del capital, construir la teoría de la valorización del valor, y es por ello que 

precisa postular ciertas categorías “previas” para llegar a captar el automovimiento del 

capital, esto es, al capital como sujeto. Necesita postular un “proto-valor” como primera 

afirmación; al valor como su negación simple; y, finalmente, al capital como la negación 

de la negación, como valor que se reproduce a sí mismo, produciendo más de sí.25 Como 

exige la Lógica de Hegel, la sustancia —el valor— debe devenir sujeto. Pero nuestra 

reproducción no encuentra ninguna necesidad objetiva en estas categorías previas. No son 

más que representaciones necesariamente externas al concreto que se pretende reconocer 

en su automovimiento. No existe ni puede existir producción de mercancías que no sea 

producción de valor, y no puede existir producción de valor que no sea el movimiento 

inicial inmediato de la producción de plusvalor. 

De todos modos, repetimos, Marx precisa postular un momento de “quietud” donde la 

producción de valor se vea “inhibida” en su automovimiento, es decir, se vea inhibida de 

producir plusvalor. Y es aquí donde entran en juego los dos presupuestos ya mencionados. 

                                                           
24 Marx, K.: Teorías sobre la plusvalía, Tomo I, México, FCE, 1980, pp. 378 y 379, énfasis agregado.  
25 Cosic, N. y Vivanco, A.: op. cit., p. 64.  

142



GCEP 

 

Por empezar, antes de la emergencia del MDPK, el supuesto MDPMS aparece 

“subordinado” históricamente a otros modos de producción que reprimen la competencia: 

Ciertamente, este modo de producción [el MDPMS] existe también dentro de la esclavitud, 

de la servidumbre de la gleba y de otras relaciones de dependencia. Pero sólo florece, sólo 

libera toda su energía, sólo conquista la forma clásica adecuada, allí donde el trabajador es 

propietario privado libre de sus condiciones de trabajo, manejadas por él mismo: el 

campesino, de la tierra que cultiva; el artesano, del instrumento que manipula como un 

virtuoso.26 

De allí que: 

En los modos de producción paleoasiático, antiguo, etc., la transformación de los productos 

en mercancía y por tanto la existencia de los hombres como productores de mercancías, 

desempeña un papel subordinado, que empero se vuelve tanto más relevante cuanto más 

entran las entidades comunitarias en la fase de su decadencia.27  

Y en el modo de producción feudal (MDPF), es evidente para Marx que allí no sólo 

existían simples productores de mercancías, sino también acumulación de capital 

(comercial y usurario). Aún así, “El régimen feudal en el campo y la constitución 

corporativa en la ciudad, le impedían al capital dinerario —formado por medio de la usura 

y el comercio— transformarse en capital industrial”.28 En el caso de la ciudad feudal, 

desde el punto de vista de las personificaciones del valor, esto implicaba que “las leyes 

gremiales impedían sistemáticamente, mediante la limitación severísima del número de 

aprendices que podía emplear un solo maestro gremial, la conversión de éste en 

capitalista”.29 

El segundo presupuesto también aparece con claridad: en tanto y en cuanto la 

enajenación del trabajo en la simple mercancía todavía es una enajenación “deficiente”, 

ya que la producción de valor se hace “rodeada” y “reprimida” por los vínculos de 

dependencia personal —que constituyen aquí la “relación social general”—, no hay 

necesidad de ver que los productores sean el vehículo plenamente enajenado de la 

producción de plusvalor, ya que la producción de valor aquí se hace para satisfacer 

necesidades personales. En la pura exposición lógica de la circulación simple Marx lo pone 

de manifiesto: aquí el sentido de la circulación de mercancías es el consumo individual de 

la persona y no al revés, aunque paradójicamente esté personificando el valor.30 Esto no 

                                                           
26 Marx, K.: El capital, Libro I, Vol. III…, p. 951, énfasis agregado.  
27 Marx, K.: capital, Libro I, Vol. I…, pp. 96 y 97, énfasis agregado.  
28 Marx, K.: El capital, Libro I, Vol. III…, pp. 938 y 939, énfasis agregado.  
29 Marx, K.: El capital, Libro I, Vol. II…, pp. 436 y 437, énfasis agregado.  
30 “El ciclo M-D-M parte de un extremo constituido por una mercancía y concluye en el extremo 

configurado por otra, la cual egresa de la circulación y cae en la órbita del consumo. Por ende, el consumo, 

143



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

es otra cosa que la “dialéctica pequeñoburguesa” en su máximo esplendor: en tanto 

propietarios privados de los medios de producción, los simples productores de mercancías 

se reproducen, por una parte, mediante la producción de valor, y por la otra, mediante la 

producción directa de los bienes que ellos mismos consumen, es decir, mediante vínculos 

de dependencia personal, más no sea la “unidad familiar”. La enajenación todavía no es 

“plena”. Por lo tanto, aún admitiendo la competencia y la consecuente expansión del 

MDPMS —y hasta asumiendo una producción limitada de plusvalor—, como en el ejemplo 

inglés que nos ofrece Marx de fines del siglo XIV, aún así aquí 

la inmensa mayoría de la población se componía entonces —y aún más en el siglo XV— de 

campesinos libres que cultivaban su propia tierra, cualquiera que fuere el rótulo feudal que 

encubriera su propiedad […] Los trabajadores asalariados agrícolas se componían en parte 

de campesinos que valorizaban su tiempo libre trabajando en las fincas de los grandes 

terratenientes, en parte de una clase independiente —poco numerosa tanto en términos 

absolutos como en relativos— de asalariados propiamente dichos. Pero también estos 

últimos eran de hecho, a la vez, campesinos que trabajaban para sí mismos, pues además 

de su salario se les asignaba tierras de labor con una extensión de 4 acres y más, y asimismo 

cottages. Disfrutaban además, a la par de los campesinos propiamente dichos, del usufructo 

de la tierra comunal, sobre la que pacía su ganado y que les proporcionaba a la vez el 

combustible: leña, turba, etc.31 

Por ello, para Marx, en este caso todavía no cabe hablar del MDPK, sino que estamos 

frente al MDPMS subordinado, a su vez, al MDPF. La existencia del MDPK implica la 

negación del MDPMS,32 y ello sólo es posible allí donde se enfrentan y entran en contacto 

dos clases muy diferentes de poseedores de mercancías; a un lado los propietarios de dinero, 

de medios de producción y de subsistencia, a quienes les toca valorizar, mediante la 

adquisición de fuerza de trabajo ajena, la suma de valor de la que se han apropiado; al otro 

lado, trabajadores libres, vendedores de la fuerza de trabajo propia y por tanto vendedores 

de trabajo.33  

Repitamos el argumento: para que el valor se valorice, para que el valor se erija en un 

“sujeto automático” o “sustancia en proceso”, es necesario que aparezca, por un lado, la 

clase capitalista como personificación del dinero que se valoriza, y por el otro, la clase 

obrera como personificación de la mercancía FDT. Para Marx, esto sólo sucede allí donde 

                                                           
la satisfacción de necesidades o, en una palabra, el valor de uso, es su objetivo final” (Marx, K.: El capital, 
Libro I, Vol. I…, p., 183). 

31 Marx, K.: El capital, Libro I, Vol. III…, pp. 896 y 897.  
32 “El modo capitalista de producción y de apropiación, y por tanto la propiedad privada capitalista, es 

la primera negación de la propiedad privada individual, fundada en el trabajo propio” (ibíd., pp. 953-
954).  

33 Ibíd., p. 892.  

144



GCEP 

 

los productores privados e independientes son “despojados de todos sus medios de 

producción, así como de todas las garantías que para su existencia les ofrecían las viejas 

instituciones feudales”.34 Queda plenamente de manifiesto, entonces, que para Marx lo 

que determina a la clase obrera y a la clase capitalista no es la modalidad concreta en que 

se está organizando la producción —en nuestro caso, de forma privada e independiente— 

y, por tanto, la cualidad de la mercancía que están personificando en cada caso, sino el 

quantum, el grado de propiedad o desposesión de los medios de producción y de vida. Y 

al proceder de forma lógica, esto es, al invertir la relación entre cualidad y cantidad, no es 

casual que Marx caiga finalmente en la inversión ideológica de definir el MDPK por su 

forma jurídica de expresión: el “grado” de propiedad privada. 

Digámoslo una vez más: los dos presupuestos mediante los cuales el ficcional MDPMS 

se diferencia del MDPK no pueden ser más que productos de una construcción lógica. Pero 

aquí hay algo mucho más relevante a destacar (y criticar) del proceder de Marx, y es que 

ambos presupuestos demuestran sustentarse sobre una tercera premisa más general: el 

axioma de que un modo de producción puede “entrar” en relación con “otro” modo de 

producción, lo que mutila directamente la comprensión de la determinación más simple 

del ser genérico humano: el hecho mismo de que su socialidad es el trabajo. En otras 

palabras, Marx se desentiende aquí de que lo que está en juego en un modo de producción 

es la forma de organización del trabajo total de la sociedad. Como lo señalan los y las 

camaradas del Grupo de Estudios en Materialismo Histórico (GEMH):  

Si existieran dos (o más) modos de producción coexistiendo, eso supondría que la socialidad 

humana es un ente abstracto que trasciende a la forma cualitativa, material, en que se 

organiza la producción. La socialidad humana se transforma una vez más, mediante esta 

operación lógica, en una mera relación cuantitativa, en una abstracta suma de cualidades, 

por ejemplo: MDPMS + MDPE o bien, MDPMS + MDPF + MDPK, o bien, MDPE + MDPK, 

etc. En cualquiera de estas combinaciones, más simples o más complejas y virtualmente 

infinitas (a gusto del intérprete), los marxistas (junto con Marx) nunca especifican qué 

cualidad unifica a estos múltiples modos, con lo cual, no tienen otra alternativa que concebir 

como “unidad” al modo de producción “predominante”, esto es, al modo que aparentemente 

más se repite en la combinatoria. De esta forma, la sociedad humana termina siendo 

concebida como una suma de sociedades, y cada sociedad, en definitiva, como una suma de 

individuos. La libre individualidad, por más potente que sea la teoría en cuestión, vuelve una 

vez más a erigirse en el principio —y el fin— de lo social.35   

                                                           
34 Ibíd., p. 894.  
35 GEMH: “El materialismo histórico como crítica del fetichismo de la mercancía”, en Síntesis, N. 1, 2025, 

pp. 114-115.  

145



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

Si, por el contrario, despejamos todas estas representaciones ideológicas apologéticas 

del MDPK que circulan en el texto de Marx, podemos reconocer entonces el carácter 

fetichista del concepto de “producción mercantil simple” como antítesis del capital: no 

necesitamos apelar a ninguna abstracción cuantitativa para explicar la necesidad de que 

un individuo tenga que personificar no sólo la fuerza de trabajo, sino incluso ser su propio 

capitalista y hasta su propio terrateniente. No es la relación aritmética entre una 

“disminución” de los vínculos de dependencia personal frente a una “expansión” de la 

producción privada e independiente —la llamada “producción mercantil generalizada” — 

la que explica la necesidad del trabajo asalariado, ni mucho menos la expropiación 

mediante la abstracta violencia ejercida sobre la masa de productores. Es exactamente al 

revés: es la emergencia cualitativa del trabajo privado e independiente como negación 

absoluta —como superación— de los vínculos de dependencia personal, la que explica la 

existencia del trabajo asalariado —y su expansión— como una relación que puede y debe, 

incluso, establecerla un individuo consigo mismo. Desde el propio punto de partida, esto 

es, desde que se produce valor, sea cual fuere la rama de producción que tomemos como 

ejemplo, ya estamos ante la producción social de plusvalor. Unos productores estarán 

personificando tanto su FDT como también la propiedad del valor que individualmente 

están valorizando, siendo entonces tanto obreros como sus propios capitalistas. En otros 

casos, allí donde la productividad sea socialmente deficiente —o bien sea la productividad 

social normal pero sin autoexplotación—, tan solo tendremos trabajadores que, mientras 

aparecen como simples productores de tal o cual mercancía, lo que están haciendo 

esencialmente es producir su FDT para el capital que se está acumulando en las unidades 

productivas con las que están compitiendo.36 Y es éste el contenido económico que, en 

cuanto emerge, se realiza a través de la forma política de la expropiación de las masas 

trabajadoras, que ya son clase obrera. A partir de esta reproducción, como veremos, la 

“llamada acumulación originaria”, lejos de constituir el “presupuesto histórico” del 

capital, demuestra ser su primer movimiento como forma histórica del metabolismo 

humano. 

                                                           
36 Incluso su apariencia puede ser mucho más hermética para el análisis científico: puede aparecer como 

un sujeto que no produce mercancías, sino como un productor “autosuficiente” (“campesinos”, 
“comunidades indígenas”, etc.). En este caso también se está personificando a la clase obrera, ya que su 
aparente “producción para el consumo” no es otra cosa que un momento de la producción de la mercancía 
FDT para el capital (nos referimos aquí a lo que Marx denomina representacionalmente como 
“sobrepoblación latente”). Al respecto, ver: Malvicini Di Lazzaro, L. y Cosic, N.: “Entre la hoz y el martillo: 
un debate marxista contemporáneo sobre las clases sociales en el campo argentino”, en Revista Izquierdas, 
N. 50, 2021, pp. 1-23.  

146



GCEP 

 

3. El descubrimiento del fenómeno de la “doble personificación” como crítica 

de la concepción marxista de las clases sociales 

A partir de lo expuesto, como conclusión preliminar, podemos afirmar entonces que el 

MDPMS es una pura abstracción conceptual, una proyección de una determinación 

específica del MDPK sobre la forma en que se articula la producción precapitalista.37 En 

otras palabras, estamos afirmando, en línea con los desarrollos del GEMH, que la 

producción de mercancías sólo es posible recién cuando los vínculos de dependencia 

personal se universalizan y, por tanto, se afirman mediante su propia negación, esto es, 

cuando el trabajo total de la humanidad se organiza de forma privada e independiente, lo 

que implica la producción de plusvalor y, por tanto, el inicio de un proceso de 

concentración y centralización del capital y, en definitiva, todos los fenómenos asociados 

que se desencadenaron de forma acelerada desde el siglo XVI en adelante. Pero lo más 

importante a destacar de esta conclusión es el hecho de que ya teníamos delante la 

determinación más simple de las clases sociales, lo que explica sustancialmente su 

existencia: el TASNPI, esto es, la producción de valor. Dicho claramente: la producción de 

mercancías es, a su vez, la producción inmediatamente enajenada de los seres humanos 

como personificaciones del capital global, esto es, como clases sociales. Se trata de un 

fenómeno estrictamente moderno, un salto histórico cualitativo que no tiene más de 

quinientos años de vida. En tanto observamos a un solo productor de mercancías, estamos 

viendo ya, inmediatamente, a un miembro de la clase obrera, e incluso también, 

posiblemente, a un obrero que es, a su vez, su propio capitalista (y hasta su propio 

terrateniente).38  

En este punto exacto comienza a evidenciarse el carácter fetichista de las condiciones 

mayormente esgrimidas por Marx y los marxistas —junto a cientistas sociales en general— 

a la hora de dar cuenta de la existencia y los atributos de las clases. Por empezar, queda 

de manifiesto que las clases sociales no se explican por la propiedad privada de los 

                                                           
37 Robles Báez, M.: “Marx: sobre el concepto de capital”, en Economía: Teoría y Práctica, N. 7, 1997; 

Arthur, C.: “Value, Labour and Negativity”, en Capital & Class, N. 73, 2001, pp. 15-39; The New Dialectic 
and Marx’s Capital, Leiden-Boston, Brill, 2004, p. 20.  

38 De todos modos, ante el ojo del historiador, del marxista o del cientista social en general, mutilado en 
sus potencias por la forma teórica de conocimiento, no puede más que replicar que en el siglo XVI no solo 
había productores de mercancías, sino también campesinos, artesanos, siervos, señores, amos, esclavos, 
reyes, emperadores, etc. Por supuesto, esto no es otra cosa que explicar la sociedad a partir de sus 
apariencias, como si detrás de ellas no existiera contenido alguno. Es tarea de la investigación dialéctica, 
por el contrario, dilucidar en cada caso qué clase o clases sociales está personificando aquel sujeto que 
aparece jurídicamente como un esclavo o un amo, como un siervo o un señor, como un funcionario de la 
Corona, etc. 

147



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

medios de producción39 —lo que no es otra cosa que explicar el contenido económico por 

su forma jurídica de manifestarse, esto es, invertir las determinaciones más generales 

descubiertas por el mismo padre fundador de la crítica de la economía política—.40 Es 

justamente al revés: la propiedad privada de los medios de producción se explica por la 

existencia de las clases sociales, esto es, por la existencia de productores privados e 

independientes que compiten entre sí en la producción y apropiación de valor y, por tanto, 

plusvalor. Creer que un miembro de la clase obrera es tal por ser un “desposeído de los 

medios de producción” no explica lo más elemental: cómo es posible que ese obrero 

produzca su FDT como mercancía.41 Por su parte, asumir que un miembro de la clase 

capitalista es tal por ser “propietario privado de los medios de producción” es presuponer 

que los medios de producción son capital por naturaleza. Por el contrario, de lo que se 

trata es de explicar cómo es posible que los medios de producción tomen la forma de 

mercancía y, por ello mismo, puedan entrar al proceso productivo como capital. 

                                                           
39 Kautsky, K.: La cuestión agraria, México, Siglo XXI, 2002, p. 368; Lenin, V.: Obras completas, N. 39, 

Progreso, Moscú, 1986, pp. 289 y 290; Dobb, M.: Economía política y capitalismo, México, FCE, 1973, p. 
45; Sweezy, P.: Teoría del desarrollo capitalista, México, FCE, 1973, p. 68; Harnecker, M.: Los conceptos 
elementales del materialismo histórico, Santiago de Chile, Siglo XXI, 1972, pp. 43 y 168; Mandel, E.: El 
capitalismo tardío, México, Era, 1979, p. 570; Callinicos, A.: The revolutionary Ideas of Karl Marx, London, 
Melita Press, 2010, p. 112; Sartelli, E.: La cajita infeliz, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2014, p. 65.  

40 Marx, K.: Contribución a la crítica de la economía política, Madrid, Siglo XXI, 2008, pp. 3-7. 
41 El obrero es tan propietario privado de los medios de producción como el capitalista. Si no contara 

con herramientas, casa, comida, etc., no tendría forma de organizar su trabajo privado e independiente para 
producir su fuerza de trabajo como mercancía, esto es, no tendría forma de reproducirse como obrero. Otro 
asunto muy distinto es que no sea propietario privado de los medios de producción que funcionan como 
forma concreta del capital individual que lo explota. El estructuralismo marxista intentó salvar este escollo 
distinguiendo teóricamente el “trabajo individual” del “trabajo social”. Para Balibar, en el modo de 
producción capitalista la burguesía aparece portando una “doble función”: en tanto “propietaria”, es 
explotadora de la fuerza de trabajo, y en tanto “apropiadora real”, organizadora de la producción 
cooperativa. De esta manera, en la medida en que sólo el producto del trabajo del proceso de producción 
dirigido por el capitalista arroja un valor de uso “utilizado por la sociedad y reconocido por ella”, los trabajos 
individuales devienen así trabajos sociales y los medios de producción “medios de producción sociales”, los 
únicos “que pueden funcionar como tales”. Entonces, el trabajo individual del obrero es representado como 
trabajo no social por ser su producto tan sólo de “uso efectivo”, constituyéndose el proceso como una “no-
organización”. Dejando de lado que Balibar borra la subjetividad productiva expandida de la clase obrera, 
en su determinación más simple esta construcción resulta apologética por representar un trabajo 
abstractamente individual en contraposición con un trabajo abstractamente social en lo que hace tanto al 
gasto de energía como a la objetivación de tal gasto en un producto del trabajo. Pero, como descubrió Marx, 
el individuo es la sociedad, no existe ningún trabajo ni consumo individuales que no sean la forma concreta 
de un trabajo y un consumo sociales. En este punto JIC comparte la misma inversión que Balibar: el hecho 
de que el obrero consuma inmediatamente el producto de su trabajo no convierte a este último en un 
“trabajo individual”. El individuo, cuando se produce a sí mismo, es la sociedad produciéndose a sí misma.  
No solo porque el individuo se produce para producir valores de uso para otros, ni tampoco por el simple 
hecho de que produce gracias al consumo de valores de uso que produjeron otros; sino esencialmente porque 
no hay nada en su ser que no sea la sociedad, desde sus simples células hasta su último pensamiento. En 
este sentido, su trabajo, sus medios de producción y su producto son tan sociales como los que más (Balibar, 
E.: “Acerca de los conceptos fundamentales del materialismo histórico”, en Althusser, L. y Balibar, E.: Para 
leer el capital, Buenos Aires, Siglo XXI, 2004, pp. 229-236; Iñigo Carrera, J.: Conocer el capital hoy. Usar 
críticamente El Capital, Buenos Aires, Imago Mundi, 2021, p. XIV; y GEMH: op. cit., pp. 115-118).  

148



GCEP 

 

En segundo lugar, si comprendemos que las clases sociales son personificaciones de 

mercancías, en tanto son personificaciones del capital global, queda inmediatamente 

expuesto el carácter ideológico de considerarlas determinadas por una relación de 

dominio. El fenómeno es precisamente su antítesis: las clases sociales son formas 

económicas diametralmente opuestas a la existencia de castas, estamentos u órdenes, 

esto es, a la relación de dominio como forma de organizar la producción. Es por esto que 

la explotación, la absorción de trabajo ajeno sin contrapartida, sólo es posible en el modo 

de producción capitalista, porque justamente es la relación que especifica a las clases 

sociales. Para sostener que un individuo se está apropiando de una cantidad determinada 

de trabajo sin ofrecer su equivalente, primero debe existir el equivalente como forma 

social. Pero para reconocer este fenómeno a cabalidad es preciso penetrar con mayor 

profundidad en las determinaciones más simples ya expuestas. Observemos en detalle. 

Para comprender la forma más abstracta de las clases sociales como fenómeno histórico 

emergente del modo de producción capitalista —como la negación de la relación de 

dominio entre castas, órdenes u estamentos—, no tenemos otro camino que tomar la 

relación social más básica que puede existir entre los órganos individuales de este 

metabolismo y sintetizar sus potencias. Como acabamos de argumentar, la relación más 

básica de éste modo de producción es aquella que se manifiesta en el intercambio entre 

productores privados e independientes de simples mercancías. Pero ya sabemos que dicho 

intercambio no puede ser más que un momento de la producción de sus respectivas 

fuerzas de trabajo como mercancías, ya que todos los productores de valor, de forma más 

o menos directa, están necesariamente en competencia. Para ver el movimiento que 

determina a las clases sociales en su pureza, tomemos el ejemplo de la relación de 

competencia directa entre dos simples productores de la misma especie de mercancía; por 

ejemplo, dos productores de pan. 

 

149



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

Como podemos ver en el esquema, ambos productores (P1 y P2), propietarios de sus 

medios de producción, necesitan producir mínimamente el equivalente —en pan— a todos 

los medios de vida necesarios —que ellos no producen— para reproducir sus respectivas 

subjetividades productivas —esto es, sus propias fuerzas de trabajo— para relanzar sus 

ciclos individuales de producción y consumo. Si bien pareciera que, en ambos casos, el 

valor se está objetivando meramente en M, es decir, en el pan, con tan sólo dar un paso en 

la síntesis es suficiente para comprender que tanto la producción del pan como la 

realización de su valor son momentos de la producción y reproducción de sus FDT como 

mercancías. En tanto ambos están en competencia, alguno de ellos deberá producir más 

o ser más productivo so pena de que su contrincante —a quien no tiene forma de 

imponerle qué, cuánto, cómo y cuándo producir— absorba su parte de la demanda social 

solvente. Sea uno u otro, por la presión misma de la competencia, alguno deberá producir 

(o absorber en la circulación) un valor por encima del equivalente a las mercancías que 

necesita consumir para reponer su FDT: deberá producir plusvalor. 

 

En este caso, P2, al producir pan, no sólo está personificando su FDT como mercancía, 

sino que se está abriendo crédito a sí mismo como capitalista, esto es, como 

personificación del valor que se valoriza. Este despliegue de la determinación demuestra, 

una vez más, que no es la propiedad privada de los medios de producción que funcionan 

como capital lo que determina a la clase capitalista —como ya señalamos, una 

apologética propia de gran parte de la teoría marxista, que explica el contenido económico 

por su forma jurídica de expresión—, sino que la propiedad privada del capital brota de 

la producción de plusvalor y la consecuente necesidad de su personificación. 

Observémoslo más detenidamente: quien aparece como propietario privado del capital, 

en este caso, es el mismo individuo que lo produjo, pero no como un simple productor en 

abstracto, sino como doble personificación: en tanto productor de valor y plusvalor, esto 

150



GCEP 

 

es, como personificación de la mercancía FDT, es obrero; en cuanto personificación del 

valor individual que se valoriza, es capitalista. Entonces cabe preguntarse una vez más: 

¿por qué dicho sujeto es propietario del valor que se valoriza? Simplemente, porque es él 

mismo el sujeto que lo produce. Aquí no hay que apelar a ningún “falseamiento” o 

“ruptura” de la ley de la producción mercantil.42 ¡Pero esta determinación no se queda 

“quieta” ahí! Como todo contenido, se sigue desplegando a través de sus formas. En tanto 

P2 está produciendo su relación social como capital, si logra desplazar a P1 en la 

competencia, ahora porta la capacidad objetivada —el dinero— para comprarle su FDT y 

ponerlo a producir plusvalía para él: 

 

Si nos quedamos en el plano de la reproducción simple, suponiendo una tasa de 

explotación del 100%, P2 está en condiciones de consumir parasitariamente los mismos 

valores de uso que antes, pero sin participar en absoluto del proceso productivo. Esto 

demuestra varias cuestiones radicalmente trascendentales para nuestra investigación. En 

primer lugar, que el capitalista no requiere ninguna subjetividad productiva específica 

que deba ser alimentada. P1 puede tomar en sus manos todo el proceso productivo: la 

organización del mismo, su ejecución, la circulación del producto y la autocoacción 

necesaria para rendir lo que le exige P2, so pena de quedar desempleado. Por supuesto, 

tanto como en el caso primitivo de P2, donde debía enfrentarse a sí mismo para 

                                                           
42 “[…] es evidente que la ley de la apropiación o ley de la propiedad privada, ley que se funda en la  

producción y circulación de mercancías, se trastrueca, obedeciendo a su dialéctica propia, interna e 
inevitable, en su contrario directo. El intercambio de equivalentes, que aparecía como la operación 
originaria, se falsea a tal punto que los intercambios ahora sólo se efectúan en apariencia, puesto que, en 
primer término, la misma parte de capital intercambiada por fuerza de trabajo es sólo una parte del producto 
de trabajo ajeno apropiado sin equivalente, y en segundo lugar su productor, el obrero, no sólo tiene que 
reintegrarla, sino que reintegrarla con un nuevo excedente. La relación de intercambio entre el capitalista 
y el obrero, pues, se convierte en nada más que una apariencia correspondiente al proceso de circulación, 
en una mera forma que es extraña al contenido mismo y que no hace más que mistificarlo” (Marx, K.: El 
capital, Libro I, Vol. II…, pp. 720 y 721). ¿Qué tipo de “dialéctica” es ésta, que encuentra contenidos que 
toman formas que le son completamente extrañas? 

151



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

autoexplotarse, aquí ya estamos ante el fenómeno de la lucha de clases en su forma 

primitiva. Pero lo importante a retener en esta instancia son estos dos aspectos: primero, 

que desde el principio del movimiento, ser capitalista no implica otro trabajo que el 

consumo parasitario de plusvalor —un trabajo completamente improductivo—; segundo, 

que —también desde el principio— las tareas de organización de la producción, la 

ejecución, la autocoacción y la realización de la plusvalía están en manos del obrero. Si 

P2 necesita entrar nuevamente en el proceso productivo, más no sea para vigilar a P1 con 

la intención de que cumpla con su trabajo, ésta tarea será un TASNPI que se deberá reflejar 

en el valor final del producto, con lo cual, P2 nuevamente estará personificando su FDT 

como mercancía y deberá pagarse el salario correspondiente.  

Por supuesto, el movimiento práctico del capital, así como oculta que el obrero le vende 

su FDT al capitalista y no su trabajo,43 también oculta este fenómeno, que sin dudas es 

mucho más espinoso —sobre todo para la teoría marxista, que en todas sus vertientes 

demuestra su impotencia para reconocerlo—. Nos referimos al hecho ya señalado de que 

el capitalista, como tal, no cumple ninguna función en el proceso productivo: no son los 

capitalistas a quienes “les toca valorizar”.44 El capitalista no “consume la fuerza de trabajo 

que ha adquirido”,45 sino, por el contrario, únicamente el producto del consumo de esa 

FDT: la plusvalía. Los que dirigen la producción, los que coaccionan a los obreros y los 

que llevan las mercancías a la circulación para realizar el plusvalor, todos ellos son 

miembros de la clase obrera y constituyen el obrero colectivo tanto como los llamados 

“productores directos”. Y son tan explotados como ellos, porque la explotación es un 

fenómeno impersonal: es lo que hace el capital con el obrero colectivo, no sobre obreros 

abstractamente individuales.46 Lo que es lo mismo que decir que la explotación es lo que 

se hace la clase obrera a sí misma, porque es ella quien produce el capital y, con él, a la 

                                                           
43 “En todos los países del modo de producción capitalista la fuerza de trabajo sólo se paga después que 

ha funcionado durante el plazo establecido en el contrato de compra, por ejemplo al término de cada 
semana. En todas partes, pues, el obrero adelanta al capitalista el valor de uso de la fuerza de trabajo; aquél 
le permite al comprador que la consuma antes de haber recibido el pago del precio correspondiente. En 
todas partes es el obrero el que abre crédito al capitalista. Que este crédito no es imaginario lo revela no sólo 
la pérdida ocasional del salario acreditado cuando el capitalista se declara en quiebra, sino también una 
serie de efectos de carácter más duradero” (Marx, K.: El capital, Libro I, Vol. I…, pp. 211 y 212). Esta forma 
general en que se efectúa la compra de la FDT ya es portadora de la ideología del capital, que se consolida 
con su forma jurídica expresa: el contrato de trabajo como la compra del servicio del trabajador, como el 
pago por el trabajo concreto.  

44 Marx, K.: El capital, Libro I, Vol. III…, p. 892.  
45 Marx, K.: El capital, Libro I, Vol. I…, p. 280.  
46 “Para trabajar productivamente ahora ya no es necesario hacerlo directa y personalmente; basta con 

ser órgano del obrero global, con ejecutar cualquiera de sus funciones parciales. La definición originaria de 
trabajo productivo brindada más arriba, derivada de la propia naturaleza de la producción material, sigue 
siendo válida para el obrero global, considerado como totalidad. Pero ya no es aplicable a cada uno de sus 
miembros, tomado singularmente” (Marx, K.: El capital, Libro I, Vol. II…, p. 616). 

152



GCEP 

 

clase capitalista. El que consume la FDT, entonces, no es el capitalista, sino el capital. Y 

es justamente por ello que el capitalista puede apropiarse de trabajo ajeno sin 

contrapartida, esto es, sin participar del proceso productivo, sin ofrecer ningún TASNPI 

equivalente al plusvalor del que se apropia. Es en este sentido que la comparación que 

hace Marx de los capitalistas con los reyes asiáticos, los emperadores egipcios o los 

teócratas etruscos, etc., no tiene ningún asidero: ni el rey, ni el emperador, ni el teócrata 

pueden delegar su “función directiva, vigilante y mediadora” como efectivamente lo hace 

el capitalista, ni mucho menos el “capitalista combinado” —como denomina Marx a los 

accionistas de las sociedades anónimas—, forma concreta que manifiesta de manera 

palmaria el carácter absolutamente parasitario de la burguesía, que no necesita portar 

ningún atributo productivo específico, sino tan sólo la relación social general en su 

bolsillo.47 

Volvamos entonces nuevamente a observar la diferencia entre la relación de 

explotación como fenómeno propio de la relación social capitalista, frente a la relación de 

dominio como forma general de organizar la producción precapitalista. En el primer caso, 

la explotación supone la imposibilidad de la asignación directa de producción y consumo 

entre las clases, justamente por tratarse de personificaciones de mercancías, esto es, por 

ser productores privados e independientes. Incluso en el caso en que la misma persona se 

autoexplota, esto es, que personifica tanto a la clase obrera como a la clase capitalista, no 

tiene forma de asignarse a priori lo que debe producir y lo que le toca consumir en cada 

caso como parte alícuota del trabajo total de la sociedad. Esa información la porta su 

mercancía: es su valor y plusvalor. Pero apenas observamos a un productor que tiene la 

capacidad de comprar fuerza de trabajo ajena, la imposibilidad de la asignación directa se 

pone más crudamente de manifiesto: aquí el contrato de trabajo implica el enfrentamiento 

de individuos libres, con lo cual, siguiendo nuestro ejemplo, P2 como capitalista nunca 

podría imponerle a P1 que produzca la mercancía FDT para él, ni tampoco cómo, cuándo 

                                                           
47 Marx, como vimos en el caso de Teorías de la plusvalía, logró divisar incipientemente el fenómeno de 

la doble personificación. En El capital también aparece fugazmente referido dicho fenómeno, pero 
claramente re-presentado y reducido a su expresión cuantitativa: se menciona la posibilidad de que la 
persona del capitalista sea a la vez su obrero en tanto realice “trabajo directo”, y se considera esta relación 
como “híbrida”, como si se tratara de —por dar alguna proporción arbitraria— un 60% capitalista y un 40% 
obrero. Se comprende, entonces, por qué se lo conceptualiza como “pequeño patrón” (Marx, K.: El capital, 
Libro I, Vol. I…, p. 374). Se pone de manifiesto aquí nuevamente la importancia del concepto de “trabajo 
inmaterial” en la obra de Marx, en este caso para poder establecer la equiparación ideológica entre, por un 
lado, ciertas personificaciones de vínculos de dependencia (reyes, emperadores, teócratas), y por el otro, 
ciertas personificaciones de mercancías (los capitalistas). Se concibe que el trabajo intelectual y coactivo, es 
decir, el comando de la producción, al ser supuestamente una actividad “inmaterial”, no alimentaría el 
metabolismo social y, por tanto, se apropiaría de trabajo ajeno “sin contrapartida”, es decir, subsistiría “a 
costa” del trabajo “directo” o “manual” como sinónimos de “trabajo material”. Se evidencia una vez más el 
papel apologético —portado aquí en la forma lógico-dialéctica de conocimiento— de la dualidad 
idea/materia. 

153



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

y cuánto de ella producir. En el segundo caso, la relación de dominio implica exactamente 

lo opuesto: por ejemplo, en la relación de esclavitud, el amo tiene la potestad personal de 

asignarle qué, cómo, cuánto y cuándo producir a su esclavo, y qué parte del producto del 

trabajo le toca consumir para reproducirse. Pero, a su vez —y esta es una distinción de 

vital importancia con respecto a la relación entre las clases—, el amo no tiene la 

posibilidad de apropiarse del trabajo del esclavo sin contrapartida: debe realizar el 

trabajo de asignarle producción y consumo al esclavo, de producir la ideología del dominio 

y de, llegado el caso, coaccionarlo físicamente. Desprendiéndonos de todo resabio moral 

para analizar el fenómeno, queramos o no, el amo debe consumir los productos del 

esclavo para reproducirse como amo, tanto como el esclavo debe consumir los productos 

del amo para reproducirse como esclavo, donde dichos productos son los actos de decirle 

qué hacer, qué pensar, qué consumir y castigarlo.48 Y es por eso que sus productos (tanto 

del amo como del esclavo) no tienen la necesidad de tomar la forma de la mercancía. 

Queda claro, en definitiva, que el correlato establecido entre explotación y dominio 

constituye una concepción portadora del fetichismo de la mercancía, en tanto se 

presupone que el explotado es un individuo libre por naturaleza y que el explotador —

también libre por naturaleza— decide voluntariamente someterlo, negando su libertad.49 

Se oculta así que la libertad es la forma de la enajenación en la mercancía y, por tanto, 

que la libertad es ella misma una relación de explotación. 

Ahora bien, esta distinción entre explotación y dominio nos pone frente a la necesidad 

directa de la crítica de la concepción de las clases sociales por el trabajo concreto 

realizado.50 La diferenciación entre trabajo intelectual y/o coactivo, por un lado, y el 

trabajo manual, por el otro, no guarda ninguna relación esencial con la determinación de 

la existencia de las clases. Precisamente, el trabajo concreto es lo que determina la división 

social entre castas, estamentos u órdenes, no entre clases. Un miembro de la clase obrera 

no está determinado como tal por realizar un trabajo manual, ni mucho menos por realizar 

un trabajo manual específico, etc., sino por ser productor privado e independiente de la 

mercancía FDT: por objetivar su trabajo abstracto socialmente necesario en su propia 

                                                           
48 GEMH: op. cit., pp. 110-111 y 122. 
49 Ídem. 
50 En la historia del pensamiento sociológico se ha tenido una preferencia por combinar diversas 

variables, siendo un aspecto nuclear el trabajo concreto realizado. Ver, entre otros: Weber, M.: Economía y 
sociedad, México, FCE, 2014; Wright, E.: Clases, México, Siglo XXI, 1994; Bourdieu, P.: El sentido práctico, 
México, Siglo XXI, 2007; Goldthorpe, J. y McKnight, A.: “The Economic Basis of Social Class”, en Stephen, 
M., Grusky, D. y Fields, G.: Mobility and Inequaliity, Stanford, Stanford University Press, 2006; Sautu, R.: 
“ La estructura de clase en el AMBA 2025/2016: Segmentos, fracciones de clase, grupos profesionales y 
estamentos”, en Sautu, R., Boniolo, P., Dalle P., y Elbert, R. (Eds.): El análisis de las clases sociales. 
Pensando la movilidad social, la residencia, los lazos sociales, la identidad y la agencia, Instituto de 
Investigaciones Gino Germani, CLACSO.  

154



GCEP 

 

capacidad de trabajar. De hecho, como venimos argumentando, la clase obrera puede y 

debe producir una porción de su FDT total como una mercancía capaz de realizar trabajo 

intelectual e incluso trabajo coactivo. La clase obrera, como órgano del capital, está 

determinada por concentrar en sí misma la universalidad de las capacidades 

productivas humanas, y esto, como veremos, la constituye en un sujeto revolucionario. 

Por su parte, la clase capitalista, como ya observamos, tampoco se especifica por ningún 

trabajo concreto. Su trabajo consiste en el consumo parasitario de la plusvalía producida 

por la clase obrera, sea organizando fiestas privadas en yates de lujo; sea viajando por el 

mundo o comprándose mansiones y abarrotándolas con sus propias heces;51 sea pintando 

cuadros, escribiendo poemas o produciendo artesanías; o bien sea destinando su plusvalía 

a actividades caritativas etc., etc. En todos los casos, es indistinto cómo consume la 

plusvalía, es indiferente su condición de clase respecto del trabajo concreto que realiza. 

Incluso puede consumir durante décadas los servicios de un hospital privado de alta 

complejidad para reproducirse en estado vegetativo mediante un respirador artificial, 

demostrando a cabalidad que aquello que lo determina como capitalista está lejos de ser 

la actividad concreta realizada dentro de su capital individual. 

Finalmente, habiendo revisado y criticado el fetichismo que portan todas estas 

concepciones —propiedad privada de los medios de producción, relación de dominio y 

trabajo concreto— como determinantes de las clases sociales, ya se puede reconocer la 

impotencia de aquellas otras representaciones que circulan en el marxismo y las ciencias 

sociales: el nivel de ingresos y la conciencia política. Ésta última —tan famosa 

mundialmente gracias a la poética thompsoniana— es relativamente fácil de develar como 

una mera tautología que reduce el contenido a su forma de manifestarse.52 Creer que la 

clase está determinada por la conciencia de clase, adquirida por la “experiencia de la 

lucha”, es exactamente la misma operación tautológica que sostiene que la mercancía está 

determinada como tal por el intercambio con otras mercancías. Se cae así por detrás de la 

lógica dialéctica utilizada por Marx hacia la más limitada lógica formal. Y así, como detrás 

de cualquier fórmula tautológica, asoma la conciencia abstractamente libre constituyendo 

la realidad, esto es: la conciencia determinando el ser social. 

Por su parte, el nivel de ingresos como determinante de las clases no puede ser más que 

la rendición total frente a la versión más vulgar de la ciencia económica —hoy conocida 

genéricamente como economía neoclásica—, donde el abstracto quantum se exhibe 

                                                           
51 Sartelli, E.: op. cit.,  pp. 170 y 171.  
52 Thompson, E.: La formación de la clase obrera en Inglaterra, Vol. I, Barcelona, Crítica, 1989, pp. 

XIII-XVIII; “Algunas observaciones sobre la clase y la falsa conciencia”, en Historia Social, N. 10, 1991, p. 
31.   

155



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

pornográficamente como el amo y señor de toda cualidad.53 Pero como acabamos de 

explicar, la clase obrera está determinada cualitativamente como personificación de la 

FDT; por lo tanto, cualquier miembro de la clase obrera no está determinado como tal por 

la magnitud de su ingreso, sino al revés: dicha magnitud está determinada por las 

cualidades de la FDT que personifica, por las mercancías específicas que debe consumir 

para reproducir su subjetividad productiva. Y como ya a esta altura debería quedar claro, 

en tanto cada capitalista está determinado como personificación de su capital individual, 

como consumidor parasitario de plusvalor, no existe ninguna “canasta” específica de 

mercancías que deba consumir. De más está decir que la magnitud de su ingreso depende 

de la escala de su capital, con lo cual, un pequeño capitalista puede tener un ingreso menor 

a un obrero raso e incluso muchísimo menor al salario de un obrero que dirige la 

producción de un capital normal. 

4. A modo de conclusión: algunos apuntes para la investigación sobre la 

emergencia y desarrollo de la subjetividad revolucionaria en el despliegue 

histórico concreto 

Quien acaba de leer las últimas líneas del anterior párrafo, es posible que, a pesar de 

todo lo argumentado, se esté preguntando todavía si lo que acabamos de decir es que un 

ejecutivo, incluso un CEO, es un miembro de la clase obrera. Y quizás la indignación esté 

comenzando a hervir en sus venas. Pero la clase obrera es lo que es según su esencia, no 

lo que desearíamos que fuera según nuestros prejuicios morales. Los obreros, ya por el 

hecho básico de ser productores privados e independientes, están sumergidos en una 

brutal competencia. Pero el antagonismo interno es mucho más profundo todavía. Sin 

embargo, lejos de llevarlos al rechazo dogmático o al desánimo, cualquier compañero o 

compañera que se encuentre más o menos cerca de la militancia revolucionaria, debería 

prestar mayor atención a lo que aquí se está diciendo. El descubrimiento original de Juan 

Iñigo Carrera del hecho de que el metabolismo social capitalista, en su automovimiento, 

tiene la necesidad intrínseca de abortar a la burguesía como un puro parásito social, 

dejando íntegramente en manos del obrero colectivo la tarea de su personificación,54 

debe ser considerado como el hallazgo científico más trascendental de nuestra época en el 

                                                           
53 En la teoría neoclásica, las clases sociales aparecen indistintamente bajo el signo de los factores de 

producción, el trabajo concreto o el nivel de ingresos. Como señala Clarke, la incapacidad del marginalismo 
de encontrar una determinación cualitativa deviene en el simple abandono de la relación de clase (Clarke, 
S.: Marx, Marginalism, and Modern Sociology, London, Palgrave Macmillan, 1991, caps. 6-8; Walras, L.: 
Elementos de economía política pura, Madrid, Alianza, 1987; Menger, C.: Principios de economía política, 
Madrid, Orbis, 1985).   

54 Iñigo Carrera, J.: El capital: razón histórica, sujeto revolucionario y conciencia, Buenos Aires, Imago 
Mundi, 2013, pp. 26 y 36.  

156



GCEP 

 

terreno de la crítica de la economía política. El reconocimiento de que la explotación, 

como forma económica del modo de producción capitalista, es aquella acción que 

esencialmente realiza la clase obrera sobre sí misma, nos está poniendo de manifiesto la 

capacidad actual de nuestra clase de tomar en sus manos la totalidad de la producción y 

reproducción del capital global como forma concreta de su transformación revolucionaria 

en el modo de producción socialista. 

En el presente trabajo nos hemos limitado tan sólo a analizar y sintetizar las formas 

elementales de esta potencia, es decir, las determinaciones más simples de la subjetividad 

revolucionaria. Aun así, no nos parecen menores los hallazgos de esta reproducción 

original, que sin dudas se distancia considerablemente respecto de la reproducción 

dialéctica de JIC y su centro de investigación. Para los camaradas del CICP, la clase obrera 

se constituye a sí misma como tal en tanto los obreros individuales establecen 

recíprocamente una relación directa de solidaridad.55 Así, la clase obrera se erige en 

sujeto revolucionario recién allí donde la burguesía, a partir de cierto grado de 

concentración y centralización del capital, se encuentra imposibilitada tanto de seguir 

personificando la conciencia productiva y coactiva de su capital individual, como la 

conciencia de la circulación y de la representación política del capital total de cada ámbito 

de acumulación. Ante tal límite, el capital engendra un órgano de la clase obrera con una 

subjetividad productiva expandida para regir dicho desarrollo de forma colectiva. Esto es, 

le atribuye la dirección del proceso productivo y su representación política, poniendo así 

en sus manos la gestión de la explotación, y con ella, de la acumulación de capital.56 Por el 

contrario, nuestra reproducción arroja que la determinación más simple de la clase social 

no es la relación directa de solidaridad, sino, al revés, la relación indirecta característica 

de la producción privada e independiente de mercancías. De esta forma, en tanto 

reconocimos que la organización del metabolismo social humano como acumulación de 

capital determina a sus órganos como tales clases sociales, nos encontramos en este 

desarrollo con que el simple productor de mercancías no es otra cosa que el embrión del 

obrero colectivo, es decir, un productor de la mercancía fuerza de trabajo y por lo tanto, 

desde ya, un miembro de la clase obrera. Lo que quiere decir que, de acuerdo a la 

naturaleza unitaria del proceso de metabolismo social humano, la clase obrera no emerge 

cuantitativamente de a fragmentos,57 sino que lo hace en tal unidad desarrollando desde 

el comienzo sus determinaciones cualitativas. Pero la crítica de esta génesis cuantitativa 

                                                           
55 Ibíd., p. 95; “El capital: determinación económica y subjetividad política”, en Crítica Jurídica, N. 34, 

2012, p. 58. 
56 Iñigo Carrera, J.: El capital…, cap. 1. 
57 Ibíd., pp. 155 y 158. 

157



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

nos empujó a dar un paso más. Al comprender que el simple productor de mercancías, en 

tanto forma concreta de la clase obrera, es él mismo quien se desdobla en capitalista 

para dar curso al proceso de acumulación, se elimina la necesidad de la búsqueda de un 

“momento primigenio” donde la clase capitalista cumpla un papel productivo en el 

proceso de acumulación para “luego”, en un “segundo momento”, ser desplazado del 

mismo. Por el contrario, ser capitalista, o sea, aparecer como propietario privado del 

capital es, desde el origen de este modo de producción, ser un puro parásito social.58  

Entonces, en este punto, cabe con justicia hacerse la siguiente pregunta: ¿cuál es la 

necesidad histórica de la existencia de la clase capitalista? Ya la misma síntesis expuesta 

en este artículo nos está dando la razón fundamental: sin la existencia de dicho parásito, 

como forma específica del metabolismo naciente, sería imposible iniciar la acumulación. 

El metabolismo capitalista, como superación absoluta de los vínculos de dependencia, 

inicia su marcha histórica como una miríada de productores privados e independientes.59 

Por lo tanto, si cierta cantidad de productores de mercancías no se desdoblaran en clase 

obrera y clase capitalista, esto es, si no tuvieran que personificar el valor de sus propias 

fuerzas de trabajo y, al mismo tiempo, como clase opuesta, personificar individualmente 

la propiedad de los valores que valorizan,60 no habría forma de comprarle la fuerza de 

trabajo a otros productores. En otras palabras, si la plusvalía fuera el monto requerido 

para reponer una cierta FDT específica que cumple la tarea de personificar la propiedad 

privada del capital, dicha plusvalía no podría intercambiarse por fuerza de trabajo ajena; 

por lo tanto, sería imposible desarrollar la acumulación y, con ella, la socialización del 

trabajo privado e independiente, esto es, el desarrollo de un obrero colectivo y todos sus 

fenómenos derivados que desarrollan las fuerzas productivas —como sabemos, la 

cooperación simple, la división manufacturera del trabajo y la gran industria.  

De todos modos, cabe aclarar que por más trabajo improductivo que realice la 

burguesía, sin dudas, hasta cierto punto del desarrollo histórico del capitalismo, existe 

como un acicate para la acumulación, ya que precisamente por aparecer como una 

multiplicidad de propietarios privados de capitales individuales, estos pueden decidir 

retirarlos de tal o cual rama de la producción, por lo que no dejan de presionar sobre la 

clase obrera por una mayor eficiencia (incluyendo la autocoacción). Aun así, su misma 

existencia también demuestra el límite que supone para el capital global: no sólo porque 

                                                           
58 A nuestro entender, en esta secuencia vuelve a ponerse en juego la necesidad constructiva de la lógica 

dialéctica hegeliana en su movimiento ascendente hacia la constitución plena de la determinación como 
sujeto (Cosic, N. y Vivanco, A: op. cit., pp. 43-49).  

59 GEMH: op. cit., pp. 123-126.  
60 Sobre la determinación económica de la relación jurídica, ver: Ocampo, E., Chacón, A., y Campos, J.: 

“¿Una ‘unidad indisoluble’? La forma jurídica como relación económica”, en Síntesis, N. 1, 2025.  

158



GCEP 

 

su trabajo es completamente improductivo, en tanto consumo parasitario de plusvalor, 

sino que, por más que su consumo suntuario realice la plusvalía de ciertos capitales, es 

claro que la productividad de dichos capitales no está afectando el valor de la mayoría de 

los bienes de consumo de la clase obrera, es decir, no está aportando a la producción de 

un mayor plusvalor relativo. Por último, también es evidente que la producción de bienes 

de consumo suntuario resta completamente a la inversión en ciencia y tecnología. 

Ahora bien, volviendo al aspecto “correctivo” de la reproducción de JIC y el CICP, aquí 

no pretendemos regodearnos en ningún tipo de preciosismo, ni mucho menos observar la 

omisión de detalles menores. Aquí están en juego muchísimas cuestiones de fondo, 

empezando por la desnaturalización completa de la mercancía como primer paso 

elemental de la organización de la acción política revolucionaria. Si no se comprende 

que las clases sociales son un fenómeno específicamente capitalista, en tanto son 

personificaciones de mercancías, se está presuponiendo (aunque se grite a los cuatro 

vientos lo contrario) que la mercancía tiene una existencia antediluviana, ya que si de 

abstractas “evidencias empíricas” se trata, hay que admitir que el intercambio “mercantil” 

existe desde el paleolítico. Y si estamos suponiendo que la mercancía existe desde el origen 

mismo de la humanidad, estamos asumiendo que el ser humano es naturalmente libre. 

No es casual, entonces, que se asuma que la burguesía existió antes de la burguesía, que 

el capital existió antes del capital, y que se vea al mismo capital viniendo desde el exterior 

de la relación social general a establecer su imperio, “subsumiendo” a los individuos 

naturalmente libres. No es casual, en definitiva, que se represente la transformación 

revolucionaria del modo de producción capitalista como la “asociación de individuos 

libres”.61 

Lo que está en juego en esta reproducción, entonces, es el desarrollo del método 

dialéctico mismo, esto es, la superación permanente de la forma lógico-teórica de 

conocimiento, y dentro de ella, muy particularmente, la crítica de la forma lógica más 

desarrollada: la dialéctica hegeliana. Ya se han expuesto en otro artículo del presente 

número las características peculiares de esta construcción tautológica y se ha demostrado 

su utilización como método en la obra de Marx.62 La presente investigación debe ser 

tomada, en parte, como una evidencia más de este proceder lógico-dialéctico, aplicado 

aquí especialmente al estudio de las clases sociales. Pero esta crítica constituye, a su vez, 

un nuevo punto de partida para la investigación sobre las determinaciones abstractas y 

                                                           
61 Marx, K.: El capital, Libro I, Vol. I… p. 96; Iñigo Carrera, J.: op. cit., p. 41; Starosta, G. y Caligaris, G.: 

Trabajo, valor y capital. De la crítica marxiana de la economía política al capitalismo contemporáneo , 
Bernal, Universidad Nacional de Quilmes Editorial, 2017, p. 205. 

62 Cosic, N. y Vivanco, A: op. cit.  

159



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

concretas de nuestra propia subjetividad como miembros de la clase obrera. Como cierre 

de este trabajo, nos limitaremos a exponer algunos frentes de investigación que nos 

resultan más relevantes. 

a) Las primeras formas concretas de la subjetividad productiva expandida 

de la clase obrera  

El descubrimiento por parte de JIC de la subjetividad científica como forma de la 

subjetividad obrera es un hallazgo absolutamente revolucionario. Sin embargo, este 

reconocimiento tiene un límite absoluto: la necesidad de afirmar esta determinación como 

el resultado del desarrollo histórico del capital, y no como su punto de partida. Tal como 

hemos argumentado, los camaradas del CICP necesitan buscar un “momento primigenio” 

en el que la clase capitalista cumpla un rol productivo en el proceso de acumulación para 

“luego” verla desplazada del mismo. De ese modo, JIC, al plantear que “la producción del 

control científico sobre las fuerzas naturales y sobre la aplicación productiva de éstas […], 

en la escala correspondiente a la gran industria, escapa de las potencias subjetivas del 

capitalista”,63 está asumiendo obviamente que las escalas de la cooperación simple y de 

la manufactura portan potencias que aún no escapan de la subjetividad de los 

capitalistas.64 A partir de nuestra reproducción, estos momentos se muestran como lo que 

son: representaciones encadenadas exteriormente, siguiendo tan sólo una secuencia 

formal, como si hubiera que esperar al momento en que el individuo capitalista comprase 

fuerza de trabajo ajena para ocupar los puestos directivos. Esta secuencia protocolar no 

hace más que alimentar esa misma apariencia, esto es: que ser capitalista u obrero es un 

atributo personal.  

Lejos de quedar atrapada en esta apariencia de la circulación, nuestra reproducción nos 

pone por delante la necesidad de la existencia de obreros con subjetividades expandidas 

que operan como tales de forma previa a la gran industria en la medida en que la clase 

obrera emerge portando esta determinación cualitativa desde los inicios del modo de 

producción capitalista.65 En ese sentido, habiendo reconocido la cualidad que hace a la 

clase obrera ser tal y su diferenciación intrínseca, la investigación dialéctica puede y debe 

empezar a dilucidar las condiciones de aquellas subjetividades cuya explicación se torna 

                                                           
63 Iñigo Carrera, J.: op. cit., p. 19, énfasis agregado.  
64 Por supuesto, aunque puesto en las manos del capitalista, constituye un acierto de la crítica-práctica 

abrir la puerta para afirmar que la ciencia existió en la cooperación simple y en la división manufacturera 
del trabajo. Sin embargo, en este punto resulta pertinente señalar que nos topamos con una ambigüedad en 
la letra de JIC, puesto que también es posible ver que la ciencia no es sino forma concreta del sistema de 
maquinaria propio de la gran industria (ibíd., p. 17; Conocer el capital hoy…, pp. 144 y 145).  

65 Que no es otra cosa que el devenir de la subjetividad productiva expandida precapitalista (GEMH: op. 
cit., p. 123).  

160



GCEP 

 

cuanto menos oscura en el enfoque del CICP. Esto es, podemos empezar a respondernos 

por la necesidad de los “superartesanos” a los que refirió Hobsbawm,66 aquellos sujetos 

como George Stephenson (1781-1848) o James Watt (1736-1816) que en los albores de la 

Revolución Industrial produjeron una serie de innovaciones técnicas que hicieron de 

acicate a la misma. ¿Qué eran estos sujetos sino miembros de la clase obrera portadores 

de conocimiento objetivo? Y si efectivamente eran obreros, ¿cuáles eran sus condiciones 

específicas de producción y reproducción?  

Ahora bien, tal “superartesano” no es el único sujeto portador de conocimiento objetivo 

sobre las potencias del medio cuya condición de clase puede ser examinada en este mismo 

sentido. Al contrario, la constelación de tales sujetos es enorme. Así, es posible en este 

punto empezar a preguntar y responder si es que distintas personalidades de la llamada 

“Revolución Científica” —tales como Nicolás Copérnico (1473-1543), Johannes Kepler 

(1571-1630), Galileo Galilei (1564-1642) o Isaac Newton (1642-1727), entre muchos 

otros— antes que ser “representantes de la burguesía”,67 “miembros individuales”68 suyos,  

o individuos pertenecientes a la “clase media”,69 fueron en verdad miembros de la clase 

obrera. Del mismo modo, resulta pertinente también poner sobre sus pies las 

categorizaciones de, por ejemplo, la Ilustración como un movimiento intelectual 

desplegado por miembros de “clases intermedias de la sociedad”.70 Por supuesto, no 

pretendemos desplegar aquí todos los elementos de este amplio universo; antes bien, 

nuestra intención es poner de manifiesto que la investigación dialéctica tiene por delante 

la ardua tarea de dilucidar qué fueron y cuáles eran las determinaciones específicas de 

aquellos sujetos que tanto en la historiografía, como en las demás ciencias afines y en todo 

el marxismo, aparecen representados como “burgueses”, “pequeños burgueses” o 

miembros de la “clase media”. En definitiva, nuestros posteriores trabajos deben poner 

del derecho las distintas interpretaciones que se han construido en torno a estos sujetos,  

no sólo en tanto se demuestran incapaces de explicar todo ese período histórico que va del 

siglo XVI a la Revolución Industrial, sino fundamentalmente porque borran del mapa la 

                                                           
66 Hobsbawm, E.: Era de la Revolución, Barcelona, Crítica, 1997, pp. 282 y 283; Campos, J. y Cartelli, 

R.: “Acerca de las determinaciones de la subjetividad productiva expandida de la clase obrera. Aportes para 
una revisión crítica de Karl Marx y la Crítica Práctica”, en XVIII Jornadas de Economía Crítica, Bahía 
Blanca, 2025.  

67 Hessen, B.: “Las raíces socioeconómicas de la mecánica de Newton”, en Saldaña, J. (comp.): 
Introducción a la teoría de la historia de las ciencias, México, UNAM, 1989, pp. 113 y 114.  

68 Bernal, J.: Sciencie in History, Volume 2: The Scientific and Industrial Revolutions, Cambridge, MIT 
Press, 1971, p. 418.  

69 Hessen, B.: op. cit.; Bernal, J.: op. cit., p. 481. 
70 Hobsbawm, E.: op. cit., p. 29. 

161



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

subjetividad productiva científica como un atributo propio de la clase obrera, con toda la 

carga apologética que ello implica.  

b) Karl Marx y Friedrich Engels como miembros de la clase obrera  

El exámen científico de la condición de clase de Marx y Engels (y otras subjetividades 

afines) demuestra así toda su carnadura política. De forma sumaria, refiere a las 

determinaciones de la clase obrera respecto de sus propias potencias para engendrar el 

socialismo científico, esto es, una acción política regida como la síntesis del 

reconocimiento objetivo de las determinaciones del medio respecto de las 

determinaciones del capital como sujeto. En otras palabras, refiere a la sensible pregunta 

sobre la necesidad histórica del conocimiento dialéctico y la crítica de la economía 

política. Sin embargo, hasta el momento, la bibliografía especializada ha mutilado estos 

interrogantes al representarse a Marx y Engels como sujetos externos a la clase obrera.71 

Incluso, para nuestra sorpresa, esta problemática también se encuentra borrada en los 

trabajos del CICP.72 A su vez, la investigación sobre la condición de clase de los padres 

fundadores del socialismo científico también debe dirigirse a la naturaleza específica de 

sus fuerzas de trabajo. Futuros estudios deben aproximarse a la profunda universalidad 

de sus subjetividades productivas expandidas portadoras de un conocimiento fuertemente 

interdisciplinar, que va desde la historia, pasando por la economía, la antropología, la 

biología, la matemática, la física, la química, la mecánica, y terminando en la astronomía. 

Sólo por esta vía podremos responder a la pregunta por la necesidad histórica de quienes 

llamaron por primera vez a la clase obrera mundial a centralizar el capital en sus manos.  

c) Mitos contrarrevolucionarios: crítica de los conceptos de “campesinado”, 

“pequeña burguesía” y “revolución burguesa” 

Nuestro avance en el reconocimiento de las determinaciones materiales de la clase 

obrera pone de manifiesto que el conjunto de las interpretaciones sobre los procesos 

políticos revolucionarios del modo de producción capitalista se encuentra patas para 

arriba. En este sentido, el presente trabajo nos empuja a profundizar en la investigación 

                                                           
71 Cornu, A.: Carlos Marx y Federico Engels. Del idealismo al materialismo histórico,  Buenos Aires, 

Platina, 1965, pp. 451 y 607; Rubel, M.: Karl Marx. Ensayo de biografía intelectual, Buenos Aires, Paidós, 
1970, pp. 25 y 351; Mayer, G.: Friedrich Engels: una biografía, Madrid, FCE, 1978, pp. 15, 16 y 630; Hunt, 
T.: El gentleman comunista. La vida revolucionaria de Friedrich Engels, Murcia, Anagrama, 2011, pp. 66, 
91 y 192; Krätke, M.: Friedrich Engels. El burgués que inventó el marxismo, Barcelona, Edicions Bellaterra, 
2020, pp. 21 y 64; Heinrich, M.: Karl Marx y el nacimiento de la sociedad moderna. Biografía y desarrollo 
de su obra. Vol. I: 1818-1841, Madrid, Akal, 2020, pp. 37, 76, 118 y 121; Terrel, C.: The Life and Thought of 
Friedrich Engels, Bristol, Palgrave Macmillan, 2021, p. 155.  

72 Denari, L.: Biografía de Karl Marx. Volumen 1: de la cuna a la búsqueda del conocimiento de la 
realidad para fundamentar la propia acción, Buenos Aires, CICP, 2025.  

162



GCEP 

 

de estos procesos para ponerlos del derecho en tanto las concepciones vigentes no hacen 

sino vaciar de potencias a la clase obrera como sujeto revolucionario, o lo que es lo mismo, 

borrar las contradicciones y conflictos a través de los cuales estas potencias se realizan. De 

esta manera, el conjunto de los abordajes de los procesos políticos revolucionarios 

desplaza el protagonismo de la clase obrera o la borra completamente, al reemplazarla por 

el “campesinado” (por abajo) y la “pequeña burguesía” (por arriba), cuando no le entrega 

directamente la potencialidad revolucionaria a la clase capitalista por medio del concepto 

de “revolución burguesa”. Futuras investigaciones deben dar cuenta de la naturaleza 

material de las subjetividades productivas de estos sujetos, al tiempo que deben dilucidar, 

en cada caso, si se trata de simples obreros o de dobles personificaciones.  

Las lecturas dominantes de las Revoluciones Rusa, China, Cubana, Boliviana, 

Vietnamita, etc., se representan en todos los casos una participación marginal de la clase 

obrera, que aparece nadando en verdaderos océanos campesinos.73 Del mismo modo, el 

concepto de “pequeña burguesía” invierte las determinaciones de los sujetos inmersos en 

las guerrillas latinoamericanas, los movimientos estudiantiles y las direcciones de los 

partidos socialistas o comunistas.74 Ambas interpretaciones expropian a la clase obrera de 

sus potencias revolucionarias en tanto su acción debe aparecer exteriormente bajo la 

forma de una “alianza” con los “campesinos”, con los “estudiantes” o con los 

“intelectuales/intelligentsia”. A su vez, —y esto quizás constituya el problema central—

ambas interpretaciones borran las contradicciones existentes en el seno de la clase obrera, 

                                                           
73  Lenin, V.: “La actitud de la socialdemocracia ante el movimiento campesino”, en Obras completas, 

Tomo XI, Moscú, Editorial Progreso, 1981; Trotsky, L.: “La revolución permanente”, en La teoría de la 
revolución permanente, Buenos Aires, Ediciones IPS, 2011; Mao, T.: “Sobre el tratamiento correcto de las 
contradicciones en el seno del pueblo”, en Cinco tesis filosóficas, Buenos Aires, Rosa Blindada, 1974; 
Bettelheim, C.: “China y URSS: dos modelos de industrialización”, en AA.VV.: La revolución cultural china, 
Córdoba, Pasado y Presente, 1971; Las luchas de clases en la URSS. Primer período (1917-1923), Madrid, 
Siglo XXI, 1976; Guevara, E.: “Esencia de la lucha guerrillera” y “Proyecciones sociales del Ejército Rebelde”, 
en Ariet García, M. y Deutschmann, D. (Eds.): Che Guevara Presente, La Habana, Ocean Press, 2004; Giap, 
V.: Guerra del pueblo, ejército del pueblo, México, Serie Popular Era, 1971; Lora, G.: Revolución y foquismo. 
Balance de la discusión sobre la desviación “guerrillerista”, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2011, pp. 88-96; 
Carr, E.: La revolución bolchevique (1917-1923). Vol. 1, Madrid, Alianza, 1972; Cusicanqui, S.: “Apuntes 
para una historia de las luchas campesinas en Bolivia (1900-1978)”, en Gonzáles Casanova, P. (Coord.): 
Historia política de los campesinos latinoamericanos, Vol. III, México, Siglo XXI, 1978; Fitzpatrick, S.: La 
revolución rusa, Buenos Aires, Siglo XXI, 2005; Hobsbawm, E.: Historia del siglo XX, Buenos Aires, Crítica, 
1998.  

74 Lenin, V.: “¿Qué hacer?”, en Obras completas, Tomo VI, Moscú, Editorial Progreso, 1981, p. 33; Balvé, 
B. y Balvé, B.: El ’69. Huelga política de masas: Rosariazo, Cordobazo, Rosariazo, Buenos Aires, Ediciones 
RyR, 2005, pp. 45-92; Sartelli, E.: La plaza es nuestra. El Argentinazo a la luz de la lucha de la clase obrera 
en la Argentina del siglo XX, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2007, pp. 89-108; “La hilacha. Los intelectuales 
y las revoluciones obreras”, Prólogo a Lidsky, P.: Los escritores contra la comuna, Buenos Aires, Ediciones 
RyR, 2013, pp. 17 y 18; Werner, R. y Aguirre, F.: Insurgencia obrera en la Argentina 1969-1976, Buenos 
Aires, Ediciones IPS, 2007, pp. 63-73; Vigna, X., Kergoat, J. y Thomas, B.: Mayo francés: cuando obreros 
y estudiantes desafiaron al poder. Reflexiones y documentos, Buenos Aires, Ediciones IPS, 2008. 

163



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

ya sea entre su fracción rural y urbana, o entre su fracción de subjetividad productiva 

expandida y su fracción de subjetividad productiva degradada. En una forma más 

desarrollada, podemos encontrar esta representación en el concepto de “burocracia”, que 

directamente invierte la centralización del capital en manos de la clase obrera como una 

“desviación” del proceso revolucionario, vaciando de potencias a la subjetividad 

productiva expandida a la vez que expulsando la contradicción política propia de tal 

centralización.75 Pero su clímax se encuentra en el concepto de “revolución burguesa” 

empleado por el marxismo, que así como elimina las potencias revolucionarias que tiene 

la clase obrera para expandir las fuerzas productivas,76 pasa ingenuamente por alto que se 

trata de un proceso que la clase obrera descarga sobre sí misma.77 Lo que esto nos pone 

de manifiesto es que estas representaciones no sólo invierten el curso de la determinación 

de los procesos históricos, sino que invierten las determinaciones de la organización de la 

acción política revolucionaria en el presente. 

d) La subjetividad política de la clase obrera y su articulación 

revolucionaria bajo la acción regida por el conocimiento dialéctico 

Toda la reproducción del presente artículo y la exposición de las líneas de investigación 

abiertas pretenden poner de manifiesto que las diferencias, tensiones y conflictos en los 

que la clase obrera se encuentra inscripta, desde su nacimiento hasta nuestros días, son 

esencialmente contradicciones que la clase obrera tiene consigo misma. Entonces, la 

cuestión de la organización revolucionaria de la acción del proletariado no puede 

plantearse unilateralmente como el simple choque entre dos universales abstractos —“La 

Clase Obrera”, por un lado, y “La Clase Capitalista”, por el otro”—, sino que debe 

considerar el radical conflicto objetivo que la clase porta dentro de sí. Esta tensión ya no 

                                                           
75 Trotsky, L.: La revolución traicionada, Madrid, Fundación Federico Engels, 2001, pp. 185-188; 

Mandel, E.: El poder y el dinero, México, Siglo XXI, 1994; Li, M.: Desarrollo del capitalismo y lucha de 
clases en China, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2020, caps. 1 y 2. 

76 El sujeto del capítulo primero de El manifiesto comunista se encuentra invertido: no es la burguesía 
la que revoluciona radicalmente las fuerzas productivas disolviendo todo lo sólido en el aire, sino 
precisamente la clase obrera en su condición de subjetividad productiva expandida (Marx, K. y Engels, F.: 
El manifiesto…).  

77 De más está decir que la teoría de la revolución burguesa queda fundamentalmente presa de la auto-
posición tautológica de un sujeto asocial e indeterminado, esto es, del individualismo metodológico que 
invierte la dirección de la determinación entre la unidad del metabolismo y sus órganos. Es decir, de la 
representación que invierte a la burguesía como la creadora del capitalismo. Sin embargo, el análisis 
histórico necesita efectivamente dar con la especificidad histórica de estas revoluciones para ver su 
necesidad cualitativa en tanto forma de la división internacional del trabajo de los siglos XVI a XIX. Al 
respecto, ver: Hill, C.: De la reforma a la revolución industrial, 1530-1780, Barcelona, Ariel, 1991; Rudé, 
G.: La Revolución Francesa, Buenos Aires, Vergara, 2004; Hobsbawm, E.: op. cit.; Harari, F.: La contra. 
Los enemigos de la Revolución de Mayo, ayer y hoy, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2008; Hacendados en 
armas. El Cuerpo de Patricios, de las Invasiones Inglesas a la Revolución (1806-1810), Buenos Aires, 
Ediciones RyR, 2009; GEMH: op. cit. 

164



GCEP 

 

puede ser representada como un problema abstractamente “ideológico” que frena el 

establecimiento de una solidaridad universal, sino que tiene que ser aprehendida en su 

materialidad concreta como la contradicción que las subjetividades productivas de 

nuestra clase tienen entre sí y consigo mismas. Sólo por esta vía puede plantearse la 

cuestión de la conciencia obrera en una clave científica, o lo que es lo mismo, superar la 

exterioridad del paradigma de las “condiciones subjetivas y objetivas”. De este modo, a 

esta altura del desarrollo del conocimiento dialéctico, la subjetividad política de la clase 

obrera debe ser comprendida en sí misma en su determinación de subjetividad 

productiva. El corazón del problema reside precisamente en reconocer cuáles son las 

potencias políticas concretas de las diferentes subjetividades productivas como formas del 

obrero colectivo. Únicamente la investigación dialéctica de estas determinaciones puede 

trazar el camino de una solidaridad revolucionaria concreta, reconocida como forma de 

la competencia, esto es, sobre la base del desarrollo técnico de nuestra sociedad, borrando 

de una vez y para siempre las utopías teóricas de lo que “debe ser” una revolución obrera 

de aquí en más. 

 

165



Referencias bibliográficas 

Arthur, C.: “Value, Labour and Negativity”, en Capital & Class, N. 73, Primavera 2001. 

— The New Dialectic and Marx’s Capital, Leiden-Boston, Brill, 2004. 

Balvé, B. y Balvé, B.: El ’69. Huelga política de masas: Rosariazo, Cordobazo, Rosariazo, Buenos 

Aires, Ediciones RyR, 2005. 

Balibar, É.: “Acerca de los conceptos fundamentales del materialismo histórico”, en Althusser, L. y 

Balibar, É.: Para leer el capital, Buenos Aires, Siglo XXI, 2004. 

Bernal, J.: Sciencie in History, Volume 2: The Scientific and Industrial Revolutions, Cambridge, MIT 

Press, 1971. 

Bettelheim, Ch.: “China y URSS: dos modelos de industrialización”, en AA.VV.: La revolución cultural 

china, Córdoba, Pasado y Presente, 1971. 

— Las luchas de clases en la URSS. Primer período (1917-1923), Madrid, Siglo XXI, 1976. 

Bourdieu, P.: El sentido práctico, México, Siglo XXI, 2007. 

Callinicos, A.: The revolutionary Ideas of Karl Marx, London, Melita Press, 2010. 

Campos, J. y Cartelli, R.: “Acerca de las determinaciones de la subjetividad productiva expandida de la 

clase obrera. Aportes para una revisión crítica de Karl Marx y la Crítica Práctica”, en XVIII 

Jornadas de Economía Crítica, Bahía Blanca, 2025. 

Carr, E.: La revolución bolchevique (1917-1923). Vol. 1, Madrid, Alianza, 1972. 

Clarke, S.: Marx, Marginalism, and Modern Sociology, London, Palgrave Macmillan, 1991. 

Cornu, A.: Carlos Marx y Federico Engels. Del idealismo al materialismo histórico,  Buenos Aires, 

Platina, 1965. 

Cosic, N. y Vivanco, A.: “La obra de Karl Marx como base para la superación de la lógica dialéctica. 

Apuntes críticos sobre las bases metodológicas del CICP”, en Síntesis, N. 1, 2025. 

Cusicanqui, S.: “Apuntes para una historia de las luchas campesinas en Bolivia (1900-1978)”, en 

Gonzáles Casanova, P. (Coord.): Historia política de los campesinos latinoamericanos, Vol. III, 

México, Siglo XXI, 1978. 

Denari, L.: Biografía de Karl Marx. Volumen 1: de la cuna a la búsqueda del conocimiento de la 

realidad para fundamentar la propia acción, Buenos Aires, CICP, 2025. 

Dobb, M.: Economía política y capitalismo, México, FCE, 1973. 

GEMH: “El materialismo histórico como crítica del fetichismo de la mercancía”, en Síntesis, N.1, 2025. 

Giap, V.: Guerra del pueblo, ejército del pueblo, México, Serie Popular Era, 1971. 

Godelier, M.: Sobre el modo de producción asiático, Barcelona, Ediciones Martínez Roca, 1969. 

Goldthorpe, J. y McKnight, A.: “The Economic Basis of Social Class”, en Stephen, M., Grusky, D. y 

Fields, G.: Mobility and Inequaliity, Stanford, Stanford University Press, 2006. 

Guevara, E.: “Esencia de la lucha guerrillera” y “Proyecciones sociales del Ejército Rebelde”, en Ariet 

García, M. y Deutschmann, D. (Eds.): Che Guevara Presente, La Habana, Ocean Press, 2004. 

Harari, F.: La contra. Los enemigos de la Revolución de Mayo, ayer y hoy, Buenos Aires, Ediciones 

RyR, 2008. 

— Hacendados en armas. El Cuerpo de Patricios, de las Invasiones Inglesas a la Revolución 

(1806-1810), Buenos Aires, Ediciones RyR, 2009. 

Harnecker, M.: Los conceptos elementales del materialismo histórico, Santiago de Chile, Siglo XXI, 

1972. 

Heinrich, M.: Karl Marx y el nacimiento de la sociedad moderna. Biografía y desarrollo de su obra. 

Vol. I: 1818-1841, Madrid, Akal, 2020. 

Hessen, B.: “Las raíces socioeconómicas de la mecánica de Newton”, en Saldaña, J. (comp.): 

Introducción a la teoría de la historia de las ciencias, México, UNAM, 1989. 

Hill, C.: De la reforma a la revolución industrial, 1530-1780, Barcelona, Ariel, 1991. 

Hobsbawm, E.: Era de la Revolución, Barcelona, Crítica, 1997. 

Hunt, T.: El gentleman comunista. La vida revolucionaria de Friedrich Engels, Murcia, Anagrama, 

2011. 

166



Iñigo Carrera, J.: “El capital: determinación económica y subjetividad política”, en Crítica Jurídica, N. 

34, 2012 

— Conocer el capital hoy. Usar críticamente El capital, Buenos Aires, Imago Mundi, 2021. 

— El capital: razón histórica, sujeto revolucionario y conciencia, Buenos Aires, Imago Mundi, 2013. 

Kautsky, K.: La cuestión agraria, México, Siglo XXI, 2002. 

Krätke, M.: Friedrich Engels. El burgués que inventó el marxismo, Barcelona, Edicions Bellaterra, 

2020. 

Lenin, V.: “La actitud de la socialdemocracia ante el movimiento campesino”, en Obras completas, 

Tomo XI, Moscú, Editorial Progreso, 1981. 

— “¿Qué hacer?”, en Obras completas, Tomo VI, Moscú, Editorial Progreso, 1981. 

— Obras completas, N. 39, Progreso, Moscú, 1986. 

Li, M.: Desarrollo del capitalismo y lucha de clases en China, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2020. 

Lora, G.: Revolución y foquismo. Balance de la discusión sobre la desviación “guerrillerista”, Buenos 

Aires, Ediciones RyR, 2011. 

Malvicini Di Lazzaro, L. y Cosic, N.: “Entre la hoz y el martillo: un debate marxista contemporáneo 

sobre las clases sociales en el campo argentino”, en Revista Izquierdas, N. 50, 2021.  

Mandel, E.: El capitalismo tardío, México, Era, 1979. 

— El poder y el dinero, México, Siglo XXI, 1994. 

Mao, T.: “Sobre el tratamiento correcto de las contradicciones en el seno del pueblo”, en Cinco tesis 

filosóficas, Buenos Aires, Rosa Blindada, 1974. 

Marx, K.: “El dieciocho brumario de Luis Bonaparte”, en Marx, Karl y Engels, Federico: Obras 

escogidas, Moscú, Progreso, 1969. 

— Teorías sobre la plusvalía, Tomo I, México, FCE, 1980. 

— Manuscritos económico-filosóficos de 1844, Buenos Aires, Colihue, 2006. 

— Contribución a la crítica de la economía política, Madrid, Siglo XXI, 2008.  

— El capital. Crítica de la economía política, Tomo I, Vol. 2, Buenos Aires, Siglo XXI, 2009. 

— El capital. Crítica de la economía política, Tomo I, Vol. 3, Buenos Aires, Siglo XXI, 2009. 

— Elementos fundamentales para la crítica de la economía política (Grundrisse), 1857-1858, Tomo I, 

México, Siglo XXI, 2011. 

— El capital. Crítica de la economía política, Tomo I, Vol. 1, México, Siglo XXI, 2014. 

— De la crítica de la filosofía del derecho de Hegel [1843-1844], Barcelona, Gedisa, 2023. 

Marx, K. y Engels, F.: La ideología alemana, Madrid, Akal, 2014. 

— Manifiesto Comunista, Buenos Aires, Siglo XXI, 2019. 

Mayer, G.: Friedrich Engels: una biografía, Madrid, FCE, 1978. 

Menger, C.: Principios de economía política, Madrid, Orbis, 1985. 

Ocampo, E., Chacón, A., y Campos J.: “¿Una ‘unidad indisoluble’? La forma jurídica como relación 

económica”, en Síntesis, N. 1, 2025.  

Robles Báez, M.: “Marx: sobre el concepto de capital”, en Economía: Teoría y Práctica, N. 7, 1997. 

Rubel, M.: Karl Marx. Ensayo de biografía intelectual, Buenos Aires, Paidós, 1970. 

Rudé, G.: La Revolución Francesa, Buenos Aires, Vergara, 2004. 

Sartelli, E.: La plaza es nuestra. El Argentinazo a la luz de la lucha de la clase obrera en la Argentina 

del siglo XX, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2007. 

— “La hilacha. Los intelectuales y las revoluciones obreras”, Prólogo a Lidsky, P.: Los escritores contra 

la comuna, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2013. 

— La cajita infeliz, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2014. 

Sweezy, P.: Teoría del desarrollo capitalista, México, FCE, 1973. 

Starosta, G. y Caligaris, G.: Trabajo, valor y capital. De la crítica marxiana de la economía política al 

capitalismo contemporáneo, Bernal, Universidad Nacional de Quilmes Editora, 2017.  

167



Ste. Croix, G.: La lucha de clases en el mundo griego antiguo, Barcelona, Crítica, 1988. 

Sautu, R.: “La estructura de clase en el AMBA 2025/2016: Segmentos, fracciones de clase, grupos 

profesionales y estamentos”, en Sautu, R., Boniolo, P., Dalle, P., y Elbert, R. (Eds.): El análisis de 

las clases sociales. Pensando la movilidad social, la residencia, los lazos sociales, la identidad y la 

agencia, Instituto de Investigaciones Gino Germani, CLACSO. 

Terrel, C.: The Life and Thought of Friedrich Engels, Bristol, Palgrave Macmillan, 2021. 

Thompson, E.: La formación de la clase obrera en Inglaterra, Vol. I, Barcelona, Crítica, 1989. 

— “Algunas observaciones sobre la clase y la falsa conciencia”, en Historia Social, N. 10, 1991. 

Trotsky, L.: La revolución traicionada, Madrid, Fundación Federico Engels, 2001. 

— “La revolución permanente”, en La teoría de la revolución permanente, Buenos Aires, Ediciones 

IPS, 2011. 

Vigna, X., Kergoat, J. y Thomas, B.: Mayo francés: cuando obreros y estudiantes desafiaron al poder. 

Reflexiones y documentos, Buenos Aires, Ediciones IPS, 2008. 

Walras, L.: Elementos de economía política pura, Madrid, Alianza, 1987. 

Weber, M.: Economía y sociedad, México, FCE, 2014. 

Werner, R. y Aguirre, F.: Insurgencia obrera en la Argentina 1969-1976, Buenos Aires, Ediciones IPS, 

2007. 

Wright, E.: Clases, México, Siglo XXI, 1994. 

168



¿Una “unidad indisoluble”? La forma jurídica como relación económica 

Elementos para la crítica de la relación base–superestructura en la 

teoría marxista 

 

Edgardo S. Ocampo Pérez1 

Jesús Alfredo Campos2 

Adrián Chacón3 

 

La relación entre la base económica y la superestructura jurídica constituye uno de 

los problemas teóricos más debatidos dentro del marxismo. Desde el célebre prólogo 

de Marx a su Contribución a la crítica de la economía política, la idea de que el derecho 

encuentra su contenido social en la estructura económica ha sido un punto de partida 

fundamental. Sin embargo, la naturaleza precisa de este vínculo ha sido objeto de 

múltiples interpretaciones. La dificultad central radica en superar la concepción de 

una exterioridad entre ambas esferas, una perspectiva que, de distintas formas, permea 

todos los planteos marxistas. 

En ese sentido, en el presente artículo nos proponemos examinar críticamente las 

principales perspectivas que el marxismo ha desarrollado para explicar este vínculo. 

Para ello, se analizarán tres posiciones teóricas fundamentales. En primer lugar, se 

abordará la concepción funcionalista, que entiende la superestructura jurídica como 

una instancia cuya existencia se explica por la función que cumple en la reproducción 

de la base económica. En segundo lugar, se analizará la posición estructuralista, 

particularmente, la versión de Nicos Poulantzas, quien postula una “autonomía 

relativa” del derecho dentro de una totalidad social sobredeterminada. En tercer lugar, 

se explorará la perspectiva de la forma-jurídica inaugurada por Evgeny Pashukanis, 

que concibe tanto a la economía como al derecho como momentos internos o formas 

de existencia de una totalidad social históricamente específica.  

Finalmente, se evaluará el intento del Centro para la Investigación como Crítica 

Práctica (CICP) —deteniéndonos sobre todo en la obra de Juan Iñigo Carrera— por 

superar las limitaciones de las perspectivas mencionadas, específicamente su esfuerzo 

por trascender la concepción de una totalidad abstracta. Sostendremos que, a pesar 

                                                           
1 Egresado de la Facultad de Derecho de la UNAM, sociólogo por la UAM-Xochimilco y maestro en 

Ciencias Sociales con especialidad en Sociología por El Colegio de México. Militante investigador del 
Grupo de Crítica de la Economía Política (GCEP). Mail de contacto: edgardo.op@gmail.com 

2 Estudiante del Profesorado Universitario de Educación Superior en Historia y de la Licenciatura en 
Economía Política de la Universidad Nacional de General Sarmiento (UNGS). Militante investigador del 
Grupo de Estudios en Materialismo Histórico (GEMH). Mail de contacto: 
campos.j.alfredo98@gmail.com 

3 Estudiante de Ciencia Política de la Universidad Antonio Ruiz de Montoya (UARM). Militante 
investigador del Grupo de Crítica de la Economía Política (GCEP). Mail de contacto: 
adrianchaconmorales@gmail.com 

169



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

de sus innegables avances, la propuesta del CICP, con su formulación de una “unidad 

indisoluble de la relación social capitalista”, reintroduce una escisión conceptual que 

impide captar el vínculo inmanente entre la relación económica y la superestructura 

jurídica. 

El objetivo de esta investigación es demostrar que la persistencia de dicha escisión 

impide aprehender a la superestructura jurídica como lo que verdaderamente es: no 

una simple forma concreta de la economía, sino que —en cuanto modalidad de la 

relación social, es decir, del trabajo— ella constituye una relación económica en sí 

misma.  

1. La relación entre base económica y superestructura jurídica en el 

marxismo  

En el campo de los estudios del derecho, en términos generales, existen dos grandes 

modos de abordar el fenómeno jurídico como objeto de estudio científico.4 La primera, 

conocida en inglés como Jurisprudence y en español como teoría y filosofía jurídica 

(Finnis,5 Hart,6 Kelsen,7 Dworkin,8 entre otros), sostiene que el derecho debe ser 

analizado en sus propios términos y no como un “reflejo” de las relaciones sociales. En 

contraste, la segunda perspectiva —asociada principalmente con la sociología del 

derecho, aunque no limitada a ella— reconoce la necesidad de trascender la aparente 

autonomía de las relaciones jurídicas para penetrar en su contenido social. Sin 

embargo, dentro de esta segunda perspectiva, las “relaciones sociales” que constituyen 

el contenido del derecho pueden entenderse como de distinta naturaleza: económicas, 

políticas, culturales, entre otras.  

Es precisamente en este punto donde la crítica marxista del derecho encuentra su 

especificidad. Con base en el célebre prólogo de Marx a la Contribución, esta corriente 

de pensamiento sostiene que el contenido social de las relaciones jurídicas debe ser 

buscado en la estructura económica de la sociedad. No obstante, las divergencias en su 

interior emergen cuando se trata de explicar el carácter de la relación entre el derecho 

y dicha estructura económica. Ante esta cuestión, sus diferentes exponentes han 

ofrecido respuestas diversas. A continuación, revisaremos críticamente tres 

perspectivas distintas que el marxismo ha desarrollado para explicar la naturaleza de 

esta relación.9 El orden en que las presentaremos no es cronológico, sino que responde 

                                                           
4 Milovanovic, D.: An Introduction to the Sociology of Law, Nueva York, Criminal Justice Press, 

2003. 
5 Finnis, J.: Estudios de teoría del derecho natural, Ciudad de México, IIJ-UNAM, 2017.  
6 Hart, H.: El concepto de derecho, Buenos Aires, Abeledo-Perrot, 1998.  
7 Kelsen, H.: Teoría plural del derecho, Buenos Aires, Eudeba, 1960.  
8 Dworkin, R.: Los derechos en serio, Barcelona, Editorial Ariel, 1984.  
9 El criterio de diferenciación que utilizamos lo extraemos del trabajo de Iñigo Carrera, J.: “Acerca 

del carácter de la relación base económica — superestructura política y jurídica: la oposición entre 
representación lógica y reproducción dialéctica”, en Caligaris, G. y Fitzsimons, A. (comp.): Relaciones 

170



Ocampo, Campos y Chacón 

 

a un criterio analítico: partimos de la que consideramos la posición menos sofisticada 

hasta llegar a la más compleja. 

a) La posición funcionalista  

Una de las formas en que el marxismo ha entendido el vínculo entre la base 

económica y la superestructura jurídica es a través de una concepción funcional, cuya 

lógica guarda importantes similitudes con la sociología funcionalista en su versión 

clásica. No obstante, debido al marcado distanciamiento entre el marxismo y el 

funcionalismo dentro de las ciencias sociales, es importante reconocer que caracterizar 

esta posición como funcionalista puede resultar un tanto desconcertante. De hecho, los 

analistas del derecho más bien tienden a caracterizarla como “mecanicista”, 

"determinista", "economicista" u "ortodoxa",10 aunque sin profundizar en los 

significados de tales términos. Por tanto, preferimos adoptar una actitud crítica frente 

a tales simplificaciones y, en su lugar, examinar la cuestión por cuenta propia.  

Los principales exponentes de la sociología funcionalista —desde Émile Durkheim 

hasta Talcott Parsons y Robert Merton— coinciden, a pesar de sus diferencias, en un 

punto fundamental: el concepto de función busca explicar la relación entre una parte 

y el conjunto del sistema social.11 En consecuencia, el objetivo científico de este enfoque 

es determinar qué papel juegan las diferentes “partes” del sistema social para 

contribuir al mantenimiento de la totalidad del sistema. En su versión parsoniana, 

considerada la más clásica, la sociología funcionalista eleva el concepto de función al 

                                                           
económicas y políticas. Aportes para el estudio de su unidad con base en la obra de Karl Marx, Buenos 
Aires, Universidad de Buenos Aires, 2012. No obstante, el mismo ha sido utilizado, para esta ocasión, 
centrándonos exclusivamente en la cuestión del derecho y con diferencias sustanciales respecto a cuáles 
son las principales posiciones a considerar. Asimismo, es importante señalar que no pretendemos agotar 
todas las posiciones ni abarcar a todos los autores de la llamada crítica marxista del derecho. Para una 
recopilación más extensa de los diversos autores que forman parte de esta línea de pensamiento, 
especialmente en el ámbito de América Latina y Europa continental, ver Espinoza Hernández, R.: Crítica 
marxista del derecho. Materiales para una introducción, Ciudad de México, Editorial Itaca, 2018. 

10 Ver: Cerroni, U.: El pensamiento jurídico soviético, Santiago, Ediciones Jurídicas Olejnik, 2022; 
Kelsen, H.: The Communist Theory of Law, Nueva York, Frederick A. Praeger, Inc., 1955; Poulantzas, 
N.: Hegemonía y dominación en el estado moderno, Córdoba, Cuadernos de Pasado y Presente, N. 48, 
Siglo XXI, 1973.  

11 Por ejemplo, para Durkheim, el término de función busca determinar “si existe una 
correspondencia entre [un] hecho considerado y las necesidades generales del organismo social, y en 
qué consiste esta correspondencia” (Durkheim, E.: Las reglas del método sociológico y otros escritos, 
Madrid, Alianza Editorial, 2016, p. 196, énfasis nuestro). Parsons, por su parte, argumenta que el 
concepto de función permite entender las consecuencias diferenciales que un determinado proceso 
social ejerce sobre el sistema social en su conjunto, ya sea en términos de “mantenimiento de la 
estabilidad o producción de cambio, de integración o quebrantamiento del sistema de alguna manera” 
(Parsons, T.: El sistema social, Madrid, Revista de Occidente, 1976, p. 31). Finalmente, Merton sostiene 
que los postulados fundamentales del análisis funcionalista se resumen en que las actividades sociales 
estandarizadas —es decir, estructurales— son funcionales para todo el sistema social, en el sentido de 
que son vitales o positivas para la sociedad en su conjunto y, por lo tanto, indispensables (Merton, R.: 
Teoría y estructura sociales, Ciudad de México, Fondo de Cultura Económica, 1965, p. 35). 

171



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

rango de principio explicativo12 y se concentra en observar cómo los distintos 

subsistemas satisfacen ciertos requisitos funcionales del sistema. Desde esta lógica, las 

funciones que cumplen los diversos procesos sociales son presentadas como la causa 

de su existencia.13 

Nuestro argumento es que, en el caso específico de la crítica marxista del derecho, 

una lógica funcionalista similar ha sido reproducida, aunque no de manera exclusiva, 

en la producción teórica soviética. Esta tendencia puede rastrearse desde los aportes 

de P. I. Stucka,14 pasando por la era estalinista con figuras como P. Yudin,15 A. 

Vyshinksi16 y el propio I. Stalin,17 hasta la etapa post-estalinista con autores como S. A. 

Golunski, M. S. Strogovich18 y la Academia de Ciencias de la U.R.S.S. (ACU).19 En esta 

ocasión, nos centraremos en analizar las contribuciones de la ACU y de Stalin, ya que 

consideramos que constituyen la expresión más representativa de esta posición. 

Tanto Stalin como la ACU definen la base económica de la sociedad como: el 

conjunto de formas de propiedad, el lugar que ocupan los distintos grupos sociales en 

el sistema de producción y los modelos de distribución de los productos. La 

superestructura, por su parte, comprende las instituciones políticas y jurídicas, así 

como las concepciones políticas, jurídicas, religiosas, artísticas y filosóficas de la 

sociedad.20 De acuerdo con ambos autores, toda base económica engendra una 

superestructura correspondiente. En palabras de Stalin, “la superestructura es creada 

por la base precisamente para que sirva a ésta, para que la ayude activamente a 

formarse y a consolidarse”.21 Por tanto, para mantenerse como tal, la superestructura 

debe cumplir la función de “auxiliar” a la base en su proceso de reproducción, mediante 

sus diversas instituciones y concepciones.  

                                                           
12 No todos los defensores del funcionalismo sostenían que la causa de un proceso social podía 

explicarse a partir de la función que éste desempeña en la reproducción del todo social. Un ejemplo de 
ello es la advertencia de Durkheim en Las reglas del método sociológico: “cuando se pretende explicar 
un fenómeno social hay que buscar por separado la causa eficiente que lo produce y la función que 
desempeña” (Durkheim, E.: op. cit., p. 196). 

13 Turner, J. H. y Maryanski, A. R.: “Is Neofunctionalism Really Functional?”, en Sociological Theory, 
N.6 (1), 1988. 

14 Stucka, P. I.: La función revolucionaria del derecho y del estado, 2.ª ed., Barcelona, Ediciones 
Península, 1974.  

15 Yudin, P.: “Socialism and Law” en Babb, H. W. (trad.): The 20th Century Legal Philosophy Series 
V. Soviet Legal Philosophy, Boston, Harvard University Press, 1951.  

16 Vyshinsky, A. Y.: “The Fundamental Tasks of the Science of Soviet Socialist Law” en Babb, H. W. 
(trad.): The 20th Century Legal Philosophy Series V. Soviet Legal Philosophy, Boston, Harvard 
University Press, 1951.  

17 Stalin, J.: Acerca del marxismo en la lingüística, Montevideo, Instituto Cultural Uruguayo-
Soviético, 1950. 

18 Golunski, S. A. y Strogovich, M. S.: “The Theory of the State and Law” en Babb, H. W. (trad.): The 
20th Century Legal Philosophy Series V. Soviet Legal Philosophy, Boston, Harvard University Press, 
1951.  

19 Konstantinov, F. V.: El materialismo histórico, Ciudad de México, Editorial Grijalbo, 1960. 
20 Stalin, J.: op. cit.; Konstantinov, F. V.: op. cit.  
21 Stalin, J.: op. cit., p. 4. 

172



Ocampo, Campos y Chacón 

 

Este carácter funcional de la superestructura con respecto a la base se manifiesta de 

forma aún más clara en el caso específico del derecho: 

El Estado, en sus funciones de defensor del régimen económico existente, crea el 

derecho, es decir, un determinado sistema de normas jurídicas —leyes y reglas—, que 

expresan los intereses y la voluntad de la clase dominante y que tienen un carácter 

coactivo, obligatorio. Como reflejo y expresión de determinadas relaciones económicas, 

de producción, de determinadas relaciones de propiedad, el derecho las afianza, las 

sanciona y las defiende jurídicamente, legislativamente, velando por que sigan 

desarrollándose.22 

Sin embargo, para ambos autores, esto no significa que la superestructura sea un 

mero reflejo mecánico de la base ni que actúe de forma pasiva. Por el contrario, la 

superestructura se convierte en una poderosa fuerza activa que contribuye al 

mantenimiento de la base,23 estableciendo así una relación mutua entre ambas.24 Por 

ello, a diferencia de lo planteado por Iñigo Carrera para el caso de Stalin,25 

consideramos que, para estos autores, la relación entre la base económica y la 

superestructura reviste un carácter funcional y no “mecánico”. Si bien la 

superestructura es engendrada por la base económica para cumplir una función 

específica, una vez constituida adquiere un margen de independencia, con capacidad 

de acción propia y activa. Su razón de ser radica en la tarea funcional de “auxiliar” a la 

base económica —en el caso del derecho, afianzar, sancionar y salvaguardar las 

relaciones económicas— en su proceso de reproducción; sin embargo, el modo 

concreto en que desempeña esta función no consiste en un reflejo “mecánico” de los 

movimientos de la base, sino que lo hace a través de un movimiento autónomo y 

parcialmente soberano. 

Más aún, en sintonía con la lógica de la sociología funcionalista revisada 

previamente, estos autores no sólo plantean que el derecho se encuentra en una 

relación de subordinación funcional con respecto a la base económica, sino que es 

precisamente la función que cumple lo que explica la causa de su existencia. En esa 

línea, Stalin enfatiza que la especificidad de los fenómenos sociales debe ser explicada 

en función de la manera en que “sirven” a la sociedad:  

Trátase de que los fenómenos sociales, además de lo común, tienen sus particularidades 

específicas, que los diferencian entre sí y que son lo más importante para la ciencia. Las 

particularidades específicas de la base consisten en que ésta sirve a la sociedad desde el 

punto de vista económico. Las particularidades específicas de la superestructura 

                                                           
22 Konstantinov, F.V.: op. cit., p. 165, énfasis propios. 
23 Stalin, J.: op. cit. 
24 Konstantinov, F. V.: op. cit. 
25 Iñigo Carrera, J.: op. cit., p. 10. 

173



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

consisten en que ésta sirve a la sociedad con ideas políticas, jurídicas, estéticas y otras, y 

crea para la sociedad las correspondientes instituciones políticas, jurídicas y otras.26 

Es posible, en este punto, someter la explicación funcional del vínculo entre base 

económica y superestructura jurídica a una serie de consideraciones críticas. El primer 

problema de esta perspectiva es que el derecho “es considerado exclusivamente desde 

el punto de vista de su contenido; no se plantea en absoluto el problema de la forma 

jurídica como tal”.27 En otras palabras, el derecho queda reducido a la función que 

desempeñaría en la reproducción de la sociedad y, en consecuencia, no se aborda su 

especificidad en tanto modo de existencia de ese contenido social. No obstante, este 

problema deriva de uno más fundamental: la presuposición de una relación de 

exterioridad recíproca entre la superestructura jurídica y la base económica. Al pensar 

a la economía y al derecho como “esferas” separadas y autocontenidas y, por tanto, al 

asumirlas tal como se presentan, como existencias escindidas y vinculadas por una 

relación cuya naturaleza extrínseca es dada de antemano, cualquier intento de explicar 

una en términos de la otra está condenado a un reduccionismo incapaz de dar cuenta 

de la mediación material entre un contenido y su forma concreta de realizarse. 

Ahora bien, de esto no se sigue que el reduccionismo de esta posición radique en que 

niegue toda posibilidad de indeterminación relativa de lo jurídico respecto de lo 

económico, como han señalado Jaime Escamilla28 y Umberto Cerroni29 para el caso de 

Stucka. En efecto, como descubrió Marx, la economía determina de forma absoluta al 

derecho. La crítica apunta más bien a que, precisamente, al postular una relación de 

exterioridad recíproca entre ambas, esta posición no logra explicar el vínculo entre 

ellas sino a través de la reducción abstracta30 de una a la otra. En este caso, se reduce 

toda la especificidad del derecho en cuanto forma social a su contenido económico.31 

En consecuencia, se pierde la posibilidad de dar cuenta de las mediaciones necesarias 

a través de las cuales la economía se determina a sí misma como derecho. 

                                                           
26 Stalin, J.: op. cit., p. 35. 
27 Pashukanis, E.: Teoría general del derecho y marxismo, Madrid, Editorial Labor, 1976, p. 42. 
28 Escamilla, J.: “Las relaciones sociales y el derecho en el pensamiento de P.I. Stucka”, en Revista 

Alegatos, N. 13-14, 1990. 
29 Cerroni, U.: op. cit. 
30 Entendemos por “reducción abstracta” a la supresión de toda mediación, derivada de presentar 

ambos términos de la relación como idénticos de forma inmediata.  
31 Como señaló acertadamente Pashukanis (Pashukanis, E.: op. cit.), los estudios formalistas del 

derecho —en su mayor parte, la filosofía y teoría del derecho— constituyen la otra cara de la misma 
moneda; es decir, representan el otro extremo del mismo continuum que Pashukanis buscaba superar 
(Wilen, C.: “Why Pashukanis was right: Abstraction and form in The General Theory of Law and 
Marxism”, en Capital & Class, N.0, 2023, pp. 3-6). Al “vaciar” al derecho de todo contenido social bajo 
la premisa de que, aunque forma parte de la vida social, el derecho puede —y debe— ser considerado de 
manera autónoma respecto de ella (Kerruish, V.: Jurisprudence as Ideology, Londres, Routledge, 1991), 
el formalismo termina por llevar a cabo la operación contraria al funcionalismo: reducir todo el 
contenido del derecho a su forma más inmediata de aparición. 

174



Ocampo, Campos y Chacón 

 

b) La posición estructuralista  

Una segunda perspectiva dentro de la crítica marxista del derecho para comprender 

la relación entre la base económica y la superestructura jurídica es la “autonomía 

relativa” de esta última respecto a la primera. En esta ocasión, nos enfocaremos en 

analizar esta posición mediante el examen crítico de una de sus formulaciones más 

paradigmáticas: la propuesta de Nicos Poulantzas a la luz de las consideraciones de 

Althusser sobre la totalidad social. 

Althusser plantea que el problema del “marxismo humanista” residiría en concebir 

la totalidad social bajo una óptica hegeliana, la cual supuestamente “reduce” la riqueza 

de las diversas instancias del todo social a ser una simple exteriorización-enajenación 

de un principio interno único.32 Esto es así porque la totalidad hegeliana es reductible 

a una esencia central dado que los elementos que la componen no son más que 

expresiones fenoménicas de esta esencia, la cual está presente en cada punto de la 

totalidad.33 En este sentido, no existiría ninguna independencia real entre las 

instancias que constituyen el todo social.34 En el modelo marxista de base-

superestructura, en definitiva, la consecuencia de la concepción hegeliana sería que 

todas las instancias superestructurales sólo pueden ser entendidas como la pura 

expresión fenoménica de la base económica.35 

Por el contrario, según Althusser, la totalidad marxista reconoce la existencia real 

de las formas de la superestructura, en gran medida específica y autónoma, irreductible 

por tanto a un puro fenómeno. La totalidad social, entonces, estaría compuesta por 

diferentes instancias —económica, política, jurídica, ideológica, etc.— que “la 

constituyen con su esencia y su eficacia propias, a partir de lo que son y según las 

modalidades específicas de su acción”.36 La imposibilidad de reducir estas instancias a 

una esencia central implica que cada una debe mantener una relación de exterioridad 

respecto a las demás. Sin embargo, al mismo tiempo, esta exterioridad no es absoluta, 

sino relativa “dado que las instancias no existen más que en su reflejo-especificación-

articulación con las otras”.37 Por lo tanto, aunque las distintas instancias del todo social 

no puedan “fundirse” en una unidad esencial, ya que cada una contiene su propia 

                                                           
32 Althusser, L.: La revolución teórica de Marx, Ciudad de México, Siglo XXI Editores, 1968, p. 83. 
33 Althusser, L. y Balibar, É.: Para leer El Capital, Ciudad de México, Siglo XXI Editores, 1969, p. 

202. 
34 Steimberg, R.: El concepto althusseriano de sobredeterminación: un camino real en la 

problemática estructuralista, Los Polvorines, Universidad Nacional de General Sarmiento, Instituto del 
Desarrollo Económico y Social [Tesis de Maestría], 2014. 

35 Althusser, L: op. cit. 
36 Ibíd., p. 81. 
37 Steimberg, R.: “Hacia un estructuralismo Spinozista”, en Cuadernos de la Facultad de 

Humanidades y Ciencias Sociales, N. 15(53), 2018, p. 94. 

175



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

“esencia”, ninguna de ellas puede definir su propia especificidad sino por medio de su 

relación-articulación con las demás. 

Ahora bien, en el modo de producción capitalista, la estructura económica 

determina el desarrollo de las demás instancias. Pero esto no sucede en un proceso de 

esencia a fenómeno al estilo de Hegel, sino bajo la forma de una causalidad inmanente 

en el sentido spinozista del término: la estructura económica está presente en sus 

efectos —superestructura—, no como una causa exterior a ellos, sino de manera 

inmanente,38 ya que sólo alcanza su carácter determinante en la medida en que 

también está determinada por aquello que determina, ni antes ni desde fuera de esta 

relación de mutua determinación.39 Por lo tanto, dado que la base económica adquiere 

su especificidad de principio determinante en su relación con la superestructura, esta 

última no puede ser su mera expresión fenoménica ni su puro efecto, sino al mismo 

tiempo su condición de existencia.40 El hecho de que la base y la superestructura 

encuentran su especificidad sólo en y a través de su relación es lo que Althusser 

denomina “sobredeterminación”.  

La propuesta de Poulantzas, en línea con Althusser, sostiene que las formas de la 

superestructura no son el “simple producto de lo económico-sujeto, sino, en su propia 

especificidad, las condiciones de existencia vigentes de lo económico”.41 Por ello, la 

especificidad y eficacia propias del derecho dependen, no de una naturaleza abstracta 

o de su función con respecto al todo, sino de su ubicación dentro de las relaciones 

complejas de una totalidad social que sólo en última instancia está determinada por lo 

económico. Desde esta perspectiva, la única manera de analizar científicamente el 

derecho es al localizarlo como nivel particular dentro de una combinación específica 

de articulaciones y relaciones entre diversos niveles que constituyen un modo de 

producción “puro” o una formación social históricamente determinada.42  

                                                           
38 Althusser, L. y Balibar, É.: op. cit., p. 204. 
39 Steimberg, R.: op. cit. 
40 Althusser, L.: op. cit., p. 170. 
41 Poulantzas, N.: op. cit. 
42 Ibíd., pp. 143-145. Poulantzas distingue entre el concepto de modo de producción y el de formación 

social de la siguiente manera: 

el “modo de producción” constituye un concepto que exige un examen “teórico” de la combinación 
“pura” de los niveles y del sistema de las formas. Una formación social históricamente 
determinada, en la realidad “histórica” y en tanto que forma de individualidad histórica, presenta 
una combinación particular de varios modos de producción teóricamente establecidos en su 
“pureza”. Esta formación social presenta una unidad compleja con dominante, en la medida en 
que, entre los diversos modos de producción que la componen, un modo particular detenta el 
papel dominante (ibíd., p. 145). 

De hecho, Poulantzas señala que en una formación social histórica, donde coexisten distintos modos 
de producción “puros”, también coexisten “varios” derechos teóricamente definidos. Sin embargo, por 
regla general prevalece el derecho asociado al modo de producción dominante en dicha formación (ibíd., 
p. 146).  

176



Ocampo, Campos y Chacón 

 

De esta manera, en términos concretos, Poulantzas considera que la relación entre 

la economía y el derecho opera entre dos estructuras que forman parte de una misma 

unidad compleja pero que poseen especificidades propias. Donde lo económico y la 

estructura global del todo social establecen ciertos límites sobre lo que el derecho 

puede ser, pero dentro de estos límites, “se ordenan toda una serie de variaciones de 

lo jurídico debidas a su sistematicidad propia”.43 De hecho, consideramos que en esto 

consiste la propuesta poulantziana sobre la autonomía relativa del derecho: lo jurídico 

opera de acuerdo con una sistematicidad propia dentro de los límites impuestos por 

lo económico y la estructura global del todo social. No obstante, esta relación de 

límites y variaciones no es unilateral, sino sobredeterminada: el derecho también sirve 

para determinar los límites de lo económico en el interior de una estructura global. Por 

consiguiente, el derecho moderno también es la condición de existencia de lo 

económico en la sociedad capitalista.44 Por último, la autonomía relativa del derecho 

requiere de un método “dialéctico” de lo interno-externo para estudiarlo. Es decir, 

comprender que toda norma, conjunto, jerarquía o institución estatizada se encuentra 

a la vez en relación genética externa con la base económica y en relación normativa 

interna con el conjunto del sistema jurídico.45 

Consideramos que esta posición también presenta una serie de problemas. En 

primer lugar, esta perspectiva, al igual que la primera, concibe la relación entre 

economía y derecho como una de exterioridad recíproca. La concepción poulantziana 

de la relación entre la base económica y la superestructura jurídica como una relación 

genética externa es, en efecto, resultado directo de su adhesión a la noción 

althusseriana de totalidad: un rechazo absoluto a entender las diferentes instancias de 

la superestructura como “formas desarrolladas” de las relaciones sociales de 

producción, para en cambio asumir su “densidad” o “peso específico”.46 Esto implica, 

en los hechos, una negación total de la inmanencia, por más que se afirme lo contrario. 

Como consecuencia de esta exterioridad, la relación cualitativa entre la base 

económica y la superestructura jurídica queda reducida a una cuestión de grados, es 

decir, a una relación puramente cuantitativa: en el estudio externo del derecho sus 

diferentes niveles son explicados en función de su “proximidad” a la base.47  

Sin embargo, la objeción más grave es que esta misma exterioridad conduce a 

contradicciones insalvables. El concepto de “autonomía relativa”, planteado por 

                                                           
43 Ibíd., p. 157. 
44 Ídem.  
45 Jessop, B.: “Poulantza’s Changing Views on Law and the State”, en O’Connel, P. y Özsu, U. (ed.): 

Research Handbook on Law and Marxism, Cheltenham, Edward Elgar Publishing, 2021; Poulantzas, 
N.: op. cit., p. 34.  

46 Cosic, N.: “¿E.P. Thompson althusseriano? Elementos para radicalizar la tesis Sewell en torno a 
las contradicciones entre teoría y práctica historiográfica en la obra del historiador británico”, en 
Historia y grafía, N. 60, 2023. 

47 Poulantzas, N.: op. cit., p. 32. 

177



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

Althusser como respuesta al supuesto reduccionismo de la inmanencia hegeliana y por 

Poulantzas en su rechazo al supuesto economicismo de la teoría soviética del derecho, 

se revela finalmente como una contradicción en los términos: no logra explicar de 

manera coherente cómo algo puede regir su propio movimiento y, a la vez, estar regido 

por su vínculo con otros.48 Además, el concepto de sobredeterminación tampoco logra 

resolver la siguiente cuestión: si todo determina todo, ¿cómo podemos establecer por 

dónde empezar la investigación científica de la totalidad social? Si todo determina 

todo, nada determina nada. En conclusión, no tenemos forma de avanzar en el 

conocimiento respecto a la relación concreta entre la economía y el derecho.  

c) La posición de la totalidad abstracta históricamente determinada 

Una tercera perspectiva desde la cual la crítica marxista del derecho ha abordado la 

relación entre la base económica y la superestructura jurídica consiste en comprender 

tanto al derecho como a la economía como formas o momentos de una totalidad social 

históricamente específica. Esta línea de pensamiento fue inaugurada por el jurista 

soviético Evgeny Pashukanis en su obra Teoría general del derecho y marxismo, y ha 

sido retomada por diversos pensadores contemporáneos del derecho.  

Pashukanis parte de rechazar la idea de derivar las relaciones jurídicas de la 

existencia previa de un orden normativo —à la Kelsen—,49 pues esto implicaría asumir 

que la superestructura jurídica es un producto de la superestructura política. Por el 

contrario, argumenta que la relación jurídica precede tanto lógica como realmente a la 

norma, ya que no está engendrada por el poder del Estado, sino por las relaciones 

materiales de producción. La forma jurídica, entonces, no expresa ni la voluntad estatal 

ni la dinámica autónoma de un sistema cerrado de normas, sino una relación social sui 

generis: el intercambio de mercancías, o más precisamente, la relación entre 

poseedores de mercancías.50  

De lo anterior se desprende que la relación jurídica es, en esencia, una relación 

directa entre poseedores de mercancías, esto es, entre sujetos. Por ello, según 

Pashukanis, el sujeto jurídico constituye la forma más simple del derecho y, como 

veremos enseguida, la mediación fundamental entre la forma mercantil y la forma 

jurídica. El núcleo de su argumento consiste en establecer una correlación entre el 

intercambio de mercancías y la transformación de individuos concretos en abstractos 

sujetos jurídicos.51 Con base en el capítulo segundo de El capital, sostiene que la 

realización del valor de las mercancías en el proceso de intercambio presupone “un 

                                                           
48 Iñigo Carrera, J.: op. cit. p. 11.  
49 Para una discusión sobre el antinormativismo en Pashukanis, ver Kelsen, H.: “The Communist…”, 

pp. 89-93 y Cerroni, U.: Marx y el derecho moderno, Ciudad de México, Editorial Grijalbo, 1975, p. 180.  
50 Pashukanis, E.: op. cit., cap. 3. 
51 Arthur, C.: “Towards a Materialist Theory of Law”, en Critique. Journal of Socialist Theory, N. 7, 

1977. 

178



Ocampo, Campos y Chacón 

 

acto consciente de voluntad por parte de los poseedores de mercancías”,52 esto es, exige 

la transformación de los poseedores de mercancías en sujetos jurídicos. De esta 

manera, en el proceso de intercambio, “al mismo tiempo que el producto del trabajo 

adquiere la propiedad de mercancía y se hace portador de valor, el hombre adquiere la 

propiedad de sujeto jurídico y se hace portador de un derecho”.53 

Esto implica una homología entre cómo la forma mercancía "reemplaza" el valor de 

uso y el trabajo concreto por las abstracciones de valor y trabajo abstracto, y cómo la 

forma jurídica "reemplaza" la diversidad de necesidades e intereses por las 

abstracciones de "voluntad" y "derechos", transformando al individuo socialmente 

diferenciado en la abstracción del sujeto jurídico.54 Como resultado, el fetichismo 

jurídico complementa al fetichismo de la mercancía.55 Por ello, en esta sociedad, el 

nexo social existe simultáneamente bajo dos formas contradictorias: la abstracta 

equivalencia del valor de las mercancías, y la capacidad de las personas de ser un 

abstracto sujeto de derechos.56 De manera que 

en un determinado estadio de desarrollo, pues, las relaciones humanas en el proceso de 

producción asumen una forma doble y enigmática. Por una parte operan como relaciones 

entre cosas-mercancías; por otra, al contrario, como relaciones de voluntad de entes 

recíprocamente libres e independientes: los sujetos jurídicos. Al lado de la propiedad 

mística del valor aparece algo no menos enigmático: el derecho. Al mismo tiempo una 

única y unitaria relación asume dos fundamentales aspectos abstractos: un aspecto 

económico y un aspecto jurídico.57 

En términos generales, para esta tercera perspectiva, la relación entre la economía 

y el derecho está determinada porque ambas son formas necesarias que adopta la 

relación social capitalista; es decir, son formas concretas o modos de existencia de un 

mismo contenido social. La misma relación social que convierte los productos del 

trabajo humano en portadores de valor también transforma a los productores en 

portadores de derechos. A diferencia de la totalidad athusseriana, que, como vimos, le 

atribuye un “peso específico” a cada instancia, esta perspectiva considera a esta “única 

y unitaria” relación social capitalista como una totalidad en la que la forma económica 

y la forma jurídica son sus modos de existencia o momentos internos.58 

                                                           
52 Pashukanis, E.: op. cit., p. 95. 
53 Ibíd., p. 96. 
54 Balbus, I. D.: “Commodity Form and Legal Form: An Essay on the “Relative Autonomy” of the 

Law”, en Law & Society Review, N. 11(3), 1977, pp. 576-577; Miéville, C.: Between Equal Rights. A 
Marxist Theory of International Law, Leiden-Boston, Brill, 2006. 

55 Pashukanis, E.: op. cit. 
56 Arthur, C.: op. cit. 
57 Pashukanis, E.: op. cit., p. 99. 
58 Holdren, N. y Hunter, R.: “No Bases, No Superestructures: Against Legal Economism”, en Legal 

Form. A Forum for Marxist Analysis and Critique, 2020, disponible en: 
https://legalform.blog/2020/01/15/no-bases-no-superstructures-against-legal-economism-nate-

179

https://legalform.blog/2020/01/15/no-bases-no-superstructures-against-legal-economism-nate-holdren-and-rob-hunter/


Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

Llegados a este punto, podemos avanzar nuevamente en una serie de 

consideraciones críticas. En primer lugar, cabe preguntarnos: ¿cuál es la cualidad 

específica de esa relación social que, al mismo tiempo que transforma los productos 

del trabajo en mercancías, convierte a los productores en sujetos jurídicos? ¿Y con qué 

criterio se distinguen las relaciones sociales de producción, por un lado, de las 

relaciones propiamente económicas, por el otro? En la respuesta a estas preguntas 

reside, a nuestro entender, la comprensión de que las relaciones sociales de 

producción no constituyen un contenido social abstracto y “anterior” que, 

simultáneamente, adopta una forma económica y una forma jurídica;59 por el 

contrario, como demostraremos más adelante, siguiendo al propio Marx, las 

relaciones sociales de producción son ellas misma la forma económica, y la forma 

jurídica no es otra cosa que un momento de la relación económica en 

automovimiento. En consecuencia, desde esta tercera perspectiva, la relación social 

capitalista aparece como una totalidad cuyos momentos, aunque “internos” a ella, 

existen unos junto a otros sin poder demostrar por sí mismos el vínculo que los unifica. 

Tiene que ser la “totalidad”, concebida como algo ajeno al propio movimiento de sus 

formas de existencia, la que les confiere unidad: una totalidad abstracta. 

De este modo, a pesar del esfuerzo de esta perspectiva por reconocer el carácter 

“único y unitario” de la relación social capitalista, consideramos que no logra captar 

plenamente que dicha relación está constituida como una unidad determinada. Esa 

imposibilidad de captar la relación social capitalista en su determinación de unidad 

inmanente entre contenido y forma acerca esta perspectiva, aunque más sofisticada, a 

las dos posiciones previamente examinadas.  

                                                           
holdren-and-rob-hunter/ ; Rocca, F.: “Pashukanis. La crítica de la forma jurídica en los debates político-
legales de la Revolución Rusa”, en Archivos, N. 6, 2017, p. 107. 

59 Ver: Pashukanis, E.: op. cit.; Fine, B.: Investigaciones políticas. Hegel, Marx, Arendt, Madrid, 
Ediciones Metales Pesados, 2010. La consecuencia lógica de esta forma de pensar la totalidad capitalista 
es el rechazo del modelo base-superestructura de Marx (Cerroni, U.: Introducción a la ciencia de la 
sociedad, Ciudad de México, Editorial Grijalbo, 1977, p. 81; Holdren, N. y Hunter, R.: op. cit.), o bien 
una confusión respecto al lugar que ocupa el derecho en dicho modelo (Miéville, C.: op. cit., pp. 88-91). 
En general, es posible encontrar esta misma concepción abstracta de la totalidad, además de en Robert 
Fine —ya citado en el cuerpo del texto—, en toda la tradición del Marxismo Abierto y otras corrientes 
contemporáneas. En ese sentido, Pashukanis puede considerarse un precursor de todas ellas en cuanto 
al rechazo del modelo base-superestructura. A modo de ejemplo, en la obra de Simon Clarke, “las 
relaciones sociales de producción aparecen en formas económicas, políticas e ideológicas específicas, y 
su determinación como momentos de las ‘relaciones de producción en su totalidad’ solo puede darse a 
través de su subsunción histórica bajo la relación de producción dominante […]” (Clarke, S.: 
“Althusserian Marxism”, en Clarke, S. et. al. (ed.): One-Dimensional Marxism: Althusser and the 
Politics of Culture, Londres, Allison & Busby, 1980, p. 20, traducción propia). Es decir, las relaciones 
sociales de producción otra vez se representan como un contenido social abstracto que, en su desarrollo 
como totalidad histórica, va subsumiendo diversas formas sociales. No obstante, estas formas no 
demuestran guardar entre sí vínculo determinado alguno más allá de su condición de ser momentos 
internos de esa “totalidad”. 

180

https://legalform.blog/2020/01/15/no-bases-no-superstructures-against-legal-economism-nate-holdren-and-rob-hunter/


Ocampo, Campos y Chacón 

 

Así, en la obra de Pashukanis, nos enfrentamos una vez más a una relación de 

exterioridad recíproca entre las relaciones económicas y jurídicas.60 La relación social 

capitalista adopta, por un lado, una forma económica y, por el otro, una forma jurídica; 

sin embargo, ambas son presentadas como formas autosubsistentes que, en el mejor 

de los casos, mantienen una relación de “homología” entre sí. Como último recurso 

para evitar esta exterioridad, por tanto, Pashukanis apela a la idea de que tales formas 

“están estrechamente unidas del modo más estricto y se condicionan recíprocamente”, 

es decir, a una idea casi indistinguible a la de la sobredeterminación althusseriana.61 

2. La Crítica Práctica y su intento por superar la totalidad abstracta 

Todas las posiciones revisadas hasta aquí, de una u otra manera, mantienen la 

exterioridad recíproca entre las relaciones económicas y jurídicas, y como resultado de 

ello, recurren a la confusa relación de “mutua determinación”. Asimismo, en última 

instancia, comparten una concepción de la totalidad en la que sus partes —ya sean 

subsistemas funcionales, niveles relativamente autónomos o momentos internos— 

aparecen sin una necesidad propia de vinculación entre sí. En consecuencia, la unidad 

de la totalidad es pensada como algo que se les impone desde fuera y a partir del 

arbitrio interpretativo del sujeto cognoscente. Desde nuestra perspectiva, la única 

forma de abordar adecuadamente el vínculo cualitativo entre las relaciones 

económicas y jurídicas consiste en trascender esta exterioridad aparente y, con ello, 

superar la concepción abstracta de totalidad, reconociendo la necesidad de estas 

relaciones en su propio automovimiento. 

Con este objetivo en mente, en este apartado buscamos reconstruir el 

posicionamiento del CICP que, a nuestro entender, constituye un intento más osado 

por realizar dicha tarea. Dado el mayor nivel de sofisticación y alcance de sus 

desarrollos en torno a esta problemática, la exposición de su propuesta será 

relativamente más extensa. 

Por empezar, para la Crítica Práctica, tal como para Marx, la determinación esencial 

de todo proceso propiamente humano de producción y reproducción social no es otra 

cosa que la forma en que se organiza el trabajo total de la sociedad. En cualquier 

sociedad, independientemente de su forma histórica, 

                                                           
60 Cristeche, M.: “Capital, derecho y economía. De la teoría marxista del derecho de Pashukanis a El 

Capital de Marx”, en Astrolabio, N. 20, 2018; Villena, C.: “El capital y el derecho: algunas reflexiones 
sobre la teoría de Pashukanis”, ponencia presentada en A 150 años de El Capital. Su vigencia para 
conocer y transformar el mundo, Buenos Aires, 2017; Acumulación de capital, transición energética y 
criminalidad ecológica. Fundamentos de la responsabilidad penal de las personas jurídicas ante la 
contaminación ambiental por el derrame de hidrocarburos en Argentina, Universidad de Buenos Aires 
[Tesis de Maestría], 2022. 

61 Pashukanis, E.: op. cit., p. 96 

181



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

esta organización consiste en asignarle a cada uno de los miembros […] el trabajo 

concreto útil que tiene a su cargo realizar en su condición de órgano individual del 

proceso de trabajo social, o sea, la forma concreta útil en que va a aplicar su cuota 

individual de trabajo social.62 

Asimismo, la forma en que se organiza la producción determina cómo se distribuyen 

los productos del trabajo social entre los individuos, definiendo así qué y cuánto 

consumirá cada uno. De este modo, la manera específica en que se articulan la 

capacidad total de trabajo y la correspondiente capacidad de consumo constituyen las 

relaciones sociales de producción de cada sociedad. Según Juan Iñigo Carrera (JIC), 

mientras que en las sociedades precapitalistas el trabajo se organizaba mediante 

relaciones directamente sociales —o, dicho de otro modo, “las relaciones de 

interdependencia personal y subordinación se manifestaban como atributos 

inherentes, por naturaleza, a las personas involucradas”63—, la especificidad histórica 

del modo de producción capitalista radica en que los procesos de trabajo individuales 

se realizan de manera privada e independiente respecto del resto de los trabajos que 

conforman la totalidad del metabolismo social.64 En esta sociedad, nadie puede 

imponerle al productor individual qué, cómo, cuándo y cuánto producir al momento 

mismo de lanzar su gasto productivo de energía física. No obstante, esta modalidad 

específica de organizar el trabajo implica que los individuos no tienen otro vínculo 

entre sí más que el que establecen indirectamente a través del intercambio de los 

productos de su trabajo, es decir, mediante el intercambio de mercancías. Por ello, la 

mercancía no es simplemente un objeto de consumo o una relación abstractamente 

económica, sino una relación social. 

Desde la perspectiva de la Crítica Práctica, entonces, el intercambio de mercancías 

resuelve la asignación del trabajo social en sus diferentes formas concretas útiles, 

certificando a posteriori —en la circulación— si los procesos de trabajo individuales, 

en el momento en que fueron realizados de manera privada, eran necesarios para el 

proceso de vida social o, por el contrario, constituían un desperdicio de energía 

humana.65 En otras palabras, los productores privados enajenan como un atributo 

objetivo del producto de su trabajo —la mercancía— el poder de organizar el vínculo de 

sus trabajos privados con el proceso de vida social, es decir, le atribuyen objetivamente 

la facultad de regular la división social de sus trabajos individuales. En síntesis, la 

forma concreta más simple que asume la relación social general en el modo de 

producción capitalista queda determinada como una relación económica, esto es, 

como una “relación indirecta entre las personas establecida a través del cambio de 

                                                           
62 Iñigo Carrera, J.: Conocer el capital hoy. Usar críticamente El Capital, Buenos Aires, Imago 

Mundi, 2021, p. 41. 
63 Ibíd., p. 43. 
64 Ídem. 
65 Ibíd., p. 46.  

182



Ocampo, Campos y Chacón 

 

mercancías y la competencia entre éstas por la realización de su valor en la 

circulación”.66 

Ahora bien, la mercancía no es sólo la forma objetiva de los productos del trabajo, 

sino también la forma de conciencia necesaria a través de la cual el productor privado 

organiza su participación individual en el proceso de metabolismo social capitalista.67 

Aclaremos esto: en la medida en que la organización del trabajo social reviste un 

carácter privado e independiente, el productor de mercancías, según la Crítica Práctica, 

ejerce un “control pleno” sobre el carácter individual de su actividad productiva, lo que 

determina su conciencia como una conciencia libre, al no estar sujeta a la voluntad de 

otros (esto es, a vínculos de dependencia personal). No obstante, precisamente por la 

forma atomizada en que se organiza el trabajo social, el productor no puede controlar 

conscientemente su participación individual en el proceso general de producción y 

consumo sociales. Así, al controlar plenamente el carácter individual de su trabajo, 

pero no su carácter social, la conciencia libre del productor de mercancías queda 

determinada como la forma concreta en que se realiza su enajenación en el producto 

de su trabajo, esto es, en la mercancía.68 Por lo tanto, para reproducir su existencia, el 

productor de mercancías debe, primero, subordinar su conciencia libre a la producción 

de mercancías y, luego, personificarla en el proceso de intercambio, es decir, en el 

mercado.69 Recién en este punto el productor puede saber si realizó un trabajo 

socialmente útil, o no. La conciencia libre de los individuos, en este modo de 

producción, demuestra de esta manera ser la forma concreta de su conciencia 

enajenada. 

En concordancia con lo señalado por Marx en el capítulo segundo del tomo I de El 

Capital, el CICP sostiene que la mercancía, a pesar de ser nuestra conciencia objetivada 

—o precisamente por ello—, no deja de ser un objeto inanimado, o sea, que no puede ir 

por sí sola al mercado. Para intercambiarse, necesita ser personificada por su 

poseedor. En consecuencia, el intercambio —relación indirecta entre las personas 

mediada por la mercancía— necesita realizarse bajo la forma concreta de una relación 

directa, consciente y voluntaria, que establecen entre sí los productores como 

personificaciones de sus respectivas mercancías. Desde esta perspectiva, la forma 

jurídica, en su modalidad más simple, es precisamente esa relación directa, consciente 

y voluntaria, entre los poseedores de mercancías como personificaciones de éstas, 

mediante la cual se realiza la relación económica del intercambio. Por ello mismo, la 

                                                           
66 Iñigo Carrera, J.: “Acerca del carácter…”, p. 13, énfasis propios.  
67 Fitzsimons, A.: “Qué es el “fetichismo” de la mercancía? Un análisis textual de la sección cuarta del 

capítulo primero de El Capital de Marx” en Revista de Economía Crítica, N. 21, 2016; Iñigo Carrera, J.: 
Conocer el capital hoy…; Starosta, G.: Marx’s Capital, Method and Revolutionary Subjectivity, Leiden-
Boston, Brill, 2015. 

68 Iñigo Carrera, J.: “Acerca del carácter…”, p. 13; Conocer el capital hoy…, pp. 56-61. 
69 Ibíd., p. 60.  

183



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

conciencia libre —nuevamente, como forma concreta de la conciencia enajenada— 

constituye la expresión más simple o general de la subjetividad humana en la sociedad 

capitalista. Por consiguiente, el sujeto jurídico no es sino una forma concreta de esta 

conciencia o, en otros términos, su expresión jurídica.70 

En síntesis, para la Crítica Práctica, la relación social capitalista, en cuanto totalidad 

históricamente específica o, utilizando sus propios términos, en cuanto unidad 

indisoluble, se presenta tanto bajo formas económicas —relaciones indirectas entre 

personas mediadas por las mercancías— como bajo formas jurídicas —relaciones 

directas entre personificaciones en la circulación. Sin embargo, a diferencia de las 

posiciones revisadas anteriormente, y como se desprende de lo expuesto, el CICP 

sostiene que dichas formas de existencia de la relación social capitalista no son 

exteriores entre sí, sino que guardan una relación de contenido y forma: las formas 

económicas de la relación social capitalista se realizan, y por lo tanto existen, en y a 

través de las formas jurídicas, políticas e ideológicas de esa misma relación social.71 En 

cuanto pretende dar cuenta de tal unidad, JIC, desde el punto de vista de las 

determinaciones generales del simple intercambio de mercancías, sintetiza claramente 

esta perspectiva: 

Distinguimos entonces, en la unidad indisoluble de esta relación social, un contenido, 

las relaciones indirectas entre las personas mediadas por las mercancías —que 

determinan la conciencia— y la forma necesaria de realizarse la misma a través de las 

relaciones directas entre las personificaciones en la circulación —donde éstas se 

presentan ejerciendo un dominio consciente sólo en apariencia libre sobre las 

mercancías—. Sintetizamos la unidad de la relación social en el modo de producción 

capitalista dando el nombre de relaciones económicas a dicha relación social en tanto 

presenta la forma de una relación entre mercancías y de relaciones jurídicas a la misma 

relación social en tanto presenta la forma de una relación entre personificaciones […]. 

Esta es la unidad concreta más simple de la relación social general con que las personas 

organizan su proceso de metabolismo social bajo el modo de producción capitalista.72 

Esta formulación constituye el intento de la Crítica Práctica por superar la totalidad 

abstracta de las posturas anteriores y, precisamente por ello, es lo que la distingue y le 

otorga, a nuestro entender, mayor potencia. 

3. Crítica de la “unidad indisoluble”. Elementos para una reproducción del 

fenómeno de la forma jurídica 

                                                           
70 Starosta, G.: op. cit., p. 170. 
71 Starosta, G.: “Capital as “Automatic Subject” and the Class Struggle. On the Form-Determinatios 

of Working-Class Political Action in the Critique of Political Economy”, en Ethics & Politics, N. XXVII 
(2), 2025, p. 206; Starosta, G. y Charnock, G.: “Towards a “Unified Field Theory” of Uneven 
Development: Human Productive Subjectivity, Capital and the International”, en Global Society, N. 
32(3), 2018, p. 12.  

72 Iñigo Carrera, J.: “Acerca del carácter…”, p. 14, énfasis propios. 

184



Ocampo, Campos y Chacón 

 

Definitivamente, los desarrollos del CICP constituyen un avance innegable respecto 

de las formulaciones marxistas analizadas a lo largo de este trabajo. Podríamos 

afirmar, incluso, que con ellos se habría repuesto el vínculo inmanente entre la relación 

económica y la superestructura jurídica ya descubierto por Marx, quien en el Prólogo 

a la Contribución plantea que las “relaciones de propiedad” no son sino “expresión 

jurídica” de las “relaciones de producción existentes”, relaciones cuya totalidad 

“constituye la estructura económica de la sociedad”.73 Así, la exterioridad con que 

tradicionalmente el marxismo ha concebido el fundamento de la forma jurídica en el 

modo de producción capitalista se vería superada por el CICP en cuanto se sostiene que 

dicha forma no se sustenta en una relación mecánico-funcional ni en una relación de 

sobredeterminación,74 sino en un continuum en el que “no hay relación económica que 

no tenga por forma de realizarse una relación jurídica, ni una relación jurídica que no 

tenga por contenido una relación económica”.75 De ese modo, la Crítica Práctica 

reorienta el camino hacia la posibilidad de reconocer las determinaciones del 

metabolismo social humano a través de la inmanencia radical que implica el método 

dialéctico. 

Sin embargo, si profundizamos sobre los planteos del CICP, podemos ver que aquel 

continuum con el que parecían enfrentarse a la forma jurídica aparece diluido en su 

noción de “unidad indisoluble”. Por empezar, cabe destacar una diferencia no 

explicitada por la Crítica Práctica respecto del propio Marx: en la obra del padre 

fundador de la crítica de la economía política no se distingue en ningún momento la 

relación social de producción respecto de la relación económica. Ambos términos 

designan exactamente la misma cualidad. A su vez, el sentido conferido a la “unidad 

indisoluble” —esto es, si se trata de un término técnico o de una metáfora— tampoco 

ha sido explicitado formalmente por los camaradas del CICP allí donde aparece.76 De 

ese modo, al pretender caracterizar dicha relación sin dar cuenta de la adjetivación 

                                                           
73 Marx, K.: Contribución a la crítica de la economía política, México D.F., Siglo XXI Editores, 1980, 

pp. 4-5. 
74 Iñigo Carrera, J.: op. cit., pp. 10-11. 
75 Iñigo Carrera, J.: op. cit., p. 14. 
76 La categoría de “unidad indisoluble” y sus variaciones (como “integridad indisoluble” o “desarrollo 

indisolublemente unitario”) las hallamos, entre otros, en: Caligaris, G.: “Revisitando el debate 
Miliband–Poulantzas: ¿cómo conocer al Estado capitalista?” en Athenea Digital, N. 18(2), 2018, p. 19; 
Iñigo Carrera, J.: El conocimiento dialéctico. La regulación de la acción en su forma de reproducción 
de la propia necesidad por el pensamiento, Buenos Aires, Centro para la Investigación como Crítica 
Práctica, 1992, pp. 24 y 41; “Acerca del carácter…”, p. 14; “El capital: determinación económica y 
subjetividad política” en Crítica Jurídica. Revista Latinoamericana de Política, Filosofía y Derecho, N. 
34, 2012, pp. 64 y 65; El capital: razón histórica, sujeto revolucionario y conciencia, Buenos Aires, 
Imago Mundi, 2013, pp. 206 y 266; Starosta, G.: Marx´s Capital, Method…, pp. 92, 121 y 149; “El 
significado del fetichismo de la mercancía en la secuencia “dialéctico-sistemática” en El Capital”, en 
Martínez, O.: Karl Marx desde América Latina: dialéctica, política y teoría del valor, Lima, Editorial 
Ande, 2019, p. 42; “Labour” en Skeggs, B., Farris, S., Toscano, A. y Bromberg, S. (ed.): Sage Handbook 
of Marxism, London, SAGE Publications Ltd, 2022, pp. 127 y 130; Starosta, G. y Caligaris, G.: Trabajo, 
valor y capital. De la crítica marxiana de la economía política al capitalismo contemporáneo, Bernal, 
Universidad Nacional de Quilmes, 2017, pp. 71 y 294.  

185



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

utilizada para tales fines, la Crítica Práctica no hace sino asimilar acríticamente su 

acepción común: lo indisoluble remite a la composición o mezcla química, producto 

de la integración recíproca de elementos. Por ejemplo, decimos que el aceite es 

“indisoluble” en agua, en tanto sus componentes no se separan al entrar en contacto 

con ella. Pero es más que evidente que el CICP no pretende afirmar que la relación 

entre forma económica y forma jurídica es un “compuesto de elementos”, lo que 

implicaría volver a caer sobre la concepción marxista de dichas formas como simples 

afirmaciones externas. Sin embargo, el hecho mismo de utilizar esta terminología para 

intentar dar cuenta de la inmanencia de la relación social capitalista, no sólo nos exige 

problematizar dicha noción como tal, sino responder por la necesidad de su utilización 

en los mismos desarrollos de la Crítica Práctica. 

Si volvemos sobre nuestra reproducción de las tesis del CICP, pero ahora con este 

último interrogante entre manos, podemos detectar que la relación social capitalista es 

presentada por los camaradas como un contenido que se manifiesta bajo dos formas 

distinguibles entre sí: bajo su aparición formal como “relación indirecta entre 

mercancías” —o relación económica— y, a su vez, bajo su aparición formal como 

“relación directa entre personificaciones en la circulación” —o relación jurídica. Ahora 

bien, tal como señalamos en el apartado anterior, ambas aparecen bajo un vínculo en 

que la primera (la relación económica) resulta ser el contenido que determina a la 

segunda (la relación jurídica) como forma suya. Aquí, el corazón del asunto radica en 

que la economía aparece “afirmándose en su realización al negarse” en la forma 

jurídica; dicho de otro modo, esta última aparece como el simple afirmarse mediante 

la propia negación de la primera.77 En términos de JIC: “cuando la primera [el 

contenido] realiza su término cualitativo lo hace deviniendo la segunda [su forma 

concreta]”78. De este modo, queda claro que para la Crítica Práctica la relación jurídica 

y la relación económica son formas cualitativamente distinguibles y, como veremos 

inmediatamente, paralelas entre sí. En este punto, ambas quedan configuradas como 

expresiones de una misma determinación —a saber, el trabajo privado e 

independiente—, explicitándose con ello los dos “elementos” que integran aquella 

“unidad indisoluble”. 

Desde nuestra perspectiva, aquel aparente continuum entre relación económica y 

forma jurídica presentado por el CICP constituye, en realidad, la escisión 

representacional de la unidad entre un contenido (la relación social de producción o, 

simplemente, la relación económica) y una forma sustancial79 suya, esto es, una forma 

                                                           
77 Iñigo Carrera, J.: op. cit., pp. 279-280.  
78 Iñigo Carrera, J.: “Acerca del carácter…”, p. 10. 
79 Para comenzar a profundizar en el problema de la relación de sustancialidad como modalidad de 

la determinación virtualmente ignorada por el CICP, ver: Cosic, N. y Vivanco, A.: “La obra de Karl Marx 
como base para la superación de la lógica dialéctica. Apuntes críticos sobre las bases metodológicas del 

186



Ocampo, Campos y Chacón 

 

de su automovimiento que, por ello mismo, no implica haber llegado a su “término 

cualitativo” sino precisamente la continuidad de su propio despliegue. Dicho de otra 

manera, el concepto de unidad indisoluble oculta el hecho de que la superestructura 

jurídica es la manifestación de una misma cualidad en desarrollo: la relación 

económica, esto es, la organización del trabajo. Por el contrario, al concebir a la forma 

jurídica como negación de la relación económica, lo implícito de esta formulación es 

que aquella constituye una cualidad distinta de ésta y co-existente con ella. En 

términos directos: el CICP no está afirmando que la relación económica se haya 

“superado” a sí misma, con lo cual es evidente que se sigue reproduciendo “al lado” de 

la relación jurídica. Así, la Crítica Práctica —de modo similar a Pashukanis en este 

punto— presenta implícitamente la unidad de la relación social capitalista como una 

totalidad compuesta por la suma de “relaciones económicas” y “relaciones jurídicas”.80 

En este sentido, su intento de superar la totalidad abstracta vuelve sobre sus pies, y la 

“relación social” aparece, por tanto, operando como un concepto que unifica sus 

“componentes”, dotándolos con ello de movimiento, esto es, poniéndolos 

exteriormente en relación. 

Ahora bien, esto nos empuja a revisar con mayor detenimiento cómo el CICP está 

observando tales “elementos”. Como hemos visto, JIC señala que la relación económica 

no es sino la forma concreta que asume la relación social de producción allí cuando las 

personas no pueden relacionarse directamente entre sí y, por tanto, las mercancías 

tienen que mediar su vínculo social.81 Por su parte, las relaciones jurídicas serían 

aquellas que, ubicadas en el plano de la circulación, entablan las personificaciones de 

las mercancías para relacionarse directamente entre sí.82 Estas formulaciones nos 

plantean una serie de problemáticas abiertas en la Crítica Práctica que, sin duda, hacen 

al fundamento de cómo entienden este vínculo entre economía y derecho. En primer 

lugar, de esto se desprende que, para el CICP, es en el “ámbito de la circulación” donde 

“los sujetos devienen personificaciones de mercancías: seres a quienes su vínculo 

                                                           
CICP”, en Síntesis, N.1, 2025, p. 44 y GEMH: “El materialismo histórico como crítica del fetichismo de 
la mercancía”, en Síntesis, N. 1, 2025, pp. 101 y 109. 

80 Esta representación da cuenta del profundo punto de contacto entre el CICP y la Nueva Dialéctica. 
En palabras de Chris Arthur: 

La vida social en la presente época tiene dos aspectos distintivos y complementarios: por un lado, 
las relaciones humanas son mediadas por el nexo del dinero en todas sus formas, el precio de 
mercado, la tasa de interés, el costo crediticio, etc., en síntesis, todas aquellas relaciones en donde 
las personas son relacionadas en términos de cosas; por otro lado, tenemos las relaciones donde 
el hombre es definido sólo por contrastarse con respecto a una cosa –lo que quiere decir, allí 
donde es un sujeto–, o las relaciones jurídicas (sobre todo la propiedad) (Arthur, C.: op. cit., pp. 
36-37, traducción propia).  

Esto no es sino otra expresión de que JIC y el CICP no logran superar los límites de la problemática 
neodialéctica, tal como se ha argumentado en otros artículos del presente número (GEMH: op. cit., pp. 
85, 88 y 101 y Cosic, N. y Vivanco, A.: op. cit.). 

81 Iñigo Carrera, J.: El capital…, p. 265. 
82 Ídem.  

187



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

social los convierte en independientes mutuamente y que a la vez se les impone como 

una cosa exterior que los domina”83, mientras que antes de devenir tales —o sea, en la 

producción— serían personas cuyo vínculo social no puede establecerse directamente, 

de allí que tenga que verse mediado por la forma económica. Este abstracto dualismo 

entre personas en la producción y personificaciones en la circulación encierra, a su 

vez, la autonomización de la conciencia libre respecto de su contenido sustancial: pese 

a que los camaradas del CICP afirman que la conciencia libre queda determinada como 

expresión de la conciencia enajenada en el valor, la libertad aparece desplegándose no 

sólo como forma concreta ideológica de la producción privada e independiente, sino a 

su vez como su contenido material, entendido como el “control pleno” del trabajo 

individual de las personas que se ve constreñido al “entrar” en la circulación en 

condición de personificaciones.84  

En nuestra reproducción, en primer lugar, no hay ninguna necesidad de distinguir 

la relación social de producción de la relación económica; la primera no es aquello que 

“unifica” la abstracta coexistencia entre economía y formas superestructurales, sino 

que éstas son las formas concretas que toma la economía, siendo, en sí mismas, la 

relación económica en automovimiento. En segundo lugar, no encontramos por 

ningún lado al individuo del modo de producción capitalista en posesión del “control 

pleno” de su trabajo individual en contraposición abstracta respecto del “carácter 

social” del mismo; por el contrario, al ser el individuo una forma sustancial de la 

                                                           
83 Steimberg, R.: “El debate sobre la derivación: Estado y formas jurídicas”, en Las Torres de Lucca. 

Revista internacional de filosofía política, N. 10(19), 2021, p. 122, énfasis propio. 
84 En este proceder, el CICP habilita la exterioridad clásica de la teoría social entre individuo y 

sociedad toda vez que argumenta que la conciencia del productor de mercancías se desdobla en una 
conciencia libre que coexiste enfrentada con la conciencia enajenada, o lo que es lo mismo, que el trabajo 
individual coexiste enfrentado con el trabajo social (ver GEMH: op. cit., pp. 108-109 y 116-118). De allí 
que se termine necesariamente apelando a la (así caracterizada por Marx) dialéctica pequeño-burguesa 
de “por una parte… y por otra parte”: 

En cambio, hemos argumentado que la mercancía en sí misma es una forma de conciencia a través 
de la cual los productores de mercancías organizan su proceso social de producción y consumo. 
Se trata, por cierto, de una forma muy especial de conciencia. Por una parte, se trata de una 
conciencia que está exteriorizada, asumiendo la forma enajenada de la objetividad del valor del 
producto de trabajo. Por otra parte, esta conciencia exteriorizada y objetivada coexiste con la 
conciencia inmediata y práctica del productor de mercancías, en un verdadero desdoblamiento. 
De este modo, el productor de mercancías controla inmediatamente, de modo directamente 
consciente, el carácter individual de su trabajo. Pero no controla de este mismo modo su carácter 
social (Fitzsimons, A.: op. cit., p. 56, énfasis propios). 

Incluso podríamos afirmar que este proceder conlleva consecuencias mucho más sensibles en lo que 
respecta a la reproducción de las determinaciones generales del modo de producción capitalista. De 
existir un “momento” en el que se tiene “pleno dominio” de las determinaciones del trabajo individual 
en contraposición al nulo control de sus determinaciones sociales, se filtra en los desarrollos del CICP la 
representación de la individualidad del productor privado e independiente como un momento asocial, 
en donde no se está enajenado en el propio producto: en suma, como un momento en el que el individuo 
es libre toda vez que la enajenación no permeó el momento de la producción, por más declaraciones que 
se hagan respecto de la determinación de la libertad como forma de la enajenación. 

188



Ocampo, Campos y Chacón 

 

sociedad,85 allí donde el trabajo se realiza de forma privada e independiente, en 

realidad no se dispone del control pleno de la producción en ninguno de sus momentos. 

Por último, esta reproducción nos permite reconocer que la conciencia libre no es otra 

cosa que la forma ideológica general de la producción de mercancías, forma 

superestructural de la acumulación de capital. Esta reproducción, por tanto, se 

constituye en la crítica de la clásica tautología que implica considerar a la conciencia 

libre (en la circulación) como forma de la conciencia libre (en la producción), libertad 

supuestamente “limitada” por la mediación del capital. 

Ahora bien, volviendo al ya referido dualismo entre “personas en la producción” y 

“personificaciones en la circulación”, cabe resaltar que el mismo se explica porque la 

superestructura está siendo derivada por el CICP (implícitamente) de la abstracta 

circulación. Sin embargo, nuestra propia reproducción arroja que la forma jurídica se 

encuentra en acto en la producción misma de mercancías: la propiedad privada, como 

forma jurídica más simple de nuestra relación social, brota de la personificación de la 

producción. Visto desde esta determinación más simple, para poder enfrentarse entre 

sí en el momento del intercambio —y, por tanto, para poder establecer el contrato de 

compraventa— ambos polos de la relación tienen que “reconocerse mutuamente” 

como los propietarios privados de las mercancías que produjeron86 y, con ello, de los 

medios requeridos para producirlas, esto es: deben reconocerse ellos mismos como 

propietarios privados en el momento de ponerse a producir, antes de llevar sus 

productos al mercado. 

Pero si seguimos desplegando esta determinación para reconocer el carácter de clase 

de la producción mercantil, la evidencia se profundiza. Como demostraron los 

camaradas del GCEP, la simple producción de valor implica desde ya la competencia 

entre los productores privados e independientes, y ésta, a su vez, determina la 

necesidad de la explotación, con lo cual no existe sociedad de productores de 

mercancías que no produzca plusvalor. Uno u otro productor, por tanto, deberá 

personificar tanto la propiedad privada de su capital individual como la mercancía 

fuerza de trabajo, emergiendo con esto el fenómeno de la doble personificación 

(fenómeno incipientemente reconocido por Marx).87 En este sentido, siendo que la 

clase social no es un atributo personal, aquel aparente “simple productor” determinado 

a producir un valor por encima de los valores que necesita para reponer su fuerza de 

trabajo —so pena de verse desplazado por la competencia—, no puede hacer más que 

venderse la fuerza de trabajo a sí mismo en tanto obrero, así como comprársela a sí 

                                                           
85 Marx, K.: Manuscritos económico-filosóficos de 1844, Buenos Aires, Colihue, 2006, p. 145; 

GEMH: op. cit, 116-118. 
86 Marx, K.: El Capital. Crítica de la economía política, México D.F., Siglo XXI Editores, 1975, p. 103 
87 GCEP: “Crítica del concepto de clase obrera en El capital de Karl Marx. Investigación sobre las 

determinaciones más simples de la subjetividad revolucionaria”, en Síntesis, N. 1, 2025, pp. 147-156; 
Marx, K.: Teorías sobre la plusvalía, Tomo I, FCE, 1980, pp. 378 y 379.  

189



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

mismo en tanto capitalista. De esta manera, la misma producción mercantil ha 

engendrado el contrato de trabajo como una relación jurídica al interior de la propia 

unidad productiva, y más aún, al interior del cuerpo de un mismo individuo que tiene 

que coaccionarse y enfrentarse a sí mismo en esta doble condición. Por más “irracional 

que parezca on first view, es, sin embargo, so far exacto”.88 En síntesis: las formas 

superestructurales, y en particular las formas jurídicas, no brotan de la abstracta 

circulación de mercancías,89 sino de la contradicción inmanente de la forma 

económica consigo misma. La relación social de producción capitalista engendra por 

sí la relación jurídica como forma sustancial de resolver sus propias contradicciones, 

y ello implica reconocer que cada forma jurídica del capital es ella misma una relación 

social de producción, tan privada e independiente como la que más.90  

5. Conclusiones 

La revisión de las formulaciones marxistas analizadas a lo largo de este trabajo en 

torno a la relación entre la base económica y la superestructura jurídica da cuenta de 

un problema común: la persistencia de una concepción de exterioridad entre ambas 

“esferas”. Tanto las posiciones funcionalistas y estructuralistas como las de la forma-

jurídica —pese a sus diferencias internas— comparten la imposibilidad de captar a la 

relación jurídica como forma concreta necesaria de la economía. En el primer caso, la 

superestructura aparece como mera función de un todo social indeterminado; en el 

segundo, como una forma dotada de autonomía relativa (eufemismo de la 

indeterminación); y en el tercero, como una forma “homóloga” a la economía, lo que 

replica la exterioridad de las formulaciones previas. En suma, en todas estas 

perspectivas la totalidad social capitalista se concibe como una unidad impuesta desde 

fuera por cada intérprete y no como una que se determina a sí misma en sus formas 

concretas de realizarse. 

Los desarrollos del CICP representan, en este sentido, un avance en cuanto 

pretenden restituir la inmanencia del vínculo entre economía y derecho mediante la 

reproducción de una unidad de contenido y forma, esto es, a través del reconocimiento 

de que no hay relación económica que no se realice jurídicamente. Sin embargo, su 

noción de “unidad indisoluble” conferida a la relación social capitalista replica la 

exterioridad en el análisis y la síntesis, en tanto la relación jurídica aparece como 

negación de la relación económica y no como el despliegue de su automovimiento. 

Como hemos detectado, esta exterioridad se sustenta en la derivación de la forma 

                                                           
88 Ídem. 
89 Lo que supondría, además, dejar sin explicación a las formas jurídicas precapitalistas. Para 

profundizar en esta problemática, ver: GEMH: op. cit, pp. 83-84 y 88. 
90 Tan solo con asumir este resultado, no necesitamos apelar a ningún artilugio conceptual para 

comprender por qué los servicios jurídicos toman ellos mismos la forma de la mercancía. 

190



Ocampo, Campos y Chacón 

 

jurídica a partir de la órbita de la circulación mercantil. La consecuencia inmediata de 

ello es que la unidad con su contenido queda concebida como una mera composición 

de dos momentos paralelos entre sí: el económico y el jurídico. La Crítica Práctica no 

logra superar, finalmente, la perspectiva de una totalidad abstracta.  

En contraposición, nuestra crítica de la formulación del CICP arroja que la forma 

jurídica debe ser reconocida como una relación social de producción —o, lo que es lo 

mismo, como una forma económica—, esto es, como una expresión superestructural 

mediante la cual el trabajo enajenado se determina a sí mismo . Comprender las 

relaciones jurídicas como formas económicas en sí mismas no implica una reducción 

abstracta al contenido sin dar cuenta de sus mediaciones concretas, sino precisamente 

todo lo contrario: nos empuja a reproducir el automovimiento de la economía, 

reconociendo que ella misma se da sus formas. Se evita así la introducción de una 

unidad exterior —en definitiva, conceptual— entre dichas formas, superando con ello 

la consecuente naturalización de la libertad. Pero con ello, tan sólo hemos dado el 

primer paso en la crítica de las teorías del derecho y, por tanto, en la propia 

reproducción de la necesidad de la totalidad de las formas jurídicas de la relación social 

capitalista. 

 

 

 

191



Referencias bibliográficas 

Althusser, L.: La revolución teórica de Marx, Ciudad de México, Siglo XXI Editores, 1968.  

Althusser, L. y Balibar, É.: Para leer El Capital, Ciudad de México, Siglo XXI Editores, 1969. 

Arthur, C.: “Towards a Materialist Theory of Law” en Critique. Journal of Socialist Theory, N. 7, 1977.  

Balbus, I.: “Commodity Form and Legal Form: An Essay on the “Relative Autonomy” of the Law”, en 

Law & Society Review, N. 11(3), 1977.  

Caligaris, G.: “Revisitando el debate Miliband–Poulantzas: ¿cómo conocer al Estado capitalista?” en 

Athenea Digital, N. 18(2), 2018. 

Cerroni, U.: Marx y el derecho moderno, Ciudad de México, Editorial Grijalbo, 1975. 

Cerroni, U.: Introducción a la ciencia de la sociedad, Ciudad de México, Editorial Grijalbo, 1977. 

Cerroni, U.: El pensamiento jurídico soviético, Santiago, Ediciones Olejnik, 2022.  

Clarke, S.: “Althusserian Marxism” en Clarke, S. et al. (ed.): One-Dimensional Marxism: Althusser 

and the Politics of Culture, Londres, Allison & Busby, 1980. 

Cosic, N.: “¿E.P. Thompson althusseriano? Elementos para radicalizar la tesis Sewell en torno a las 

contradicciones entre teoría y práctica historiográfica en la obra del historiador británico”, en 

Historia y grafía, N. 60, 2023. 

Cosic, N. y Vivanco, A.: “La obra de Karl Marx como base para la superación de la lógica dialéctica. 

Apuntes críticos sobre las bases metodológicas del CICP”, en Síntesis, N. 1, 2025.  

Cristeche, M.: “Capital, derecho y economía. De la teoría marxista del derecho de Pashukanis a El 

Capital de Marx”, en Astrolabio, N. 20, 2018.  

Durkheim, E.: Las reglas del método sociológico y otros escritos, Madrid, Alianza Editorial, 2016.  

Dworkin, R.: Los derechos en serio, Barcelona, Editorial Ariel, 1984. 

Escamilla, J.: “Las relaciones sociales y el derecho en el pensamiento de P.I. Stucka”, en Revista 

Alegatos, N. 13-14, 1990.  

Espinoza Hernández, R.: Crítica marxista del derecho. Materiales para una introducción, Ciudad de 

México, Editorial Itaca, 2018. 

Fine, R.: Investigaciones políticas. Hegel, Marx, Arendt, Ciudad, Ediciones Metales Pesados, 2010.  

Finnis, J.: Estudios de teoría del derecho natural, Ciudad de México, IIJ-UNAM, 2017.  

Fitzsimons, A.: “¿Qué es el “fetichismo” de la mercancía? Un análisis textual de la sección cuarta del 

capítulo primero de El Capital de Marx” en Revista de Economía Crítica, N. 21, 2016.  

GCEP: “Crítica del concepto de clase obrera en El Capital de Karl Marx. Una investigación sobre las 

determinaciones más simples de la subjetividad revolucionaria”, en Síntesis, N. 1, 2025. 

GEMH: “El materialismo histórico como crítica del fetichismo de la mercancía”, en Síntesis, N. 1, 

2025. 

Golunski, S. A. y Strogovich, M. S.: “The Theory of the State and Law” en Babb, H. W. (trad.): The 20th 

Century Legal Philosophy Series V. Soviet Legal Philosophy, Boston, Harvard University Press, 

1951. 

Hart, H.: El concepto de derecho, Buenos Aires, Abeledo-Perrot, 1998. 

Holdren, N. y Hunter, R.: “No Bases, No Superestructures: Against Legal Economism” en Legal Form. 

A Forum for Marxist Analysis and Critique, 2020, disponible en: 

https://legalform.blog/2020/01/15/no-bases-no-superstructures-against-legal-economism-nate-

holdren-and-rob-hunter/. 

Iñigo Carrera, J.: El conocimiento dialéctico. La regulación de la acción en su forma de reproducción 

de la propia necesidad por el pensamiento, Buenos Aires, Centro para la Investigación como 

Crítica Práctica, 1992. 

— “Acerca del carácter de la relación base económica — superestructura política y jurídica: la oposición 

entre representación lógica y reproducción dialéctica”, en Caligaris, G. y Fitzsimons, A. (comp.): 

Relaciones económicas y políticas. Aportes para el estudio de su unidad con base en la obra de 

Karl Marx, Buenos Aires, Universidad de Buenos Aires, 2012. 

— “El capital: determinación económica y subjetividad política” en Crítica Jurídica. Revista 

Latinoamericana de Política, Filosofía y Derecho, N. 34, 2012. 

192

https://legalform.blog/2020/01/15/no-bases-no-superstructures-against-legal-economism-nate-holdren-and-rob-hunter/
https://legalform.blog/2020/01/15/no-bases-no-superstructures-against-legal-economism-nate-holdren-and-rob-hunter/


— El capital: razón histórica, sujeto revolucionario y conciencia, Buenos Aires, Imago Mundi, 2013. 

— Conocer el capital hoy. Usar críticamente El Capital, Buenos Aires, Imago Mundi, 2021. 

Jessop, B.: “Poulantza’s Changing Views on Law and the State” en O´Connell, P. y Özsu, U. (ed.): 

Research Handbook on Law and Marxism, Cheltenham, Edward Elgar Publishing, 2021.  

Kelsen, H.: The Communist Theory of Law, New York, Frederick A. Praeger, Inc., 1955. 

— Teoría plural del derecho, Buenos Aires, Eudeba, 1960. 

Kerruish, V.: Jurisprudence as Ideology, Londres, Routledge, 1991. 

Konstantinov, F.V.: El materialismo histórico, Ciudad de México, Editorial Grijalbo, 1960. 

Marx, K.: El Capital. Crítica de la economía política, Tomo I, México D.F., Siglo XXI Editores, 1975. 

— Contribución a la crítica de la economía política, México D.F., Siglo XXI Editores, 1980. 

— Teorías sobre la plusvalía, Tomo I, FCE, 1980. 

— Manuscritos económico-filosóficos de 1844, Buenos Aires, Colihue, 2006. 

Merton, R.: Teoría y estructura sociales, Ciudad de México, Fondo de Cultura Económica, 1965.  

Miéville, C.: Between Equal Rights. A Marxist Theory of International Law, Leiden-Boston, Brill, 

2006. 

Milovanovic, D.: An Introduction to the Sociology of Law, Nueva York, Criminal Justice Press, 2003.  

Parsons, T.: El sistema social, Madrid, Revista de Occidente, 1976. 

Pashukanis, E.: Teoría general del derecho y marxismo, Madrid, Editorial Labor, 1976. 

Poulantzas, N.: Hegemonía y dominación en el estado moderno, Córdoba, Cuadernos de Pasado y 

Presente, N. 48, Siglo XXI, 1973. 

Rocca, F.: “Pashukanis. La crítica de la forma jurídica en los debates político-legales de la Revolución 

Rusa”, en Archivos, N. 6, 2017.  

Stalin, J. Acerca del marxismo en la lingüística, Montevideo, Instituto Cultural Uruguayo-Soviético, 

1950. 

Starosta, G.: Marx´s Capital, Method and Revolutionary Subjectivity, Leiden-Boston: Brill, 2015.  

— “El significado del fetichismo de la mercancía en la secuencia “dialéctico-sistemática” en El Capital”, 

en Martínez, O.: Karl Marx desde América Latina: dialéctica, política y teoría del valor, Lima, 

Editorial Ande, 2019. 

— “Labour” en Skeggs, B., Farris, S., Toscano, A. y Bromberg, S. (ed.): Sage Handbook of Marxism, 

London, SAGE Publications Ltd, 2022.  

— “Capital as “Automatic Subject” and the Class Struggle. On the Form-Determinations of 

Working-Class Political Action in the Critique of Political Economy” en Ethics & Politics, N. 

XXVII(2), 2025. 

Starosta, G. y Caligaris, G.: Trabajo, valor y capital. De la crítica marxiana de la economía política al 

capitalismo contemporáneo, Bernal, Universidad Nacional de Quilmes, 2017. 

Starosta, G. & Charnock, G.: “Towards a “Unified Field Theory” of Uneven Development: Human 

Productive Subjectivity, Capital and the International”, en Global Society, N. 32(3), 2018. 

Steimberg, R.: El concepto althusseriano de sobredeterminación. Un camino real en la problemática 

estructuralista, Los Polvorines, Universidad Nacional de General Sarmiento, Instituto del 

Desarrollo Económico y Social [Tesis de Maestría], 2014.  

— “Hacia un estructuralismo Spinozista”, en Cuadernos de la Facultad de Humanidades y Ciencias 

Sociales, N. 15(53), 2018.  

— “El debate sobre la derivación: Estado y formas jurídicas”, en Las Torres de Lucca. Revista 

internacional de filosofía política, N. 10(19), 2021. 

Stucka, P. I.: La función revolucionaria del derecho y del estado, 2.ª ed., Barcelona, Ediciones 

Península, 1974. 

Turner, J. y Maryanski, A. R.: “Is Neofunctionalism Really Functional?”, en Sociological Theory, N. 6 

(1), 1988.  

Villena, C.: “El capital y el derecho: algunas reflexiones sobre la teoría de Pashukanis”, ponencia 

presentada en A 150 años de El Capital. Su vigencia para conocer y transformar el mundo, 

Buenos Aires, 2017.  

193



— Acumulación de capital, transición energética y criminalidad ecológica. Fundamentos de la 

responsabilidad penal de las personas jurídicas ante la contaminación ambiental por el derrame 

de hidrocarburos en Argentina, Universidad de Buenos Aires [Tesis de Maestría], 2022. 

Vyshinsky, A. Y.: “The Fundamental Tasks of the Science of Soviet Socialist Law” en Babb, H. W. 

(trad.): The 20th Century Legal Philosophy Series V. Soviet Legal Philosophy, Boston, Harvard 

University Press, 1951. 

Wilen, C.: “Why Pashukanis was right: Abstraction and form in The General Theory of Law and 

Marxism”, en Capital & Class, N. 0, 2023. 

Yudin, P.: “Socialism and Law” en Babb, H. W. (trad.): The 20th Century Legal Philosophy Series V. 

Soviet Legal Philosophy, Boston, Harvard University Press, 1951. 

194



El sujeto revolucionario en la encrucijada marxista: Razón y Revolución 

como límite de la izquierda argentina 

 

Felipe León1 

 Ángel Vivanco2 

 

En este artículo abordamos críticamente el programa y la práctica política de Razón 

y Revolución (RyR), hoy Vía Socialista, partido político de la izquierda marxista en 

Argentina. Aunque a primera vista parezca una abstracta polémica sobre las 

determinaciones del modo de producción capitalista, en verdad, la problemática en 

juego es otra, a saber, las determinaciones que hacen a la acción política revolucionaria 

de la clase obrera en la actualidad. Nuestro interrogante por el significado de RyR es 

en verdad un eslabón en la respuesta a la pregunta por la determinación material del 

SICAR. No sólo porque los autores de este artículo fuimos parte de RyR en el pasado, 

sino porque el SICAR mismo brota de la negación de un movimiento personificado, 

entre muchos otros, por RyR. Por eso, investigar esta determinación no significa sólo 

ver hacia atrás, sino, ante todo, mirar hacia delante. En este sentido, el análisis crítico 

de RyR es un momento de la respuesta a la pregunta por el horizonte de acción del 

SICAR.  

1. Del fin de la clase obrera a la búsqueda del sujeto revolucionario 

Las últimas décadas del siglo XX fueron particularmente oscuras para el 

proletariado mundial. La transformación material del proceso de producción configuró 

sensibles cambios en la subjetividad productiva de los trabajadores, tomando la forma 

concreta de una nueva división internacional del trabajo caracterizada por la 

fragmentación de la clase obrera de acuerdo a sus atributos productivos.3 Para quienes 

organizaban su acción política con intenciones de superar el modo de producción 

capitalista, este proceso fue, cuanto menos, traumático: aniquilación de las guerrillas 

latinoamericanas, expansión brutal de la población sobrante, caída del muro de Berlín, 

descomposición nacional de la Unión Soviética y proliferación de regímenes 

“neoliberales” a lo Pinochet, Thatcher o Reagan, de los cuales la China “comunista” no 

tuvo nada que envidiar. Para la clase trabajadora parecía que todo lo sólido se 

desvanecía en el aire, incluida ella misma, que ahora era borrada teóricamente por el 

                                                
1 Estudiante de Historia en la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad de Buenos Aires (FFyL-

UBA) y militante investigador del Grupo de Crítica de la Economía Política (GCEP). Contacto: 
felipe.leonn2004@gmail.com.  

2 Profesor Universitario de Historia con Orientación en Ciencias Sociales por la Universidad Nacional 
de Misiones (UNaM), Becario Doctoral CONICET y Director del Grupo de Estudios en Materialismo 
Histórico (GEMH). Contacto: angelnoevivanco@gmail.com.  

3 Iñigo Carrera, J.: El capital: razón histórica, sujeto revolucionario y conciencia, Buenos Aires, 
Imago Mundi, 2013, cap. 2.  

195



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

posmodernismo. Tal fue el fervor de los apologistas del capital, que no solo profesaron 

el fin de la clase obrera y del proyecto socialista, sino también el fin de la historia y de 

la posibilidad de conocer la realidad. Toda acción política, en un abrir y cerrar de ojos, 

se tornó reaccionaria. El movimiento mismo parecía haberse detenido.  

Sin embargo, por mucho que a los ideólogos del capital les pese, el automovimiento, 

el trascender de sí, es la determinación más simple de lo real; y el modo de producción 

capitalista no se encuentra exento de esta necesidad. Mientras el capital aparentaba 

haber recompuesto las bases para una reproducción ampliada saludable, los estallidos 

mundiales de distintas burbujas financieras comenzaban a revelar que la acumulación 

impulsada por medio del crédito no tenía la solidez que se pensaba. El capital no se 

había librado siquiera de las apariencias más inmediatas de sus contradicciones.  

Los cambios en la materialidad del trabajo durante la década del ‘70, 

específicamente, el desarrollo de la microelectrónica, la robotización de la línea de 

montaje y la calibración computarizada de la maquinaria, se expresaron en la 

fragmentación internacional de la clase obrera. Como resultado del desarrollo de las 

fuerzas productivas y como forma concreta de la expansión del plusvalor relativo, el 

capital fragmentó los atributos productivos de la fuerza de trabajo en cuerpos 

individuales diferenciados: de un lado, las subjetividades productivas expandidas 

dedicadas al desarrollo y aplicación del conocimiento científico; del otro, las 

subjetividades productivas degradadas, tanto aquellas que participan del proceso de 

producción como simples apéndices de la maquinaria, como las que son despojadas de 

su capacidad genéricamente humana. La diferenciación, la heterogeneidad y la elevada 

desocupación devinieron en el quiebre de la fuerza material sindical clásica de la clase 

obrera mundial, lo que no quiere decir que la clase no fuera embestida de nuevas y más 

fuertes potencias revolucionarias.4 Esta nueva división internacional del trabajo 

engendró sus propias formas políticas. Así como lo hizo la subjetividad productiva, los 

partidos socialistas de masas y el marxismo como corriente teórica estallaron y se 

fragmentaron en mil pedazos:5 desde las derivas posestructuralistas y neoclásicas, 

pasando por el autonomismo spinozista, el marxismo político, los trotskismos 

latinoamericanos y anglosajones, para llegar a las nuevas lecturas de Marx ancladas en 

la crítica de la economía política.  

En Argentina, al filo de la nueva división internacional del trabajo, la clase obrera 

portaba todavía para inicios de los ‘70 una considerable fuerza material sindical clásica 

                                                
4 Ibíd., caps. 1 y 2 
5 Tosel, A.: “The development of marxism: from the end of marxism-leninism to a thousand 

marxisms. France-Italy, 1975-2005”, en Bidet, J. y Kouvalekis, S.: Critical companion to contemporary 
Marxism, Leiden-London, Brill, 2008; Bensaid, D.: Marx intempestivo. Grandezas y miserias de una 
aventura crítica, Buenos Aires, Herramienta, 2013, Prefacio.  

196



León y Vivanco 

 

 

por el carácter manufacturero de diversos capitales locales.6 El ciclo político 1969-1975 

expresó las últimas acciones políticas de la clase de acuerdo a las determinaciones de 

dicha fuerza sindical. El tercer peronismo y la última dictadura realizaron la 

liquidación de tales potencias a partir de la eliminación física del activismo sindical y 

de izquierda. El contenido económico que se abría paso era la nueva división 

internacional del trabajo, que en el plano local se realizó como expansión de la 

población sobrante y descenso salarial.7 De ese punto en adelante, las formas políticas 

de la clase obrera nacional pasaron a expresar la liquidación material de la fuerza 

sindical; como primer símbolo de esta pérdida podemos señalar los saqueos bajo la 

presidencia de Alfonsín: la desesperación como forma de organizar la acción. Sin 

embargo, la clase obrera argentina, a la vez que era desposeída de su potencia sindical, 

devenía ahora portadora de nuevas potencias políticas, esta vez propias de su condición 

de sobrante respecto del capital. De esta manera, el santiagueñazo, los cutralcazos y 

tartagalazos de la década del ‘90 mostraban los primeros destellos de lo que sería en el 

2001 el Argentinazo. En este proceso, la clase obrera de subjetividad productiva 

degradada y en condición de sobrepoblación relativa estancada irrumpió en la escena 

bajo la forma política del movimiento piquetero en defensa del pequeño capital y el 

mundo manufacturero. 

Allí, en el seno del trotskismo, el Partido Obrero (PO) tuvo una participación 

relativamente destacada. Como es propio de esta etapa, y como lo señalan sus propios 

protagonistas, la organización de la clase se produjo al margen de los sindicatos.8 En el 

marco de una desocupación en acelerado crecimiento, el PO intervino en el proceso 

que condujo al Argentinazo organizando las potencias políticas de una pequeña 

fracción de la clase obrera sobrante y específicamente de subjetividad productiva 

degradada. Pero en la Argentina de los ‘90, la escisión de los atributos productivos en 

el seno de los trabajadores se produjo de manera radical: la sobrevaluación de la 

moneda y la privatización de los servicios públicos fueron la forma de esta 

diferenciación. Aún así, la crisis avanzó sobre las condiciones de reproducción de 

ambas subjetividades. Entonces, esta segunda subjetividad de condición expandida 

participó políticamente en el Argentinazo aunque bajo una forma diferenciada: los 

cacerolazos y las asambleas populares.9 A pesar de la fragmentación, la clase obrera 

alcanzaba una endeble unidad política: “piquete y cacerola, la lucha es una sola”.  

                                                
6 Ver: Malvicini Di Lazzaro, L. y Vivanco, A.: “El clasismo: ¿un sindicalismo revolucionario? 

revisitando el debate en torno a la experiencia clasista en Argentina (1970-1971)”, en Revista Conflicto 
Social, N. 27, 2022, p. 83.  

7 Iñigo Carrera, J.: “¿Qué crisis?”, en Razón y Revolución, N. 9, otoño de 2002, pp. 91-94.  
8 Coggiola, O.: Historia del trotskismo en Argentina y América Latina, Buenos Aires, Ediciones RyR, 

2006, p. 385; Oviedo, L.: Una historia del movimiento piquetero. De las primeras coordinadoras al 
Argentinazo, Buenos Aires, Ediciones Rumbos, 2004, p. 119.  

9 Tanto Iñigo Carrera como Sartelli borran la naturaleza obrera de este sujeto y lo representan como 
“pequeña burguesía” (Iñigo Carrera, J.: “Argentina: acumulación de capital, formas políticas y la 

197



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

Del seno del PO, obrero colectivo que organizaba la acción de subjetividades 

productivas degradadas, nació Razón y Revolución, órgano de tal obrero colectivo 

dedicado a la organización de la acción de subjetividades productivas expandidas. 

Creada en 1995 como una revista que buscaba intervenir en tiempos de reacción 

posmoderna recuperando las “tradiciones marxistas”,10 RyR rápidamente se convirtió 

en un verdadero obrero colectivo autónomo dedicado a la producción de conocimiento 

científico sobre la realidad nacional. Determinación que se presentó históricamente 

como la pretensión de organizar una acción política independiente de la clase obrera 

para intervenir sobre la crisis de aquel entonces. Se trató, por lo tanto, de un colectivo 

de subjetividades productivas expandidas que intervino organizando la acción política 

de otras subjetividades productivas expandidas, en concreto, aquellas que brotaron 

del proceso de diferenciación recién descrito. Al interior de la organización, esta 

determinación se expresó bajo la forma de la construcción del Centro de Estudios e 

Investigaciones en Ciencias Sociales (CEICS) y la formación de diversos grupos de 

investigación centralizados, es decir, la organización del trabajo de militantes 

expandidos por parte de una dirección expandida. Hacia fuera, esta determinación se 

puso de manifiesto en la naturaleza de las intervenciones políticas: a pesar de 

pretender lo contrario, RyR no tuvo una participación destacada en el movimiento 

piquetero ni sindical, es decir, en los movimientos políticos protagonizados por la clase 

obrera sobrante y de subjetividad productiva degradada. De hecho, esto será así a lo 

largo de toda su historia. No obstante, cuando intervino en estos ámbitos, lo hizo a 

partir de desplegar las potencias que le eran propias: la participación sindical en la 

docencia universitaria y secundaria, la militancia estudiantil y el impulso a la “lucha 

cultural” en el seno de las Asambleas Nacionales de Trabajadores Ocupados y 

Desocupados (ANT). Dicho de otra forma, RyR fue el despliegue de una acción política 

propia de la nueva división internacional del trabajo donde la materialidad de la fuerza 

sindical clásica se vio fuertemente debilitada.  

Más no sea representacionalmente, los miembros de la organización reconocen las 

formas concretas del proceso histórico recién descrito. Sartelli, en sus primeras 

publicaciones, critica las expresiones políticas posmodernas de la fragmentación 

internacional de la clase obrera.11 Así, dilucida aspectos del momento histórico 

transitado: la “heterogeneidad” de la clase, la expansión del “ejército industrial de 

reserva”, el avance de la “precarización”, la “pérdida de las instituciones organizativas 

                                                
determinación de la clase obrera como sujeto histórico”, en Razón y Revolución, N. 14, primavera de 
2005, p. 100; Sartelli, E.: La plaza es nuestra. El Argentinazo a la luz de la lucha de la clase obrera en 
la Argentina del siglo XX, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2007, 135-176).  

10 Editorial: Razón y Revolución, N. 29, 2016, p. 5.  
11 Sartelli, E.: “La multiplicación que divide: breves notas sobre el anarquismo conservador”, en En 

Defensa del Marxismo, N. 13, 1996; y Sartelli, E.: “Marx, Derrida y el fin de la era de la fantasía. Un largo 
camino hacia ninguna parte”, en En Defensa del Marxismo, N. 18, 1997.  

198



León y Vivanco 

 

 

de la clase” y una profunda “crisis ideológica”.12 Como caracterización general, el 

elemento destacado es la contradicción entre el elevado poder del “trabajo” en el nivel 

de la “economía”, lo que suele denominarse como “condiciones objetivas”, y el bajo 

poder del “trabajo” en la “conciencia”, lo que suele aparecer como “condiciones 

subjetivas”.13 Por eso RyR cree que debe intervenir en el plano de la conciencia a partir 

del desarrollo de una “cultura revolucionaria”: necesita refutar la ideología burguesa y 

luego educar a las masas en la cultura proletaria. Pero para Sartelli, “educar implica 

formar a los educadores, formarlos políticamente”, lo que no puede lograrse “si no se 

construye un aparato cultural a la altura de la tarea”. Entonces, la tarea inmediata de 

este obrero colectivo era “reconquistar para la revolución a los intelectuales de 

extracción proletaria que cumplen tareas burguesas: los docentes primarios y 

secundarios, los científicos, los artistas populares”.14 Es decir, lo que RyR tenía por 

delante era la organización de la acción de las subjetividades productivas 

expandidas, con vistas a la intervención sobre la conciencia de las subjetividades 

productivas degradadas.  

El PO portaba en sí la contradicción: él mismo engendró a una forma suya que se 

afirmó mediante su propia negación y se le enfrentó como un partido diferenciado. 

Este afirmarse mediante la propia negación de RyR respecto del PO se realizó bajo la 

forma concreta de la lucha de clases. Aproximadamente en los años 2002-2003, RyR 

intentó ganarse la dirección política del frente estudiantil de la organización, 

intentando desviarla del contenido económico que personificaba políticamente.15 Esto 

es, RyR pretendía que el frente estudiantil, la Unión de Juventudes por el Socialismo 

(UJS), dejara de personificar la organización de la acción de las subjetividades 

productivas expandidas como si se tratase de subjetividades productivas degradadas: 

la incipiente organización aspiraba a convertir a la UJS en la maquinaria cultural recién 

mencionada.16 Sin embargo, el asalto a la dirección del frente fracasó. Y visto en su 

determinación más simple, se trata de un proceso que el PO se hizo a sí mismo. Ante el 

fracaso del asalto, lo que se pone de manifiesto es que la necesidad económica del PO, 

y por tanto su necesidad política, expresaba la degradación de la subjetividad científica 

de la clase obrera. De esta manera, la contradicción se resolvió como el afirmarse de 

RyR en tanto partido autónomo mediante la negación de ser un órgano del PO, lo que 

                                                
12 Sartelli, E.: “La larga marcha de la izquierda argentina” en Razón y Revolución, N. 3, 1997.  
13 Ídem.  
14 Sartelli, E.: “Alpargatas sí, libros también. El látigo del amo”, en El Aromo, N. 4, agosto 2003.  
15 Grande, L. y Sartelli, E.: “Construyendo el Partido en la Universidad”, en Universidad, N.1, Boletín 

del XIII Congreso del Partido Obrero, Buenos Aires, 2002.  
16 “Más bien, los compañeros proponen un cambio de 180 grados de nuestra actividad, de nuestra 

estrategia y de nuestra táctica. [...] Aunque no se animen a tanto, la posición de E. [Eduardo Sartelli] y 
L. [Leonardo Grande] lleva a la sustitución de la UJS por un grupo como Razón y Revolución, es decir, 
un grupo intelectual” (Solano, G.: “Respuesta a la minuta de Eduardo y Leonardo. Dos políticas, no sólo 
para la universidad”, en Universidad, N.1, Boletín del XIII Congreso del Partido Obrero, Buenos Aires, 
2002, pp. 4 y 6).  

199



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

fue representado por sus propios miembros como la constitución de un “partido 

parcial”, un “mero destacamento de un ejército mayor”17 dedicado a la “teoría y 

propaganda”, donde la “dirección política” fue relegada al PO hasta el 2015.  

A partir de entonces, RyR efectivamente puso en marcha un proceso de producción 

de conocimiento científico sobre la realidad histórica nacional. Y esto lo hizo, como 

dijimos, bajo la forma concreta de la organización de grupos de investigación 

centralizados, sometidos ellos mismos a la centralización de una dirección superior. 

Así, los grupos abordaron temáticas históricas diferenciadas, como la historia de la 

revolución burguesa, de los procesos de trabajo, de la educación, de la economía, de las 

clases nacionales y sus luchas. La fuerza productiva puesta en marcha por este obrero 

colectivo se nos presenta hoy bajo la forma del producto de su trabajo: cientos de 

ponencias, artículos científicos, libros, prensas, tesis de grado y posgrado y decenas de 

subjetividades productivas expandidas. En su unidad como colectivo, RyR produjo sus 

propios órganos especializados: su conciencia en la dirección, su conciencia coactiva, 

su conciencia en la producción intelectual y su conciencia en la circulación. A su vez, el 

partido organizó la acción gremial de los estudiantes de la carrera de Historia de la 

Facultad de Filosofía y Letras de la UBA, logrando un acelerado pero pasajero 

crecimiento que culminó en la creación de la cátedra paralela Argentina IIIb. La unidad 

de este trabajo intelectual y político se expresó en sus más altas potencias con la crisis 

agraria del 2008, que empujó al partido a elaborar Patrones en la ruta, libro donde se 

sintetizaron los resultados de las investigaciones, se profundizó la ruptura con las 

corrientes trotskistas y se planteó la necesidad de expropiar y centralizar a la burguesía 

agraria y terrateniente.18 Este es, probablemente, el período en que RyR desarrolló sus 

máximas potencias, superando la apología trotskista del pequeño capital al plantearse 

su centralización en manos del Estado. A nuestro entender, en la necesidad de esta 

superación se encuentra la naturaleza material distintiva de RyR, el hecho de organizar 

la acción de las subjetividades productivas expandidas sin lograr trascender hacia las 

degradadas: sólo por esta razón puede presentarse ante la clase obrera como un partido 

que pretende centralizar al pequeño capital.  

RyR, como cualquier concreto real, portaba en su seno la contradicción consigo 

mismo. Aunque determinado por la producción científica del Centro para la 

Investigación como Crítica Práctica (CICP), RyR engendró órganos suyos que se 

enfrentaron a la mercancía como la determinación de su propia conciencia, esto es, 

sujetos que a partir de la crítica de la economía política reconocieron que el capital es 

el sujeto del metabolismo social humano. Este órgano fue principalmente el 

                                                
17 Harari, I.: “¿Qué es la burocracia sindical?”, en Razón y Revolución, N. 30, 2017, p. 69; Sartelli, E.: 

“Carta abierta a Jorge Altamira”, en El Aromo, N. 45, 2008. 
18 Sartelli, E. (comp.): Patrones en la ruta. El conflicto agrario y los enfrentamientos en el seno de 

la burguesía, marzo-julio de 2008, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2014.  

200



León y Vivanco 

 

 

Observatorio Marxista de Economía (OME), grupo dirigido en aquel entonces por Juan 

Kornblihtt. Esta contradicción se desplegó como la disputa por la determinación del 

programa del partido. Aproximadamente en el período 2006-2015, dos fuerzas 

contradictorias se enfrentaron de forma larvada al interior de la organización. El OME 

se planteó incidir en el programa a partir del cuestionamiento de sus elementos más 

simples o “económicos”, esto es, sin entrar en la discusión sobre las determinaciones 

del sujeto revolucionario. Finalmente, el conflicto estalló abiertamente en el 2015 

durante un plenario donde se discutió la conformación de RyR como “partido pleno”. 

Como resultado del enfrentamiento, el órgano de RyR que portaba la realización de la 

transformación cualitativa del colectivo fue eyectado de la organización y absorbido 

por el CICP. Los integrantes del OME, a su salida, produjeron un balance sobre las 

determinaciones de su propia acción en RyR, preguntándose por la necesidad histórica 

del marxismo en tanto forma política portadora de ideología y avanzando en la crítica 

del programa que ellos mismos habían construido.19 No obstante, la contradicción que 

RyR portaba en su seno efectivamente se resolvió en la transformación cualitativa del 

colectivo, afirmándose como “partido pleno” por medio de su negación como “partido 

parcial”.  

En esta última etapa como partido pleno, RyR desplegó su acción organizando la 

conciencia de sus miembros de acuerdo a la organización de la conciencia corporativa 

de la clase obrera nacional. Así, produjo múltiples órganos de intervención corporativa, 

como frentes de acción docente, sindical, territorial, feminista, estudiantil y, por 

último, electoral: Vía Socialista. En el proceso, mutiló su órgano de producción de 

conocimiento científico, el CEICS, junto con El Aromo y la revista Razón y Revolución, 

y por lo tanto, la conciencia de la producción intelectual, transformando radicalmente 

la materialidad de los militantes de la organización. Al haber culminado la producción 

del “programa científico revolucionario”,20 la base del partido se vació de 

subjetividades productivas expandidas, convirtiéndose la organización, sobre todo con 

el desarrollo de Vía Socialista, en un obrero colectivo con una dirección expandida que 

organiza hacia fuera y hacia adentro la acción política de subjetividades productivas 

degradadas. Al escribir esto no tenemos certeza sobre cuál es la determinación concreta 

que se realiza como tal transformación en la materialidad de las subjetividades que 

componen al partido. Lo que sí es más claro es la forma concreta en que este contenido 

se expresa: al haber transformado su materialidad y tener como necesidad la 

organización de la clase obrera de subjetividad productiva degradada, RyR retrocede 

en su potencia de presentarse como el partido que reconoce la necesidad de de 

                                                
19 Kornblihtt, J., Mussi, E. y Seiffer, T.: Notas preliminares para una crítica a Razón y Revolución, 

Buenos Aires, Mimeo inédito, 2016. Este documento constituye un antecedente fundamental de las 
líneas críticas presentadas en este trabajo.  

20 Editorial, Razón y Revolución, N. 29, 2016, p. 5.  

201



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

centralizar al pequeño capital en manos del Estado, para presentarse ahora como un 

partido que pretende personificar su reproducción.21  

Dijimos al principio que la nueva división internacional del trabajo se expresó como 

la liquidación de la fuerza política material clásica de la clase obrera. Frente a la 

apología del posmodernismo, RyR, que es la forma de ese proceso histórico, salió a la 

búsqueda teórica de la fuerza material del proletariado. En su trayectoria, batalló 

contra los Laclau, los Holloway, los Althusser, los Roemer, en definitiva, contra todos 

aquellos que expresaron la apología posmoderna del borrado teórico de las potencias 

revolucionarias de la clase obrera. Específicamente, este proceso se desplegó al interior 

de la lucha por la dirección política del trotskismo, aunque criticando las lecturas 

“religiosas” de la tradición. Por eso, se reconoció a la obra de Marx como una “obra 

abierta”, aunque no por dejar pendiente de resolución determinaciones generales 

como la naturaleza del valor, de la clase o del modo de producción, sino por no resolver 

“cómo haremos la revolución en la Argentina a comienzos del siglo XXI”.22 Como 

veremos, al quedar entrampado en la dualidad “objetividad y subjetividad”, el partido 

no pudo encontrar la potencialidad revolucionaria material real, y argumentaremos 

que por ello precisó inventarla a partir de la necesidad constructiva de una teoría. De 

esta manera, en la construcción de su teoría revolucionaria, RyR pretendió superar, 

sobre todo, al trotskismo en cuanto marxismo, en cuanto ideología. Sin embargo, por 

naturalizar a la teoría como punto de partida, la pretensión quedó trunca desde el 

inicio. La autodeclarada “ruptura” de RyR con el trotskismo argentino por su supuesto 

“espontaneísmo”, que es representado como el borrado de la necesidad de la 

intervención subjetiva, es en verdad el resultado de una verdadera construcción 

ideológica.23 Bajo la representación de que el trotskismo es “espontaneísmo”, RyR 

desconoce que se enmarca en la misma tradición de la externalidad entre “agencia 

subjetiva” y “condiciones objetivas”: de eso se trata precisamente el Programa de 

transición, su “crisis de la dirección” y la necesidad de la consigna transicional. 

Entonces, bajo la apariencia de una supuesta ruptura con el trotskismo, en verdad 

veremos que RyR hace propio su atributo más característico: la escisión entre el trabajo 

y la conciencia. Pero esto no es exclusivo de Trotsky. De eso se tratan el Qué hacer de 

Lenin o el Historia y conciencia de clase de Lukács. De eso tratan las obras de Laclau, 

Althusser, Holloway o Thompson. De eso se trata en definitiva el marxismo. Así, RyR 

emprenderá la construcción de su “programa científico revolucionario” aceptando las 

                                                
21 Sartelli, E.: Argentina 2050. Una Vía Socialista posible, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2022. 
22 Sartelli, E.: “Con la vida en peligro. Marx, doscientos años después”, en El aromo N. 100, 2018.  
23 Por poner un ejemplo, la tesis de RyR no se diferencia en absoluto de la del PTS (Maiello, M.: De 

la movilización a la revolución. Debates sobre la perspectiva socialista en el siglo XXI, Buenos Aires, 
Ediciones IPS, 2022; Harari, I.: op. cit.; y Kabat, M.: “Rosa Luxemburgo, el rol de las masas y la 
organización en los procesos revolucionarios”, en prólogo a Luxemburgo, R.: Espontaneidad y Acción. 
Debates sobre la huelga de masas, la revolución y el partido, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2015).  

202



León y Vivanco 

 

 

bases metodológico-teóricas precedentes: en lugar de enfrentarse al concreto, 

analizarlo hasta dar con su determinación más simple y alcanzar sintéticamente a la 

propia acción en su determinación como acción revolucionaria, se preguntará 

abstractamente por el “modo de producción nacional”, por la “estructura nacional de 

clases” y por los “límites nacionales a la acumulación de capital”.24  

Si le dedicamos un artículo del primer número de nuestra revista a discutir el 

programa y la práctica política de Razón y Revolución, hoy Vía Socialista, es porque 

este partido constituye, a nuestro entender, la culminación de la tradición marxista en 

la Argentina. Por eso, cuando hacemos su crítica, en verdad hacemos la crítica de esta 

tradición. Estas son sus potencias, que sin embargo, revelan un límite absoluto, que es 

precisamente la inversión de la crítica de la economía política en “teoría marxista” y, 

por tanto, la reproducción del marxismo en tanto forma concreta ideológica, 

apologética del capital. Partiendo de la crítica de lo que entendemos que constituye la 

inversión de las determinaciones más simples del proceso de vida humana, del modo 

de producción capitalista y del método de conocimiento, demostraremos los límites 

que tiene este partido para organizar una práctica política efectivamente 

revolucionaria. En ese sentido, señalaremos que la representación de las 

determinaciones más simples supone necesariamente la inversión de las 

determinaciones más complejas, o sea, aquellas que tienen a la propia acción política 

como forma de realizarse.  

2. El “programa científico revolucionario”: la teoría 

La búsqueda teórica del sujeto revolucionario por parte de RyR se desplegó 

aceptando las bases metodológicas de las reflexiones marxistas precedentes. En la 

primera parte de este acápite pondremos de manifiesto cuál es y de dónde brota el 

problema metodológico, que identificamos en la forma lógica de conocimiento. Luego 

nos adentraremos en las determinaciones generales de la construcción teórica de la 

organización, situándolas en su contexto de producción. Este recorrido no constituye 

un mero “rodeo” para, finalmente, llegar a la determinación de la potencialidad 

revolucionaria de la clase obrera, sino que, al revés, se trata de la discusión de tal 

potencialidad en sus determinaciones más simples.  

a) La representación lógica 

La reflexión de RyR en torno a la determinación más simple del modo de producción 

capitalista es verdaderamente escasa, sobre todo, porque no se la reconoce como tal. 

Cuando Sartelli analiza la mercancía, se encuentra con el valor de cambio, el cual debe 

                                                
24 El logo de la organización —Marx con boleadoras— es expresión de este nacionalismo 

metodológico: la aplicación de la teoría marxista (Marx) sobre la Argentina como abstracto espacio 
nacional de intervención política (las boleadoras).  

203



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

expresar “algo común, algo que puede medirse de alguna manera”.25 De entrada, en 

lugar de preguntarse por la necesidad realizada tras la forma, sale a la búsqueda de los 

atributos que más se repiten. En esta búsqueda, elige, como la economía política 

clásica, al trabajo humano como aquello que establece la unidad del cambio: “es 

precisamente el trabajo humano el que le da su valor a las mercancías”.26 Sartelli, al 

igual que Ricardo y Smith, no puede “preguntarse siquiera por qué este contenido 

reviste aquella forma, es decir, por qué el trabajo toma cuerpo en el valor”.27 Para él, 

este proceso es simplemente natural. De esta forma, el valor, el mercado y las 

mercancías existieron y existirán por toda la eternidad: en el precapitalismo,28 en el 

capitalismo y en el socialismo.29 RyR comienza su construcción teórica naturalizando 

al valor como un producto natural, transhistórico, del trabajo humano. 

Al contrario, el valor es una relación social histórica, y como tal, es él mismo una 

forma concreta de las fuerzas productivas del trabajo. El ser genérico humano, llegado 

un estadio determinado del desarrollo de sus fuerzas productivas, comienza a 

organizar la producción y el consumo de sus órganos individuales, ya no a partir de su 

asignación directa a través de vínculos de dependencia, sino a partir de su asignación 

indirecta a través de relaciones entre mercancías. La emancipación de los productores 

de sus vínculos de dependencia (la jefatura, la casta, la esclavitud, el ayllu, la 

servidumbre, etc.) los convierte en productores privados e independientes, esto es, en 

productores de mercancías.30 La especificidad de esta relación consiste en que los 

individuos no pueden asignarse recíprocamente el modo en que participarán en la 

producción y el consumo sociales. Es por ello que la unidad del metabolismo social se 

resuelve por medio del intercambio de los productos del trabajo como portadores de 

valor.31 Como dicen Marx e Iñigo Carrera, el productor tiene que personificar a su 

                                                
25 Sartelli, E.: La cajita infeliz, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2013, p. 84. 
26 Ídem.  
27 Marx, K.: El capital I. Crítica de la economía política, Buenos Aires, FCE, 2011, p. 45. 
28 Harari, F.: Hacendados en armas. El Cuerpo de Patricios, de las Invasiones Inglesas a la 

Revolución (1806-1810), Buenos Aires, Ediciones RyR, 2009; Harari, F.: La contra. Los enemigos de la 
revolución de mayo, ayer y hoy, Ediciones RyR, Buenos Aires, 2008; Schlez, M.: Dios, rey y monopolio. 
Los comerciantes monopolistas y la contrarrevolución en el Río de la Plata tardo colonial, Buenos 
Aires, Ediciones RyR, 2010; y Flores, J.: El origen. Explotación y acumulación capitalista en el Río de 
la Plata colonial, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2018. 

29 Bil, D.: “La larga contramarcha. Los trabajadores chinos, de la Revolución a la restauración 
capitalista”, en prólogo a Li, M.: Desarrollo del capitalismo y lucha de clases en China, Buenos Aires, 
Ediciones RyR, 2020; y Sartelli, E.: Argentina 2050… 

30 Marx, K.: Elementos fundamentales para la crítica de la economía política (Grundrisse) 1857-
1858, Buenos Aires, Siglo XXI, 2019, p. 85; Marx, K.: op. cit., pp. 121-123; Iñigo Carrera, J.: op. cit., p. 
23; y GEMH: “El materialismo histórico como crítica del fetichismo de la mercancía”, en Síntesis, N. 1, 
2025, p.113. 

31 Sartelli cree que la “teoría del valor trabajo”, a diferencia del marginalismo, puede “medir precios 
absolutos” (Sartelli, E.: La cajita infeliz…, p. 84). Simplemente borra la necesidad de la forma relativa 
del valor. Al no ver que la unidad del metabolismo humano se realiza de manera privada e independiente 
se representa que el valor puede medirse en cantidades de su propia sustancia, o sea, como si fuera 
asignado directamente. Una verdadera ficción ricardiana. Ver Marx, K.: op. cit., pp. 16 y 56; e Iñigo 

204



León y Vivanco 

 

 

mercancía, tiene que producir valor. Así, el productor privado e independiente se 

encuentra “libre” de todo vínculo de dependencia personal por encontrarse 

precisamente enajenado en la mercancía. Su libertad es la forma concreta de su 

enajenación.32 Entonces, cuando RyR naturaliza el valor, lo que hace, en verdad, es 

naturalizar la libertad, la enajenación en la mercancía. 

Marx llamó a esto el “fetichismo de la mercancía”. Al productor privado e 

independiente su relación social se le enfrenta objetivamente como una potencia ajena 

portada en el producto de su propio trabajo. Sin embargo, la conciencia práctica de este 

productor de mercancías no puede reconocer que la libertad es la propia 

interdependencia social portada en el producto del trabajo como valor. Entonces, en 

lugar de reconocer la relación inmanente entre su libertad y su enajenación, se las 

representa como abstractos opuestos. Una vez que esta subjetividad productiva se 

representa respectivamente a cada una como una simple afirmación, como una 

tautología (la libertad es la libertad y la enajenación es la enajenación), ya está lista 

para dar el siguiente paso. RyR se re-representa (conceptualiza) a estas dos simples 

afirmaciones como “conciencia/condiciones subjetivas/política” y “ser 

social/condiciones objetivas/economía”, respectivamente, y las pone en una abstracta 

relación de sobredeterminación. Esta es su construcción teórica, que se expresa de la 

siguiente manera: “la política tiende a encontrarse en cierto grado de ‘desfasaje’ 

relativo y variable con respecto a los movimientos estructurales. Este hiato es la 

expresión fenoménica de la contradicción entre el ser social y la conciencia social”.33 

Entre la una y la otra: el “hiato”, la “nada” insuperable entre dos simples afirmaciones. 

Veamos esta construcción en detalle. 

Según Sartelli, “una sociedad es un conjunto de seres humanos organizados según 

una serie de relaciones, relaciones sociales”.34 En esta concepción, el individuo “entra” 

en relaciones, quedando la sociedad representada como poniéndole “límites” a la 

“voluntad” de los individuos. La socialidad no puede verse como el contenido que se 

realiza en la individualidad, sino como su abstracto opuesto. Sartelli sostiene: 

En la medida en que se asocian, la relación con la naturaleza se torna menos hostil y 

dependiente. La dependencia de la naturaleza empieza a estar mediada por esas 

relaciones que se trazan a la hora de lograr la reproducción de la vida. Pero esta creciente 

independencia de la naturaleza lograda por la asociación, por la cooperación, es la 

causa, a su vez, de una creciente dependencia, por los individuos, de esas relaciones 

sociales. Demos un ejemplo: una horda de cazadores recolectores, una sociedad sin 

clases, puede mantenerse unida muy laxamente. Cada individuo depende, en última 

                                                
Carrera, J.: Conocer el capital hoy. Usar críticamente El Capital, Buenos Aires, Imago Mundi, 2021, pp. 
26-33.  

32 Iñigo Carrera, J.: op. cit.  
33 Harari, F.: op. cit., p. 12, énfasis agregados.  
34 Sartelli, E.: op. cit., p. 49. 

205



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

instancia, de sí mismo. Se enfrenta solo a la naturaleza, de la que se apropia de una 

manera directa: toma de las plantas materias vegetales, mientras que obtiene recursos 

animales por el arte de una caza primitiva. No hay muchas posibilidades de cooperación. 

La mayor libertad de los individuos está dada porque no dependen unos de otros para 

reproducirse más que de una forma muy precaria. Pero el costo de esta «libertad» es 

enfrentar a la naturaleza con el único concurso de sus propias fuerzas. La naturaleza tiene 

frente a él o ella un poder máximo.35 

Esta extensa cita arroja luz sobre la forma en que RyR entiende la socialidad 

humana. En esta representación, la individualidad queda conceptualizada como la 

libertad, mientras que la socialidad aparece como un límite a aquella abstracta 

individualidad libre. Así, hay una “libertad individual natural” que la sociedad viene a 

limitar. Para Sartelli, el individuo es libre siempre y cuando pueda liberarse del trabajo, 

en tanto que éste es “el reino de la necesidad”, es decir, “la negación de la libertad”; por 

lo tanto, el “reino de la libertad” lo constituyen las actividades que “no son trabajo”.36 

La libertad, por si fuera poco, existe desde la horda de cazadores recolectores, por lo 

que su historicidad es completamente borrada. Al haber representado teóricamente un 

estadio individual previo a la socialidad, la determinación queda invertida: el sujeto ya 

no es la humanidad en su unidad, que se realiza en sus órganos individuales, sino que 

ahora el sujeto es el individuo, por lo que la unidad queda puesta en cada uno de ellos, 

habiendo tantas unidades como individuos y resultando la sociedad una simple suma 

de abstractos cuerpos individuales. Esto no es otra cosa que el individualismo 

metodológico. 

Al revés, nosotros partimos de la unidad del metabolismo social humano, el cual no 

es el producto de una “asociación” o un lugar donde se “entra”, clásica concepción 

lógico-formal que alcanza la unidad a partir de la simple suma de particulares que se 

repiten. El individuo es la sociedad,37 el individuo es una fuerza productiva concreta 

con la que el ser genérico humano (el metabolismo social) despliega sus potencias, es 

decir, la reproducción ampliada de sí mismo a partir del conocimiento de sus propias 

determinaciones respecto de las determinaciones del medio. La relación de contenido 

y forma es sustancial y, por tanto, unilateral: los individuos son formas de la sociedad, 

son sus órganos concretos, són en sí mismos sociedad. A fin de cuentas, lo que RyR no 

puede captar, como todo operador lógico, es la contradicción: el individuo y la sociedad 

no batallan en una lucha de opuestos, sino que son momentos de una misma 

determinación. Pero además, Sartelli se re-representa “actividades que no son trabajo”, 

borrando la determinación más simple del ser genérico humano, que es precisamente 

                                                
35 Sartelli, E.: op. cit., p. 54-55, énfasis agregados. 
36 Sartelli, E.: op. cit., pp. 156-157; Sartelli, E.: “El difícil arte de la liberación humana. Marx-Bauer: 

acerca de la verdadera naturaleza de un debate crucial”, Prólogo a Marx, K. y Bauer, B.: Sobre la 
liberación humana, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2012, p. 20.  

37 Marx, K.: Manuscritos económico-filosóficos de 1844, Buenos Aires, Colihue, 2006, p. 145. 

206



León y Vivanco 

 

 

la capacidad de trabajar, de transformar el medio mediante medios de producción en 

un medio para sí. Entonces, al representarse la existencia de una “esfera” de la 

socialidad humana distinta a la organización de la economía, o sea, del trabajo, lo que 

se hace es perder el hilo de la determinación, convirtiendo al concreto en una 

abstracción.38  

El sujeto de la lógica, la subjetividad científica general (productora de mercancías 

como la que más), erige como dos simples afirmaciones a su individualidad y a su ser 

social, convirtiéndolos en conceptos, y por lo tanto, vaciándolos de toda potencialidad 

de ponerse en movimiento por sí mismos.39 Es fundamental retener la naturaleza de 

esta clase de conocimiento: el concreto pierde toda capacidad de ponerse en 

movimiento por sí mismo debido a la necesidad teórica de afirmarse como 

abstractamente igual a sí. De esta forma, el concreto debe ser representado como 

concepto y el movimiento necesita ser puesto por un sujeto exterior al concreto y su 

concepto. El movimiento es establecido por medio de la lógica a partir de una 

“necesidad constructiva”, esto es, mediante una teoría.40 Sartelli explicita esta 

operación estándar de la ciencia de la siguiente manera: 

¿Qué quiere decir que un concepto es ‘estático’? ¿Que no se adapta a las transformaciones 

del objeto? Si el objeto cambia tanto que ya no es el mismo, el problema no es del 

concepto, sino del objeto, salvo que queramos conceptos que designen lo propio y lo 

contrario. Si el objeto cambia dentro de ciertos límites, entonces permanece, es ‘estático’, 

por decirlo en lenguaje romeriano. En consecuencia, el concepto necesita ser ‘estático’. 

(…) Un concepto necesariamente delimita un objeto, le pone límites. O mejor dicho, 

describe sus límites. No puede existir un concepto que no funcione de tal manera porque 

de lo contrario no describiría nada o, lo que es lo mismo, definiría objetos infinitos, lo 

cual es absurdo puesto que en el universo no puede caber más que un infinito, en el 

supuesto caso que el universo no fuera finito. La virtud principal de un concepto es 

definir (ponerle fin) al objeto.41 

El desconocimiento de la propia enajenación se expresa como conciencia lógica: la 

conciencia fetichista –ahora puesta a producir conocimiento científico– puede 

reproducir su abstracta libertad, negando que su libertad sea la forma de su 

enajenación, porque si no designaría “lo propio y lo contrario”. Bajo la nomenclatura 

de lo “estático” y del “concepto”, Sartelli se representa el principio de identidad, esto 

es, la tautología, vaciando de potencias al objeto, que en realidad es uno mismo.42 La 

razón discursiva, es decir, la teoría, literalmente se caracteriza por “ponerle fin al 

                                                
38 Sobre las determinaciones del trabajo y del individuo ver: GEMH: op. cit., pp.110-112. 
39 Iñigo Carrera, J.: op. cit., p. XVI. 
40 Iñigo Carrera, J.: El capital…, cap. 7. 
41 Sartelli, E.: La sal de la tierra, Volumen 1, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2022, p. 52, énfasis 

agregados. 
42 “El objeto que se busca finalmente resulta ser uno mismo” (Sartelli, E.: La cajita…, p. 22).  

207



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

objeto”.43 Pero aún así, Sartelli ve la necesidad de conocer la totalidad, y en concreto, 

se refiere a reconstruir “el objeto en su movimiento”, que sin embargo, al haberlo 

mutilado de automovimiento, solo puede hacerlo “siguiendo un orden lógico”.44 De 

este modo, RyR formaliza la negación de la contradicción: el contenido es el contenido 

y la forma es la forma, por eso, “en el principio era el Dos”.45 Al contrario: la realidad 

es una unidad, razón por la cual no hay “objetos”, como dice Sartelli, sino un solo 

objeto, que es el sujeto de su propio movimiento: la materia, la contradicción.46 El 

contenido existe bajo su forma, bajo distintas formas concretas. La forma es el 

contenido en desarrollo. Por eso, representar esta identidad contradictoria es mutilar 

la unidad de lo real. Así, el proceso de conocimiento toma la forma de la representación 

lógica, que en su generalidad se caracteriza por ocultar completamente la 

contradicción por medio de la teoría, permitiendo la inversión, el intercambio y la 

coexistencia de contenidos y formas de manera abstracta. Al convertir todo concreto 

en una simple afirmación, invierte la determinación cualitativa por la determinación 

cuantitativa: representa todas las formas concretas como realizadas, puesto que al 

estar vaciadas de potencias, deben existir desde toda la eternidad o brotar de la nada 

misma. En definitiva, el culto a la representación lógica convierte a Sartelli en el 

verdadero marxista “eleático”,47 es él precisamente quién se arrodilla ante el fetiche de 

la identidad y el inmovilismo.  

b) La potencialidad revolucionaria en sus determinaciones más simples 

Una vez acumulados los “pertrechos necesarios”, RyR está listo para desplegar su 

teoría. Podemos ahora adentrarnos en “un viaje marxista a través del capitalismo”, una 

larga travesía interpretativa. En su forma política concreta, la producción de 

conocimiento científico se desplegó en la lucha por la dirección del trotskismo 

                                                
43 El posmodernismo no es el abstracto opuesto de la modernidad, sino una forma concreta suya. La 

lógica es el desvanecimiento del concreto, de lo real. Los planteos de RyR, pretendidamente críticos del 
posmodernismo, quedarán presos de esta paradoja. Callinicos dilucida parcialmente la continuidad 
entre la modernidad y la posmodernidad, pero la unidad de su obra no reconoce la radicalidad de tal 
contradicción: como RyR, pretende superar al posmodernismo rescatando la modernidad (Sartelli, E.: 
“La promesa. El marxismo, la ciencia y la (nueva) dialéctica”, Prólogo a Robles Báez, M. (comp.): 
Dialéctica y Capital, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2014, p. 9; Callinicos, A.: Contra el posmodernismo, 
Buenos Aires, Ediciones RyR, 2019, p. 61; e Iñigo Carrera, J.: Ibid).  

44 Sartelli, E.: La sal…, p. 20. 
45 Sartelli, E.: “Apuntes sobre el marxismo eleático. A propósito de las consideraciones estratégicas 

de la izquierda idealista”, en Razón y Revolución, N. 18, 2008, p. 128, énfasis agregado. En esta 
metáfora, o el Dos brotó de la nada, o estuvo siempre ahí, como de hecho lo asume axiomáticamente la 
matemática, como elemento de un conjunto infinito actual. Para Sartelli, como para Peano, el 
automovimiento resulta incomprensible: el Dos no puede ser forma del Uno, no puede brotar más que 
de sí mismo, porque el 2 es el 2 y el 1 es el 1. Entre el 1 y el 2: el hiato. Como es propio de la lógica, Sartelli 
no puede más que partir de un número, mera representación del quantum. 

46 Iñigo Carrera, J.: El conocimiento dialéctico: la regulación de la acción en su forma de 
reproducción de la propia necesidad por el pensamiento, Buenos Aires, CICP, 1992, pp. 15; Iñigo 
Carrera, J.: El capital… pp. 257 y 258.  

47 Sartelli, E.: “Apuntes sobre….” 

208



León y Vivanco 

 

 

argentino. Al compartir los fundamentos metodológicos de la tradición marxista, los 

grandes interrogantes no fueron en sí mismos objeto de cuestionamiento crítico, sino 

objeto de referencia para la contrastación con la realidad nacional. Como la 

preocupación fundamental del partido era “cómo hacer la revolución en la Argentina 

del siglo XXI”, el proceso de conocimiento de este obrero colectivo se rigió por la 

producción de “caracterizaciones nacionales”. A partir del debate con el resto de 

corrientes marxistas, se identificaron al menos cuatro grandes problemáticas: 1) la 

impertinencia de la teoría de la revolución permanente para comprender la Argentina, 

2) la inexistencia de la cuestión agraria y la dilucidación de la estructura nacional de 

clases, 3) la objetividad de la ley del valor en el desarrollo capitalista local y 4) la 

pregunta por la derrota de la revolución en nuestro país durante los años ‘70. A 

continuación presentaremos las reflexiones de RyR sobre estos tópicos, situándolos en 

su contexto político de producción y analizándolos críticamente desde sus 

determinaciones más simples.  

La teoría de la revolución permanente ocupó un lugar central en la reflexión teórica 

de RyR, especialmente en su abstracta delimitación respecto al trotskismo argentino, 

que utilizó esta teoría para caracterizar el desarrollo del capitalismo local y la estrategia 

revolucionaria.48 RyR, sin embargo, pretendió romper con esta tradición. El CEICS 

investigó empíricamente el desarrollo capitalista argentino para definir con precisión 

la revolución nacional y su sujeto. Grupos de investigación como el de la Revolución de 

Mayo o el de Procesos de Trabajo concluyeron que en Argentina la revolución burguesa 

estaba concluida y la economía había alcanzado el nivel de la gran industria, 

cuestionando así la validez de la revolución permanente en el caso argentino.49 A su 

vez, el exámen de la cuestión agraria nacional resultó crucial. Otra serie de 

investigaciones indagaron la naturaleza del chacarero pampeano y la población 

indígena, arrojando la inexistencia social del campesinado en Argentina.50 En su 

unidad, toda esta gran problemática teórica y empírica de caracterización se tradujo 

políticamente dentro de la interna trotskista, alcanzando su punto cúlmine en la crisis 

del 2008, donde lo que estaba en juego era la delimitación de una intervención política 

con independencia de la burguesía rural. No obstante, bajo la apariencia de haber 

superado la teoría de la revolución permanente y la caracterización trotskista de la 

                                                
48 Ver Trotsky, L.: “Resultados y perspectivas” y “La revolución permanente”, en La teoría de la 

revolución permanente, Buenos Aires, Ediciones IPS, 2011; y Lissandrello, G.: A desalambrar. 
Izquierda y cuestión agraria en la Argentina de los ‘70, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2021, cap. VI.  

49 Harari, F.: La contra….; Harari, F.: Hacendados….; Schlez, M.: Dios, rey…; y Flores, J.: El 
origen…; Kabat, M.: Del taller a la fábrica. Proceso de trabajo, industria y clase obrera en la rama del 
calzado (Buenos Aires 1870-1940), Buenos Aires, Ediciones RyR, 2005; Bil, D.: Descalificados. Proceso 
de trabajo y clase obrera en la rama gráfica (1890-1940), Buenos Aires, Ediciones RyR, 2007; y 
Kornblihtt, J.: Crítica del marxismo liberal. Competencia y monopolio en el capitalismo argentino, 
Buenos Aires, Ediciones RyR, 2008. 

50 Sartelli, E. (comp.): Patrones en…; Sartelli, E.: La sal…, cap. 2; Muñoz, R.: Miseria del 
indigenismo. Identidad étnica y clase obrera en el Chaco, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2023.  

209



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

cuestión agraria, el partido, en verdad, aceptó todos sus presupuestos. En la lectura 

de RyR, ambas teorías serían fundamentalmente correctas, pero no se aplicarían a la 

Argentina. En su proceder práctico, el CEICS, en lugar de cuestionar las abstracciones 

que suponen la coexistencia simultánea de múltiples modos de producción con sus 

respectivos sujetos sociales, se lanzó a la contrastación empírica de tales posibilidades 

con el desarrollo histórico nacional. De esta forma, pasó más de tres décadas indagando 

las determinaciones concretas de una problemática que, al revés, se resuelve en el 

estudio de las determinaciones más simples del metabolismo social humano. 

En la teoría de la revolución permanente y en el enfoque trotskista de la cuestión 

agraria está en juego la posibilidad de la coexistencia de distintos modos de producción 

y sus respectivas clases sociales. Revisemos este problema desde su base. Según 

Sartelli, las relaciones sociales de producción se determinan por el grado de desarrollo 

de las fuerzas productivas y por la lucha de clases.51 Es sabido que en las teorías 

tradicionales del materialismo histórico los modos de producción se suceden 

históricamente. Pero la lógica vacía a todo objeto de potencias, por lo que precisa darle 

un movimiento teórico. Como cada modo de producción es igual a sí mismo, porque 

sino designaría “lo propio y lo contrario”, ninguno puede engendrar a otro de sí mismo. 

RyR necesita entonces representarse que todas las “relaciones sociales” existen 

realizadas a lo largo de toda la historia de la humanidad: en todos los modos de 

producción pueden combinarse relaciones “esclavistas”, “asalariadas”, “domésticas”, 

etc.52 Y estas relaciones aparecen materialmente portadas en sujetos pertenecientes a 

“clases sociales”: esclavistas, campesinos y burgueses, por ejemplo. En esta 

construcción, estos individuos necesitan ser previos a la sociedad, razón por la cual 

vimos que se “asocian” y “entran” en ella. A partir del choque de estas “clases sociales” 

emerge la sociedad como punto de llegada. Por eso veíamos que la unidad del 

metabolismo social humano no estaba puesta en la sociedad, sino en cada individuo; 

inversión que en este punto reaparece en un nivel más desarrollado: la unidad que 

estaba portada en cada individuo, se encuentra aquí portada como “relación social” 

de cada clase. Así, el individualismo metodológico de RyR liquida uno de las tantas 

potencias científicas de Marx, el enfrentarse a las “personas en cuanto personificación 

de categorías económicas”,53 para invertirlo ideológicamente en su formulación 

misma: las relaciones económicas como expresión de las personas.54  

                                                
51 Sartelli pone a las relaciones de producción y a las fuerzas productivas en una relación de 

exterioridad: toma su “contradicción” como “separación” y “diferencia” (Sartelli, E.: La cajita…, pp. 52 
y 53; y Sartelli, E.: “Las fuerzas productivas como marco de necesidad y posibilidad. En torno a las tesis 
de Gerald Cohen y Robert Brenner” en Herramienta, N. 11, Buenos Aires, 2000, pp. 21 y 34).  

52 Harari, F.: “El barro de la historia”, Prólogo a James, C.R.L.: Los jacobinos negros, Buenos Aires, 
Ediciones RyR, 2013, p. 13.  

53 Marx, K.: El capital…, p. XV.  
54 Así, Sartelli señala que “el capital es el atributo de la clase”, en lugar de ser la clase el atributo del 

capital (Sartelli, E.: “Apuntes sobre…”, p. 128).  

210



León y Vivanco 

 

 

Pero hasta aquí, otra vez, hay tantas unidades sociales como clases, y por tanto, 

tantas sociedades como relaciones entre distintas clases. Sin embargo, la abstracta 

suma de unidades diferentes no permite al partido dilucidar una dinámica social 

coherente. La sociedad no puede ser comprendida como una colisión puramente 

cuantitativa de dinámicas sociales coexistentes (50% esclavista y 50% asalariada, por 

ejemplo). Así, RyR necesita dar a esta heterogeneidad una unidad, pero de tipo 

conceptual: bajo la apariencia de buscar la cualidad en juego, no hace más que caer en 

la inversión lógica de la determinación y definir esa unidad sobre la base de la relación 

que más se repite. Esto lo hace a partir de representarse que la “tónica” del modo de 

producción queda determinada por la relación social “dominante”.55 Las distintas 

clases que chocan en el estadio imaginario previo a la socialidad deben formar esa 

unidad a partir de la construcción de “hegemonía”: deben dominar al resto de 

individuos subordinándolos en la “formación económico-social”. Pero para la mala 

suerte de estos sujetos, Sartelli nos recuerda que “la humanidad repele la 

explotación”;56 porque, como en la poética de Holloway, “en el principio era el grito”. 

Con lo cual, las clases dominantes necesitan darse una “superestructura” para alcanzar 

la “hegemonía”.57 De esta manera, partimos de la suma de individuos, avanzamos con 

la suma de clases y llegamos, finalmente, a la suma de formaciones económico-sociales 

hegemónicas, por lo que RyR ve a los modos de producción sobredeterminarse 

recíprocamente entre sí. Sin embargo, a esta altura de la determinación, no 

encontramos ya ninguna referencia a un elemento, más no sea teórico, que le de una 

unidad al movimiento de la humanidad. Al revés, leemos que la humanidad se 

encuentra “escindida”,58 es decir, vaciada de unidad, lo que significa que el ser genérico 

no existe como determinación material real. Dicho de otro modo, el individualismo 

metodológico de RyR no puede dar cuenta de la unidad material que constituye el 

metabolismo social humano. Como señala Iñigo Carrera, la lógica “nunca puede 

superar el abismo cualitativo que separa una aparente afirmación de otra”.59  

En tanto RyR borró el carácter privado e independiente del trabajo capitalista y la 

unidad del metabolismo social humano, no puede sino enfrentarse a la relación entre 

la clase obrera y la clase capitalista como a una relación de dominación regida por la 

propiedad jurídica.60 Por ser propietaria de los medios de producción, la clase 

                                                
55 Harari, F.: Ibíd. Evidentemente, los límites de esta formulación típicamente althusseriana se 

encuentran presentes ya en la obra de Marx. Al respecto, ver GEMH: op. cit.; Cosic, N. y Vivanco, A.: “La 
obra de Karl Marx como base para la superación de la lógica dialéctica. Crítica de las bases metodológicas 
del CICP”, en Síntesis, N. 1, 2025.  

56 Sartelli, E.: La cajita…, p. 56. 
57 Sartelli, E.: La cajita…, p. 372. 
58 Sartelli, E.: “La promesa…”, p. 19.  
59 Iñigo Carrera, J.: “Del capital como sujeto de la vida social enajenada a la clase obrera como sujeto 

revolucionario”, en Escorcia Romo, Roberto y Caligaris, Gastón: Sujeto capital - Sujeto revolucionario, 
Ciudad de México, UAM, 2019.  

60 Sartelli, E.: La Cajita…, p. 65.  

211



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

capitalista podría asignarle producción y consumo a la clase obrera; por eso Sartelli 

dice que el proletariado no produce objetos para el mercado, sino “valores de cambio 

para un capitalista”.61 Así, al convertir a la determinación de clase en una relación 

jurídica y de abstracta sujeción, Sartelli ignora que, para venderse, la fuerza de trabajo 

debe ser producida de manera privada e independiente, para lo que se necesitan 

medios de producción.62 Por este camino, al identificar la relación de clase con el 

vínculo de sujeción, RyR naturaliza a ambos como forma de socialidad transhistórica, 

borrando la especificidad material de la socialidad capitalista: la negación de la 

asignación directa de la producción y el consumo, donde la unidad del metabolismo 

social se rige por medio de la producción de la fuerza de trabajo como mercancía.63  

Ahora bien, cabe repetirlo, esta gran encrucijada es el resultado de no reconocer a la 

contradicción que es la materia como determinación más simple, y operar, por tanto, 

con puras tautologías. Por eso, para ver el movimiento de los modos de producción, 

RyR debió construir discursivamente un capitalismo antes del capitalismo, una 

tautología. Sartelli necesitó representarse “formas del ‘capital’ no exclusivamente 

capitalistas”, habiendo un “capital capitalista” y un “capital no capitalista”.64 Como 

vimos, en el desarrollo de esta teoría se postuló la existencia de clases transhistóricas 

y asociales, que al alcanzar la dominación convierten a su relación social de 

“subalterna” en “hegemónica”. Por lo tanto, para ver la emergencia del capitalismo se 

necesitó construir conceptualmente una burguesía antes de la sociedad burguesa. 

Entonces, el atributo de clase del “sujeto subalterno” no tiene más lugar de donde 

brotar que de sí mismo. Harari sintetiza de forma transparente la inversión en su 

unidad: 

El capitalismo es aquel sistema en el cual la burguesía se erige en clase dominante. No 

obstante, la burguesía puede estar presente en modos de producción en los cuales 

predominen otras relaciones sociales. A pesar de no contar con un proletariado formado 

ni relaciones capitalistas maduras, esta clase social establece formas de acumulación 

diferentes a las feudales, a las que corroe. Contiene, por lo tanto, atributos burgueses y 

la potencia de ser quién será. Una potencia que ya se ha actualizado parcialmente, se 

ha ido concretizando y da señales de desarrollarse en ese sentido (...). Tener la potencia 

ya es ser, siempre que se conciba al ser como un despliegue de potencias. Despliegue que 

                                                
61 Sartelli, E.: La Cajita…, p. 159.  
62 GCEP: “Crítica del concepto de clase obrera en El capital de Karl Marx. Investigación sobre las 

determinaciones más simples de la subjetividad revolucionaria”, en Síntesis, N.1, 2025, p.144. 
63 Idem.  
64 Sartelli, E.: “¿Cómo se estudia la historia de la industria? Una crítica y una propuesta desde el 

estudio de los procesos de trabajo”, en Anuario CEICS, N. 1, 2007, p. 37. Para la crítica de esta 
representación, ver León, F.: “Crítica de la génesis del modo de producción capitalista en la obra de Karl 
Marx”, en XVIII Jornadas de Economía Crítica, Bahía Blanca, 2025.  

212



León y Vivanco 

 

 

se opone a otros y, por lo tanto, los enfrenta con mayor o menor suerte. La revolución 

permite, por lo tanto, el desenvolvimiento de atributos que deben existir previamente.65  

Esta cita no solo nos enseña las aporías de la teoría de la revolución burguesa –su 

individualismo metodológico–, sino que, por sobre todo, evidencia la forma en que 

RyR oculta la contradicción. La potencia, según su perspectiva, no puede existir bajo la 

forma de su opuesto, sino que debe concebirse como “actualizada parcialmente”: lo 

futuro debe “existir previamente” semi-realizado. La tautología es transparente: el 

precapitalismo no pone al capitalismo, sino que el semi-capitalismo pone al 

capitalismo.66 Para el sujeto de la lógica es inconcebible que una potencia exista 

materialmente como potencia a realizar. De esta manera, según RyR, en el feudalismo 

había “pedazos” de capitalismo ya realizados encarnados en una burguesía 

transhistórica “no hegemónica” que establecía “formas de acumulación diferentes a las 

feudales”. Por eso mismo, en el capitalismo podrían existir “pedazos” de feudalismo, 

razón por la cual la teoría de la revolución permanente sería en sus fundamentos 

correcta. A su vez, por cuanto los polos capitalista y feudal carecen de unidad, a pesar 

de reconocer al campesino como sujeto específicamente precapitalista,67 la 

sobredeterminación mutila este reconocimiento, haciendo caer al partido en el 

fetichismo de la cuestión agraria.68 Entonces, RyR acepta ambas teorías en su 

fetichismo constitutivo: la inversión de la relación entre la unidad del metabolismo 

social y sus órganos, esto es, la representación de una preconstitución del individuo 

por sobre la relación de producción. Por lo tanto, en lugar de rechazar radicalmente la 

teoría de la revolución permanente y el “problema de la cuestión agraria” en sus 

formulaciones mismas, RyR concluyó que mientras que en algunos países estas teorías 

“aplicaban”, en otros no lo hacían.  

No obstante, al enfrentarse al estudio de la ley del valor y los procesos de trabajo, 

RyR parece superar esta radical exterioridad y dar cuenta de la unidad que es el ser 

genérico humano. Si bien hasta el momento tenemos un panorama de superposición 

sobredeterminada de clases, formaciones económico-sociales y hegemonías 

superestructurales, Sartelli se representa que en 1990 el capital alcanza una hegemonía 

unilateral: se universaliza “el trabajo asalariado” y se acaban “los artesanos, los 

campesinos y todo otro relicto pre-capitalista”.69 Ahora, el capital, al ser una unidad 

sin márgenes, se rige de acuerdo a una necesidad objetiva que ya no se enfrenta a 

                                                
65 Harari, F.: Hacendados…, p. 31, énfasis agregado.  
66 Harari, F.: La contra…, pp. 46-48; y Harari, F.: “Nuestra verdadera herencia. La importancia de 

un clásico sobre la revolución burguesa”, Prólogo a Guérin, D.: La lucha de clases en el apogeo de la 
revolución francesa, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2011, p. 18.  

67 Sartelli, E. (comp.): Patrones…, pp. 26 y 27. Sartelli, E.: La sal…, p. 108. 
68 Malvicini Di Lazzaro, L. y Cosic, N.: “Entre la hoz y el martillo: un debate marxista contemporáneo 

sobre las clases sociales en el agro argentino”, en Revista Izquierdas, N. 50, 2021. 
69 Sartelli, E.: “Una enfermedad recurrente. Acerca del posmodernismo como barbarie burguesa”, 

Prólogo a Callinicos, A.: Contra el…., p. 23. 

213



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

límites extrínsecos sino que desarrolla victorioso en la expansión del plusvalor relativo. 

Y este elemento de la teoría presenta una elevada potencia, en tanto se señala, a 

diferencia de Trotsky y el trotskismo, que la negación del capitalismo es el producto 

de su propio desarrollo. En este punto, RyR parece dar cuenta simultáneamente de la 

unidad y de la contradicción. Sin embargo, como en toda lógica, esta totalización tiene 

por punto de partida a la inversión cuantitativa, siendo la unidad conceptualizada 

como “subsunción”.70 A su vez, la potencia de ver la negación en el autodesarrollo 

revela también ser una tautología. Veamos.  

Según RyR, en su necesidad objetiva, el desarrollo del plusvalor relativo revoluciona 

las fuerzas productivas, transforma los procesos de trabajo y aumenta la composición 

orgánica del capital.71 Así, en este movimiento, el capital engendra necesariamente la 

crisis, que es el “marco de posibilidad” para la revolución socialista, pero ante todo el 

camino a la “barbarie” y el “abismo”.72 Apoyándose en Trotsky y Mandel, Sartelli señala 

que esta dualidad sólo puede resolverse en la lucha de clases, un fenómeno “extra-

económico” determinado en definitiva por el grado de desarrollo de las conciencias 

enfrentadas.73 Pero nuevamente, en tanto RyR procede teóricamente por medio de la 

lógica, la economía y la conciencia colisionan externamente y se sobredeterminan, esto 

es, se relacionan sólo de forma cuantitativa: todo se trata de cuál de ellas tiene “más 

peso” o “fuerza” sobre la otra. Así, la investigación sobre los procesos de trabajo en 

Argentina arroja que el desarrollo capitalista no sólo hace “surgir” a la conciencia de 

clase del proletariado,74 empujándola a una endeble solidaridad sindical corporativa,75 

sino que también la determina en su fuerza material concreta.76 Es decir, RyR tiene la 

potencia de acercarse a reconocer la determinación de la conciencia por la economía, 

sólo por haber establecido la radical exterioridad como punto de partida, resguardando 

así la conciencia abstractamente libre. Sin embargo, habilitar el diálogo cuantitativo 

entre conciencia y capital trae severas complicaciones teóricas. En tanto esta 

conciencia se encuentra sobredeterminada por el automatismo económico, se trata de 

una “conciencia espontaneísta”. Y para RyR, en esta condición expresa precisamente 

la simple reproducción del capital.77 Esta lucha de clases, por ello, aparece como una 

forma concreta del movimiento automático que lleva hacia el abismo: esta 

                                                
70 Ver Cosic, N. y Vivanco, A.: op. cit., p.65; GEMH: op. cit., pp. 123-125. 
71 El balance de ruptura del OME se destaca por señalar las inversiones metodológicas que tiene la 

unidad de esta teoría económica en tanto “marxismo de la competencia” (Kornblihtt, J., Mussi, E. y 
Seiffer, T.: Ibid; y Sartelli, E.: La cajita…, pp. 155-272).  

72 Sartelli, E.: op. cit., pp. 260 y 750; Sartelli, E.: “Las fuerzas productivas…”. 
73 Sartelli, E.: La cajita…, pp. 254-255; Sartelli, E.: La sal….; Sartelli, E.: La plaza… 
74 Sartelli, E.: op. cit., p. 40.  
75 Sartelli, E.: La sal…, pp. 146-147. 
76 Kabat, M.: Del taller…, p. 176; Harari, I.: A media máquina. Procesos de trabajo, lucha de clases 

y competitividad en la industria automotriz argentina (1952-1976), Buenos Aires, Ediciones RyR, 2015, 
pp. 27 y 238; Sartelli, E..: La plaza…, p. 177; y Bil, D.: Descalificados…, p. 12.  

77 Kabat, M.: “Rosa Luxemburgo…”, pp. 40-41. 

214



León y Vivanco 

 

 

espontaneidad de la clase obrera se dirige a la subordinación a “la ideología 

burguesa”,78 es decir, a “la catástrofe simultánea de las clases en lucha, a una nueva 

barbarie”.79  

Por lo tanto, por esta vía no se pudo encontrar la conciencia que “tuerce” el rumbo 

del abismo al socialismo. Entonces, el principio de identidad se abre paso y nos revela 

que el capitalismo no es negado por su propio desarrollo, sino por una fuerza 

extrínseca. Y es aquí donde se pone explícitamente de manifiesto que la autonomía 

relativa de la conciencia es, en definitiva, una autonomía absoluta. Porque la fuerza 

que detiene la máquina hacia el abismo “no es ya un asunto determinado automática y 

fatalmente por dichas leyes” económicas.80 De este modo, la tautología de RyR necesita 

que haya tanto una conciencia que sea automatismo económico, enajenación y 

reproducción, como otra que sea su abstracto opuesto absoluto: la conciencia 

socialista, que al revés, debe ser libre y revolucionaria. Necesariamente, la 

determinación cuantitativa llega a su término, pero sólo para darle paso a la 

indeterminación absoluta, el “hiato”. La teoría revolucionaria de RyR nos revela 

nuevamente tener por fundamento la escisión originaria entre libertad y enajenación.  

3. El sujeto revolucionario en el laberinto de la conciencia abstractamente 

libre 

Las contradicciones sociales de los ‘90, el aumento de la población obrera sobrante, 

la fragmentación de la subjetividad de la clase, en definitiva, el proceso que desembocó 

en el Argentinazo, moldeó particularmente el desarrollo programático de Razón y 

Revolución. Para RyR, la “crisis orgánica” abierta en diciembre del 2001 y la 

emergencia del movimiento piquetero como nuevo actor político hegemónico, 

demostraban la falsedad de las prédicas posmodernas acerca de la desaparición de la 

clase obrera y el fin de la historia. Sin embargo, frente a la derrota de las experiencias 

revolucionarias previas y los cambios en la composición de la clase, los debates sobre 

la estrategia revolucionaria y su sujeto concreto adquirieron una renovada 

importancia. Una gran masa de esfuerzos militantes fueron puestos en el 

esclarecimiento de esta problemática con la organización de decenas de jornadas y 

debates, la puesta en funciones de un proceso ampliado de investigación empírica 

sobre las condiciones del proletariado argentino, la edición de libros al respecto y un 

largo etcétera. Como anticipamos, uno de los núcleos de esta reflexión fue el estudio de 

la derrota de la “fuerza social revolucionaria” en la Argentina de los ‘70. No obstante, 

                                                
78 Lenin, V. I.: “¿Qué hacer?”, en Obras Completas, Tomo 6, Moscú, Editorial Progreso, 1986, p. 41.  
79 Lukács, G.: Historia y conciencia de clase. Estudios de dialéctica marxista, Buenos Aires, 

Ediciones RyR, 2013, p. 440.  
80 Ídem.  

215



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

para abordar este problema desde sus determinaciones más simples nos centraremos, 

ante todo, en la discusión entablada entre RyR y Juan Iñigo Carrera.  

a) Del sujeto revolucionario a la intervención política nacional 

La cuestión de la objetividad de la ley del valor y su relativa autonomía respecto de 

la conciencia constituye el corazón de la problemática sobre la potencialidad 

revolucionaria. Ellen Meiksins Wood critica a Poulantzas y Laclau por trazar, no una 

autonomía relativa, sino más bien una autonomía absoluta de la conciencia respecto 

de la economía.81 Y si bien, como demostramos, toda “autonomía relativa” es 

autonomía absoluta, vimos que efectivamente RyR alcanzaba a poner la conciencia y 

la economía en relación. De esta manera, RyR parecía dar sus primeros pasos en 

trascender la externalidad de individuo y sociedad. Sin embargo, esta vía nos dejaba 

sin sujeto revolucionario. La teoría necesitaba erigir un otro radicalmente opuesto al 

capital a partir del cuál hacer brotar al socialismo. Por eso mismo “en el principio era 

el Dos”. ¿Cuál es ese otro absolutamente radical distinto del capital? Para RyR se trata 

del “ser genérico humano”, que expresa la “rebelión permanente del género frente a la 

especie”, razón por la cual “la clase obrera es y no es un atributo del capital”,82 es decir, 

“excede al capital”,83 es su “negación”.84 Por lo tanto, la clase obrera, apoyándose en su 

ser genérico, porta el “espacio” para la “conciencia libre, que es la conciencia de la 

liberación”.85 De esta forma, RyR se representa la potencialidad revolucionaria de la 

clase obrera en su conciencia libre como abstracto opuesto de su conciencia enajenada.  

No obstante, esta conciencia abstractamente libre parece no bastar para la 

superación del capitalismo. Según RyR, es necesaria una “crisis orgánica”.86 La 

subjetividad productiva del obrero colectivo RyR no pudo reconocer al trabajo privado 

e independiente como la determinación más simple del capital, y por ello mismo, no 

logró reconocer su libertad como la forma de su enajenación. La abstracción de la 

libertad como el opuesto de la enajenación tomó la forma de la lógica y el 

individualismo metodológico. “En el principio” es el individuo, que porta a la clase 

como un atributo asocial y transhistórico. Ese sujeto abstracto “entra” en relación 

social y domina al resto mediante la toma del Estado y la producción de una 

superestructura, convirtiendo a su propia relación en “hegemónica”. Como resultado, 

la relación social de producción emerge en tanto punto de llegada. En síntesis, así como 

en el principio es el individuo, en el principio también es la libertad, que luego, por 

                                                
81 Meiksins Wood, E.: ¿Una política sin clases? El post-marxismo y su legado, Buenos Aires, 

Ediciones RyR, 2013.  
82 Sartelli, E.: “Apuntes sobre…”, p. 128. 
83 Sartelli, E.: “La promesa…”, p. 20.  
84 Sartelli, E.: La sal…, p. 83.  
85 Sartelli, E.: “La promesa…”, p. 20.  
86 Sartelli, E.: “Las fuerzas productivas…”. 

216



León y Vivanco 

 

 

culpa de la dominación y la relación económica, “choca” con la enajenación, con el 

“automatismo económico”. Como RyR se apoya en la libertad como el abstracto 

opuesto de la enajenación para pensar la superación del capital, no es casual que 

necesite representarse un momento en donde el automatismo económico se “rompe”. 

Ese momento es proveído por el concepto de “crisis orgánica”: la hegemonía se quiebra, 

la relación social se fractura, y con ella, también la enajenación. Como dice Sartelli, “las 

relaciones que unen a las personas entre sí, las relaciones de compra venta de la fuerza 

de trabajo, la acumulación de capital, el dinero, se rompen”.87 Por un breve lapso de 

tiempo, los individuos vuelven a ser abstractamente libres por haberse quedado sin 

vínculo social: las “leyes” del automatismo económico llevan a la crisis, “momento en 

el cual ellas mismas se cancelan y hace su aparición el momento ‘extraeconómico”.88 

Es la hora de la “situación revolucionaria”: la unidad social que era producto de la 

dominación hegemónica se rompe, devolviendo la unidad a cada una de las clases, 

abriendo una situación de “doble poder”.89 Ya no hay unidad —abstracta—, ahora, 

devuelta, hay unidades. Burguesía y proletariado se enfrentan en la batalla final al 

borde del abismo. La clase obrera, empapada de ser genérico al haberse roto el capital, 

despliega sus potencias revolucionarias que provienen precisamente de la nada, de la 

desaparición del vínculo social. Si la clase obrera llega previamente “preparada” al 

enfrentamiento final, entonces saldrá triunfante,90 restableciendo el vínculo social, 

pero esta vez convirtiéndo a su propia relación en dominante y transformando, en 

consecuencia, el modo de producción. Con la clase obrera en el Estado y la 

expropiación de la burguesía, nos encontramos ya en el socialismo. En esta nueva 

etapa, al haber liquidado la hegemonía de la burguesía, el automatismo y la 

determinación del capital ya no existen, por lo que la direccionalidad de la sociedad se 

tuerce completamente.91  

                                                
87 Sartelli, E.: La cajita…, p. 411.  
88 Sartelli, E.: “El comienzo de una filosofía necesaria. Gyorgy Lukács, la historia y la conciencia”, en 

prólogo a Lukács, G.: Historia y…, p. 39.  
89 Lenin, V.: “La bancarrota de la II Internacional”, en Obras completas, Tomo XXI, Cartago, Buenos 

Aires, 1960, pp. 211-212; Trotsky, L.: Historia de la Revolución Rusa, Buenos Aires, Ediciones RyR, 
2015, cap. XI; Harari, F.: Hacendados…, pp. 11-18; Sartelli, E.: La sal…, pp. 167-168.  

90 Sartelli, E.: La plaza…, pp. 89-132.  
91 El modo de producción socialista en RyR queda preso de todos sus vicios representacionales, sobre 

todo del borrado del trabajo privado e independiente y la ausencia de unidad del metabolismo social 
humano. Sólo bajo estos presupuestos RyR puede representarse el socialismo como un metabolismo 
nacional y con relaciones mercantiles. A esta altura del desarrollo, sólo podemos decir que en tanto el 
metabolismo social es una unidad cuya forma de realización actual es la valorización del valor, la 
superación del modo de producción capitalista es el afirmarse mediante la propia negación de esta 
unidad en su determinación específica más simple. Avanzar ahora en una respuesta que no sea 
inmanente al desarrollo sería una exterioridad, precisamente lo que hace RyR, que bajo la apariencia 
de pensar “los problemas concretos”, en verdad se enfrenta a problemas absolutamente abstractos. Y 
es que a pesar de habernos detenido en las determinaciones más simples, tan solo por haberlas 
reproducido en su unidad, podemos reconocer que el programa de RyR en sus formas más concretas 
está hecho de puras abstracciones.  

217



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

Dejemos por el momento de lado el hecho de que todo este desarrollo es una 

absoluta representación ideológica y llevemos el argumento hacia su límite. Según 

Sartelli, la clase obrera debe llegar preparada al enfrentamiento final para vencer en la 

batalla definitiva. ¿De dónde sale entonces la conciencia que construye esa 

preparación? En los términos de RyR, debe tratarse de una conciencia liberada de la 

enajenación, porque de lo contrario solo podría personificar el movimiento del capital 

hacia el abismo. Por consiguiente, antes del estallido de la crisis orgánica, tenemos el 

siguiente panorama: por un lado, hay miembros de la clase obrera cuya conciencia está 

“enajenada”, personificando el movimiento de reproducción del capital (la conciencia 

espontaneísta); por otro lado, hay miembros de la clase obrera cuya conciencia es 

“libre”, personificando la superación revolucionaria del capital (la conciencia 

socialista). Entonces, ¿cuál es el sujeto concreto portador de esta conciencia 

abstractamente libre? Sin lugar a dudas, para RyR ese sujeto es el Partido 

Revolucionario, la instancia en que la clase obrera deja de ser “atributo del capital”;92 

precisamente, la “organización” como el abstracto opuesto del “espontaneísmo”. En 

consecuencia, con la intervención del partido revolucionario, la clase deja de quedar 

                                                
Tanto la estrategia electoral como la estrategia insurreccional de RyR quedan presas de las 

inversiones del individualismo metodológico. Al representarse que la unidad del movimiento del 
metabolismo humano se encuentra determinada por la “relación hegemónica”, el partido cree que la 
toma del Estado por parte de la clase obrera tuerce el curso de la determinación económica. Ese es 
precisamente el núcleo de su “socialismo desarrollista”: su sujeto concreto alternativo. Así, el 
apuntalamiento “hegemónico” de la clase obrera trascendería el límite “burgués” al desarrollo nacional 
de las fuerzas productivas, quebrando con él las necesidades de la acumulación capitalista. Por eso RyR 
cree, por ejemplo, que puede trascender la necesidad que tiene el capital de producir sobrepoblación 
obrera relativa, lo que aparece como la apologética “desocupación cero” de Argentina 2050.  

Pero esta inversión no es simplemente económica, sino fundamentalmente política. En esta 
representación, RyR demuestra no poder captar la contradicción antagónica existente en el seno de la 
clase obrera, lo que se expresa plenamente en el llamado a la Asamblea Nacional de Trabajadores 
Ocupados y Desocupados como instrumento político de la centralización del capital y la renta de la tierra. 
Es decir, RyR no reconoce que la centralización absoluta del capital en manos del Estado supone entrar 
verdaderamente en contradicción política con la población obrera sobrante de subjetividad productiva 
degradada; y tanto es así que coloca en el sujeto sobre el que la centralización es descargada —la 
subjetividad productiva degradada y mutilada—, la determinación de ser él mismo quién la realice. Lo 
que sería lo mismo que entregarle el poder soviético a los “campesinos” —en verdad verdaderos obreros 
sobrantes rurales—, y exigirles motorizar la colectivización forzosa (López Rodríguez, R. y Sartelli, E.: 
“Un largo y sinuoso surco rojo. Trotsky, la literatura y la revolución” prólogo a Trotsky, León: Literatura 
y revolución, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2015; Sartelli, E.: “Mañana campestre. El persistente 
encanto del populismo ruso: Aleksander Chayanov y los problemas de la revolución socialista”, en 
prólogo a Chayanov, A.: Viaje de mi hermano Alekséi al país de la utopía campesina, Buenos Aires, 
Ediciones RyR, 2018). Es decir, tras estudiar 30 años las determinaciones de la Argentina como espacio 
nacional de acumulación, y con un particular énfasis en el lugar de la sobrepoblación obrera relativa, 
RyR no logró captar siquiera esta contradicción elemental. Pero en este punto el problema no es 
específico de RyR, sino directamente de la tradición marxista, que cree abstractamente que el Partido 
Revolucionario es el espacio de “los intereses comunes de todo el proletariado” (Marx, K. y Engels, F.: 
El manifiesto comunista, Buenos Aires, IPS, p. 29). Entonces, la sustitución de la subjetividad 
productiva material de la clase obrera por una abstracta subjetividad política, expresa el borrado de uno 
de los problemas más sensibles que la acción revolucionaria actual tiene por delante, a saber, la 
dilucidación de la relación concreta que hay que establecer entre las distintas subjetividades 
productivas de la clase obrera en la centralización absoluta del capital, tanto dentro, como fuera del 
Partido.  

92 Bil, D.: Descalificados…, p. 140.  

218



León y Vivanco 

 

 

librada al espontaneísmo de los “elementos objetivos”.93 Ahora, la clase tiene otra 

sobredeterminación proporcionada por “el proceso mismo de la lucha de clases”,94 que 

quiere decir, en verdad, por el Partido Revolucionario. Este partido debe desarrollarse, 

construirse y preparar al conjunto de la clase para la crisis orgánica y el enfrentamiento 

final.95 En vistas de lograrlo, debe adoptar una “estrategia revolucionaria”, que se 

define por el “programa” y, en última instancia, por su “dirección”.96 Finalmente, 

damos con la portadora concreta de la potencialidad revolucionaria en la teoría de RyR. 

Partimos del automatismo económico del capital y hallamos en este recorrido a su 

“otro radical”. Encontramos, finalmente, la conciencia socialista: la dirección del 

partido revolucionario, o sea, la dirección de Razón y Revolución.97 Pero he aquí la 

pregunta fundamental: ¿de dónde brota la potencialidad revolucionaria de esta 

dirección? Porque no se la pudo haber puesto el automatismo económico a partir de 

los cambios en la acumulación de capital, lo que sería una coincidencia con el 

“economicismo idealista” del CICP y Nicolás Iñigo Carrera, como tampoco pudo 

emerger del “carácter antagónico del conjunto de la vida social”,98 lo que sería una 

coincidencia con el “espontaneismo” achacado al trotskismo y al anarquismo.99 Ante la 

pregunta por el orígen de tal potencialidad, el programa queda en un verdadero 

zugzwang: cualquier respuesta supone dar un paso en falso. En RyR, esta pregunta no 

puede tener una respuesta científica. De hecho, es necesario que no la tenga. Detrás de 

esta potencialidad revolucionaria teórica se halla el abismo de la indeterminación, de 

la autonomía absoluta, el hiato. En verdad, si esta pregunta tuviera una respuesta 

científica, RyR se enfrentaría a la determinación de su propia conciencia, superando 

revolucionariamente la problemática misma. O dicho de otra forma, RyR se afirmaría 

mediante la propia negación dejando de ser RyR.100 Frente a la reacción posmoderna 

que predicó el fin de la clase obrera y su potencialidad transformadora, el partido salió 

a la búsqueda de tal potencialidad borrada. No obstante, en ningún momento dio con 

la determinación material que convierte al proletariado en el sujeto revolucionario. Por 

eso, a falta de la determinación material real, debió ponérsela discursivamente a sí 

mismo a partir de una necesidad constructiva teórica. El concepto de dirección es la 

                                                
93 Kabat, M.: Del taller…, p. 176. 
94 Sartelli, E.: La plaza…, p. 70. Ver también: Sartelli, E.: La sal…, p. 157. 
95 Sartelli, E.: “La larga marcha…”. 
96 Sartelli, E.: La sal…, pp. 81, 83 y 88.  
97 Distinguir conceptualmente entre “partido nominal” y “partido necesario” no altera el asunto 

porque “tener la potencia ya es ser”. La abstracta “libertad” tiene que encontrarse realizada, de lo 
contrario su generalización, su conversión en “hegemónica”, no sería posible. Ver: Harari, F.: 
Hacendados en…, p. 14.  

98 Sartelli, E.: “Apuntes sobre…”, p. 129.  
99 Harari, I.: “¿Qué es…”, pp. 54 y 55; Sartelli, E.: La plaza…, p. 49; y López Rodríguez, R. y Sartelli, 

E.: op. cit. 
100 En este punto se juega el límite absoluto de RyR, que podemos considerar como el pasaje de la 

crítica de El imperialismo a la crítica del ¿Qué hacer? (Kornblihtt, J.: Crítica del…; y Kornblihtt, J., 
Mussi, E. y Seiffer, T.: op. cit.).  

219



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

necesidad constructiva que repara el hiato entre conciencia y trabajo. En este sentido, 

la “potencialidad revolucionaria” de la dirección brotó tautológicamente de sí misma: 

como Dios —o como el Concepto—, es incausada, o causa sui.  

Los y las camaradas de RyR podrán objetar que este planteo es erróneo, que en 

verdad la potencialidad revolucionaria de la dirección del partido sí tiene un 

fundamento objetivo, a saber, “el ser genérico humano” y “la rebelión del género frente 

a la especie”. Por consiguiente, el capital sería sólo la totalidad de las “relaciones 

económicas” en lugar de la totalidad de las “relaciones sociales”, encontrando así el 

espacio ajeno a la enajenación del cual nacería la conciencia socialista.101 Sin embargo, 

como dijimos al comienzo, tal como lo ha descubierto Marx, el ser genérico humano es 

el trabajo, lo que quiere decir que la socialidad específicamente humana es la relación 

económica.102 Por lo tanto, nada hay en el ser humano que no sea relación económica, 

trabajo. Pero inclusive, aunque parezca irónico, bajo la apariencia de poner a la 

potencialidad revolucionaria de la clase obrera en el ser genérico humano, RyR en 

verdad hace exactamente lo opuesto. Al revés, para el partido las fuerzas productivas 

del capitalismo ya llegaron a su límite, faltando para la superación del capital algo 

distinto del trabajo, de la relación económica, del ser genérico humano, que viene a ser 

precisamente la “conciencia socialista”. Por eso, por más que se pretenda haber roto 

con el trotskismo, su programa es en esencia el mismo: que las condiciones objetivas 

ya están dadas, pero que faltan las subjetivas; o dicho de otro modo, que “la crisis 

histórica de la humanidad se reduce a la crisis de la dirección revolucionaria”.103 Por 

eso leemos que el problema sustancial del proletariado es su “ausencia de dirección”104 

y que si no se ha desarrollado una conciencia socialista de masas es por la “deficiencia 

en la intervención política de los revolucionarios”.105 Por esta razón, a pesar de criticar 

la “religiosidad” del trotskismo y del CICP, la figura de Dios se hace presente en el 

programa de RyR en la representación que se tiene sobre la dirección. El concepto de 

dirección no solo es causa de sí mismo, sino que la dirección revolucionaria, como el 

Dios de Descartes,106 unifica el hiato entre ser y conciencia: unifica las condiciones 

objetivas “preparadas” con las condiciones subjetivas “retrasadas”. De ahí la 

importancia de la problemática de la “cultura proletaria” y la intervención cultural de 

RyR, que va desde la política editorial de la “biblioteca militante”, pasando por el Blog 

del Docente Rojo, terminando en la formación de un grupo de “música piquetera”, Río 

Rojo. El argumento es claro. La dirección de RyR, al encontrarse liberada de la 

                                                
101 Sartelli, E.: “La promesa…”, p. 18.  
102 GEMH: op. cit, p. 107.  
103 Trotsky, L.: “El programa de transición”, en El programa de transición y la fundación de la IV 

Internacional, Buenos Aires, Ediciones IPS-CEIP, 2008, p. 66.  
104 Sartelli, E.: “Una enfermedad…”, p. 23.  
105 Harari, I.: Ibíd., p. 55.  
106 Iliénkov, E.: Lógica dialéctica. Ensayos de historia y teoría, Madrid, Dos Cuadros, 2022, cap. 2. 

220



León y Vivanco 

 

 

enajenación, educa a la clase obrera presa de la ideología burguesa en las ideas del 

socialismo, haciéndola alcanzar así la conciencia socialista. Las fuerzas productivas ya 

están listas para el socialismo y la crisis orgánica está próxima, solo falta que la clase 

obrera “se dé cuenta”. Entonces, la dirección formula con precisión la consigna, el 

texto, el discurso, el relato, que penetra en la conciencia de las masas despertando su 

conciencia socialista y preparando la victoria de la revolución.107 Para la sorpresa de 

cualquier socialista, RyR termina en la misma estación posmarxista que Laclau, “el 

intelectual de Cristina”, al abrazar a la retórica como el fundamento de la sociedad.  

En definitiva, en la búsqueda de la potencialidad revolucionaria de la clase obrera, 

RyR irónicamente la perdió por “rescatar la agencia” del ser genérico humano. Sin 

                                                
107 Recién en este punto podemos respondernos por qué la subjetividad científica de RyR ve en la 

población sobrante mundial una potencialidad revolucionaria. Si esta potencialidad brota del “carácter 
antagónico del conjunto de la vida social”, entonces el partido vuelve a caer en el espontaneísmo. Por 

eso, para RyR, esta población obrera sobrante efectivamente tiene una conciencia enajenada —
espontaneísta—, justamente por ser empujada a la lucha de clases por el automatismo económico. La 
clave reside en la particularidad histórica de la población sobrante a la que se enfrenta RyR, que se 
determina por las transformaciones productivas de la nueva división internacional del trabajo.  

En sus orígenes, la organización adhiere al Programa de transición de Trotsky, separa condiciones 
objetivas de condiciones subjetivas y se representa tal exterioridad a partir de la “sobredeterminación” 
entre la “crisis mundial” y la “conciencia” (Sartelli, E.: “La larga marcha…”; Sartelli, E.: “Después de la 
tormenta. Crisis económica, crisis social y crisis política en la Argentina actual” en Razón y Revolución 
N. 8, 2001; Sartelli, E.: “En la recta final. El proceso revolucionario en Argentina” en Razón y Revolución 
N. 9, 2002). En este marco, vemos la liquidación de la fuerza sindical clásica de la clase obrera argentina 
y la diferenciación de sus atributos subjetivos realizándose como desocupación, saqueos, piquetes y 
asambleas. Entonces, como para Sartelli el carácter de una acción lo pone su dirección (Sartelli, E.: La 
sal…, pp. 81, 83, 88), estos sujetos, al quedarse libres de dirección por pasar de la ocupación a la 
desocupación, quedaron, como en Gino Germani, en “disponibilidad de conciencia”. Del mismo modo 
que la determinación económica se agota en la crisis orgánica, la determinación de la subjetividad se 
agota en la “crisis de conciencia” (Sartelli, E.: La cajita…, p. 413). En la Argentina de los ‘90, la “crisis 
ideológica” expresó una “oportunidad única”: la conciencia obrera tenía una “herencia vacante” (Sartelli, 
E.: “La larga marcha…”). Por lo tanto, el trotskismo pudo hacer pie en el seno de la clase obrera, 
constituyéndose en la dirección de lo que terminó siendo una fracción del movimiento piquetero. En 
este recorrido histórico, RyR no ve una potencialidad revolucionaria en el movimiento piquetero 
argentino por su contacto directo con la miseria capitalista, sino porque su dirección fue el Partido 
Obrero, es decir, el Partido Revolucionario. Y esta determinación se reproduce a pesar de que años más 
tarde el kirchnerismo se haya hecho de la dirección del movimiento piquetero, básicamente porque la 
nueva dirección de los desocupados se sostiene con soja. Pero “como la crisis es inevitable”, el precio de 
la soja caerá y esta fracción volverá a salir a la calle quedando nuevamente en disponibilidad de 
conciencia (Sartelli, E.: “Las bisagras de la historia. La Argentina, de la Colonia a la Revolución”, en 
Sartelli, E. (comp.): La crisis orgánica de la sociedad argentina, Buenos Aires, Editorial de la Facultad 
de Filosofía y Letras Universidad de Buenos Aires, 2011, pp. 28-30). Allí, la dirección de RyR intervendrá 
con la “consigna correcta”, haciéndose con el control del movimiento en el proceso.  

No se trata entonces de que la revolución exprese, como diría Sartelli, la “astucia del capital aquí y 
allá”, sino más bien de que exprese la astucia de la dirección. Así, en tanto Sartelli, al discutir con Nicolás 
Iñigo Carrera, señala que el carácter de la acción “lo pone la dirección”, RyR restablece la teleología en 
su seno: todo lo que el partido hace es forma de la construcción del socialismo. De esta manera, el partido 
puede alternar abstractamente entre la vía insurreccional y la vía electoral, o invertir el pronóstico sobre 
la crisis orgánica mundial de un día para el otro sin dar explicaciones. A su vez, esta representación 
ideológica explica la razón de la putrefacción nacionalista de la organización: ante el “vacío” de una 
“propuesta nacional” en la era Milei, el partido interviene con Argentina 2050 gritando “¡orgullo de 
nación!”. Aunque aparente lo contrario, este posicionamiento no expresa una ruptura, sino la 
continuidad de un paradigma: la expresión plena del nacionalismo metodológico como nacionalismo 
político.  

221



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

embargo, esta encrucijada no es característica de RyR. De hecho, al revés de lo que cree 

Sartelli, que en su prólogo a Dialéctica y capital critica a los “marxistas hegelianos” 

por buscar la potencialidad revolucionaria en el automovimiento del capital, esta 

corriente pone al igual que él tal potencialidad en un abstracto ser genérico humano 

externo al capital.108 Pero esto tampoco es característico de los “marxistas hegelianos”. 

Por poner un ejemplo, el anti-hegeliano por excelencia, Althusser, cree que “la historia 

es un proceso sin sujeto ni fines”, no por poner el peso de la determinación en la 

“estructura”, sino precisamente por pretender habilitar el “índice de eficacia” de la 

conciencia política a partir de su diferenciación con las demás instancias.109 De esta 

manera, todos aquellos que buscaron la potencialidad revolucionaria del 

proletariado en su abstracta libertad, es decir, en los “márgenes” de la relación 

económica, terminaron mutilándolo como tal sujeto revolucionario. Y es que al no 

reconocer que la relación económica es la socialidad específica del ser genérico 

humano, cuando se dice que su potencialidad transformadora brota del “momento 

extra-económico”, lo que se dice es que brota de una instancia extra-social, lo que es 

una pura abstracción. El problema originario es la escisión entre la libertad y la 

enajenación, que en un nivel más desarrollado de la ideología marxista se expresa como 

la fractura entre las fuerzas productivas y la conciencia. Entonces, sólo un proceso de 

análisis y síntesis dialéctico que reconozca la inmanencia de contenido y forma entre 

ambas determinaciones puede dar con la potencialidad material de la clase obrera 

como sujeto revolucionario. 

b) El problema de la organización del curso de la acción 

En el siglo XVII Dios parecía ser el gran tema de la filosofía: Descartes, Spinoza, 

Leibniz, entre otros, ponían a Dios como punto de partida y de llegada de todo 

entendimiento racional. La filosofía parecía ser la esclava de Dios. Éste realizaba en 

aquella su deseo devorador transformándola en una sirvienta que trabajaba 

incansablemente para ofrecer en el altar sus mejores creaciones: los conceptos. Sin 

embargo, en su contenido, Dios fue el medio por el cual la filosofía se emancipó de toda 

trascendencia. La indeterminación divina le permitió a la modernidad filosófica 

emancipar al concepto de la necesidad de ser un mero constructo para la 

representación de las cosas.110 Finalmente Dios parecía haber muerto bajo la forma de 

                                                
108 Caligaris, G.: “Desarrollo económico y acción política revolucionaria: una evaluación crítica del 

debate marxista sobre el “derrumbe” del capitalismo”, en Escorcia Romo, R. y Caligaris, G.: Sujeto 
capital…; Starosta, G.: “Método dialéctico, fetichismo y emancipación en la crítica de la economía 
política”, en Escorcia Romo, R. y Caligaris, G.: Ibid; y Vivanco, A.: “De la inmanencia a la exterioridad: 
Moishe Postone y la superación revolucionaria del capitalismo”, en Revista Izquierdas, N. 51, 2022, pp. 
1-25.  

109 Althusser, L.: La revolución teórica de Marx, México, Siglo XXI, 2011; y Para una crítica de la 
práctica teórica. Respuesta a John Lewis, Madrid, Siglo XXI, 1974, 42.  

110 Deleuze, G.: En medio de Spinoza, Buenos Aires, Cactus, 2008, pp. 12-21. 

222



León y Vivanco 

 

 

su eterna semblanza. El filósofo, mediante un barniz teológico, se determinó a sí mismo 

como su propio Dios mediante la Religión del Concepto. En otras palabras, el sujeto de 

la lógica, cuyo modelo pleno es el filósofo, se afirmó a sí mismo como la instancia 

trascendente: ahora el más allá sólo había que buscarlo en las huestes de la lógica. RyR 

nos hace rememorar aquellos denuedos del siglo XVII porque en su crítica de la 

metafísica de la “izquierda idealista” se encubre que el sujeto de la crítica organiza su 

acción por medios metafísicos: si la revolución depende de la madurez ideológica de la 

dirección entonces en ella se halla la trascendencia que buscamos. Para que el 

socialismo se generalice por todo el globo es condición sine qua non escuchar la palabra 

de los vicarios del socialismo en la tierra, a la dirección de RyR. El partido deviene aquí 

en la Iglesia, y la dirección, en el ministerio de Dios.  

Lo que queremos decir es que la inversión lógica es en sí misma la mutilación de la 

organización de la acción revolucionaria. Entonces, el obrero colectivo RyR organiza la 

acción de sus órganos bajo las premisas de la tautología, la determinación cuantitativa 

y la conciencia abstractamente libre. Pero como vimos al comienzo, en esta condición 

despliega unas potencias organizativas y de conocimiento que lo ubican efectivamente 

en la punta de lanza de la tradición marxista argentina e internacional. Aunque 

justamente por permanecer dentro de la tradición marxista RyR no supera la forma 

teórica de conocimiento. En la medida en que la figura reificada de “la dirección” 

pretende expresar la superación de la enajenación, el vínculo que se establece entre ella 

y los militantes de base —enajenados— es una relación de subordinación y obediencia. 

Y este modo de sociabilidad se presenta en los dos espacios privilegiados para regir el 

curso de la acción del colectivo: tanto en la investigación científica programática como 

en los plenarios políticos internos.  

Por un lado, el programa de investigación de RyR constituyó una verdadera 

tautología, y en tanto conocimiento teórico, no podía ser de otra forma. Bajo la 

apariencia de avanzar cualitativamente en la construcción del programa por más de 

treinta años, en verdad se revela que ya estaba resuelto desde el comienzo: al comparar 

La larga marcha de la izquierda argentina con Empezar de nuevo vemos que todo el 

porvenir ya estaba inscripto en el origen111. Como “el partido es el programa”,112 el 

segundo tampoco puede tener una determinación objetiva. Igual que el primero, es una 

tautología porque sus premisas son iguales a sus conclusiones. Y esta identidad 

inmutable del programa fue de hecho señalada por Kornblihtt, Mussi y Seiffer en su 

documento crítico, destacando su dimensión organizativa. En esta determinación, el 

trabajo del CEICS se organizó en torno a hipótesis axiomáticas que resolvieron las 

investigaciones antes de comenzarlas. Así, la investigación militante quedó reducida a 

                                                
111 Sartelli, E.: “La larga marcha…”; Sartelli, E.: “Empezar de nuevo: breves notas para la organización 

de la voluntad revolucionaria a comienzos del siglo XXI”, en El aromo, N. 100, 2018.  
112 Sartelli, E.: “Mañana campestre…”, p. 38.  

223



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

la complementación empírica y estadística de un modelo de interpretación del 

capitalismo argentino resuelto a priori. De este modo, cada grupo de investigación 

quedó mutilado en un abstracto recorte empírico de su objeto, no pudiendo dar cuenta 

de su determinación cualitativa. Frente a tal “fragmentación del estudio de la realidad”, 

sólo Sartelli como representante de la dirección podía “establecer ‘la línea’ general”.113 

En esta condición, Sartelli aparecía superando la fragmentación organizativa y 

estableciendo la unidad del programa de investigación al producir un relato unitario. 

Inclusive, el documento de creación de la dirección de RyR a comienzos de los años 

2000, legalizó de derecho esta situación, atribuyendo a Sartelli ser la “encarnación del 

espíritu colectivo”.114 Esto es, como hijo de la lógica, RyR desplegó su actividad 

científica como la mera acumulación de conocimientos fragmentados que sólo 

alcanzaron su unidad específicamente por la fuerza productiva que supuso la 

subordinación política al programa teórico partidario. De ahí su potencia, y de ahí su 

límite.  

Por otro lado, los plenarios internos como órganos del colectivo para la deliberación 

política y técnica también se encontraron presos de la petrificación propia de la 

tautología. Por cuanto Sartelli cuenta con una conciencia socialista autoatribuida, el 

resto de militantes no tiene más para aportar que su ciega obediencia a la dirección: 

los plenarios de RyR no son un espacio donde el curso de la acción se encuentre abierto 

y, por lo tanto, deba ser establecido mediante el conocimiento científico, sino donde se 

convalida el curso originario formulado por Sartelli. Así, el partido carece de un órgano 

material para regir la acción de forma crítica, quedándose sin modo de procesar las 

discusiones políticas y teniendo que resolver sus conflictos bajo la forma de 

acusaciones morales y de “desviación”.115 Entonces, bajo la apariencia de formar un 

partido de cuadros, RyR construye un colectivo de militantes que solo lo son en tanto 

pueden repetir “la línea”, y no en tanto pueden enfrentarse críticamente al concreto 

que tienen delante. No obstante, esta forma de construcción partidaria constituye una 

fuerza productiva capaz de engendrar un tipo de subjetividad militante con una 

disciplina cuasi militar. Pero, como toda fuerza productiva es también una fuerza de 

destrucción, esa disciplina de hierro se construye a costa de las potencias militantes 

para avanzar más allá de toda apariencia. Al mutilar de este modo las subjetividades 

del colectivo, este acaba por automutilarse en su capacidad para revolucionar el curso 

de su propia acción política.  

                                                
113 Kornblihtt, J., Mussi, E. y Seiffer, T.: op. cit., pp. 24 y 25.  
114 Kornblihtt, J.: “Subjetividad productiva y política en la Crítica Práctica”, entrevista hecha por 

Felipe León, SICAR, Buenos Aires, 9 de mayo de 2025, pp. 11 y 37. No tuvimos acceso a este documento, 
pero reconstruimos su sentido a través del testimonio oral de un informante clave.  

115 Kornblihtt, J.: op. cit.  

224



León y Vivanco 

 

 

Pero, como insinuamos, la mayor potencia, y a la vez el mayor límite de esta forma 

de organizar la acción, se encuentra en el modo de enfrentarse al pequeño capital y a 

la subjetividad productiva degradada de la clase obrera. En el reconocimiento de la 

necesidad de centralizar al pequeño capital y la renta de la tierra en manos del Estado, 

RyR trasciende los límites fragmentadores del trotskismo.116 A su vez, asume este 

proceso en su radicalidad como el reconocimiento de la necesidad de la violencia 

revolucionaria, el terror rojo.117 Sin embargo, la realización organizativa material de 

este programa no puede sino ser representada como el establecimiento de la unidad de 

los esfuerzos de la clase por medio de la dirección reificada de Sartelli, que aparece 

construyendo una relación de obediencia por estar liberado de la enajenación: 

“‘Proletarios del mundo, uníos’, es una orden”.118 No obstante, la limitación no se 

encuentra en que RyR pretenda “producir” la conciencia de la clase cuando en verdad 

solo podría “operar” sobre la misma,119 lo que ciertamente es conceptualizar 

lógicamente una “semi-producción”. Sino que el límite absoluto reside en 

representarse una indeterminación de la conciencia obrera por naturalizar una 

abstracta libertad, y por lo tanto, no poder captarla en su determinación material 

concreta como una subjetividad productiva, como una forma concreta del capital.120 

Así, RyR cae en lo más profundo del pozo posmoderno del puro discurso extrínseco a 

la organización del trabajo, la relación social de producción.  

La impotencia definitiva de esta forma concreta de organizar la acción política no es 

otra que la reproducción del fetichismo de la mercancía, el hacer de la separación 

abstracta entre libertad y enajenación el fundamento “material” de la superación del 

capitalismo. Porque creer que la libertad en tanto “acción consciente de la necesidad”121 

constituye la potencialidad revolucionaria de la clase obrera, encierra en verdad la más 

aguda de las representaciones. Ante todo, significa desconocer que la libertad es la 

forma concreta de la enajenación; no la “acción consciente de la necesidad”, sino 

justamente lo contrario: la acción que se enfrenta a su ser social como una potencia 

hostil que la domina. Y es por esta misma razón que, como el reverso de la moneda, 

                                                
116 Si bien la organización queda presa del nacionalismo metodológico y la representación de esta 

centralización como el “socialismo realizado”, consideramos un error insinuar como Kornblihtt, Mussi 
y Seiffer que en esta inversión RyR corre por detrás del internacionalismo trotskista. No solo porque el 
trotskismo también se enfrenta a la toma del Estado y la expropiación de la burguesía como el socialismo 
realizado, sino porque directamente expresa la fragmentación del capital de forma explícita en todas sus 
consignas ideológicas, empezando por el “control obrero” de las fábricas (Kornblihtt, J., Mussi, E. y 
Seiffer, T.: op. cit., p. 5).  

117 Sartelli, E.: “La revolución tal como es. El problema de la violencia revolucionaria en la obra de 
Vladímir Zazubrin”, Prólogo a Zazubrin, V.: La astilla, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2017.  

118 Sartelli, E.: “Con la vida en peligro…”. 
119 Iñigo Carrera, J.: “Sobre el CICP y su acción política”, Documento de Investigación CICP, Buenos 

Aires, 2020; Comité Editorial: “Sobre los hombros de un gigante. La obra de Juan Iñigo Carrera como 
punto de partida para la acción política del SICAR”, en Síntesis, N.1, 2025, p. 25. 

120 Ver notas 91 y 107.  
121 Sartelli, E.: “Apuntes sobre…”, p. 130.  

225



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

encontramos la misma impotencia en la crítica elemental que Kornblihtt, Mussi y 

Seiffer le hacen a RyR por ser un colectivo “que no se rige por el reconocimiento pleno 

de las potencias de cada uno respecto de la totalidad, sino por la conciencia y voluntad 

de uno que la asume de forma externa”, siendo esta ausencia de “reconocimiento 

pleno” la que “explica la necesidad de la aplicación coercitiva sobre los miembros que 

lo componen”.122 Entendemos que detrás de la pretensión de superar la coacción y la 

moral como formas de regir la propia conciencia por portar “conocimiento plenamente 

consciente”, se esconde un profundo punto de contacto con RyR: la negación de la 

necesidad de organizar el curso de la acción enajenada.123 En definitiva, considerar a 

la libertad en tanto “acción consciente de la necesidad” como potencialidad 

revolucionaria es en verdad la culminación de la tautología: pararse sobre la libertad 

para alcanzar la “sociedad de individuos libremente asociados”, lo que también quiere 

decir representarse a la acción revolucionaria como una acción no enajenada.124 Al 

contrario, por cuanto el trabajo enajenado necesita resolverse como la personificación 

de su propio producto, esto es, darse formas “ideológicas”,125 afirmamos que el límite 

absoluto de RyR no se encuentra en el hecho de regir su acción de forma coactiva y 

moral, sino en hacerlo sin dar cuenta de la determinación material que dichas formas 

concretas encierran. Esto es, en representarlas como el abstracto opuesto de la 

enajenación y, por lo tanto, vaciarlas de toda determinación objetiva. Puesto del 

derecho, dar con la determinación material de tales formas concretas significa 

reconocer la identidad de subjetividad y objetividad, o la enajenación de la propia 

conciencia. Sin embargo, esta observación preliminar respecto al problema de la 

organización no constituye una defensa ciega de la verticalidad coactiva, sino una 

apología del vértigo de la crítica: asumir el desconocimiento constitutivo de la acción 

revolucionaria, y con él, la necesidad material de conocer científicamente la realidad 

para darle curso. Lo que significa la subordinación al colectivo como a una maquinaria 

                                                
122 Kornblihtt, J., Mussi, E. y Seiffer, T.: op. cit., p. 25 
123 Pretendemos abordar sistemáticamente esta problemática en un futuro trabajo. De modo 

sintético, observamos que por vías absolutamente diferentes, RyR y el CICP arriban a este destino 
compartido por enfrentarse a la potencia revolucionaria en cuanto “acción plenamente consciente de la 
necesidad”. En el primero, porque la dirección ya sabe lo que tiene que hacer, y por lo tanto toda 
reorganización del curso de la acción sería una “desviación”. En el segundo, porque organizar 
coactivamente el curso de la acción sería precisamente la expresión de que no se sabe en absoluto lo que 
se tiene que hacer. En ambos casos se extirpa a la moral militante de su propia necesidad, esto es, la 
enajenación en el capital. Ver Sartelli, E.: Ibid; Caligaris, G. y Starosta, G.: “Subjetividad y objetividad 
en el límite histórico del capital. Reflexiones en torno al debate sobre el ‘derrumbe’ del capitalismo y su 
reconsideración reciente por Robert Kurz”, en Ápeiron. Estudios de filosofía, N. 20, 2024, p. 124; 
Starosta, G.: “Método dialéctico…”, p. 226; y Starosta, G. y Caligaris, G.: Trabajo, valor y capital. De la 
crítica marxiana de la economía política al capitalismo contemporáneo, Buenos Aires, UNQUI, 2017, 
p. 204.  

124 Sartelli, E.: La cajita…, p. 620; Cosic, N. y Vivanco, A.: op. cit, pp. 64-65; GEMH: op. cit,  
125 Marx, K.: Contribución a la crítica de la economía política, Buenos Aires, Siglo XXI, 2016, p. 5; 

GEMH: op. cit, pp. 109-110. 

226



León y Vivanco 

 

 

con la necesidad de revolucionar sistemáticamente la organización del curso de la 

acción por no detenerse ante ninguna apariencia. 

A nuestro entender, en la resolución de esta problemática se juega la puesta del 

derecho de la acción política revolucionaria. Sostenemos que esta aguda contradicción 

nos pone frente a la necesidad de dilucidar la naturaleza material del conocimiento 

dialéctico —el conocimiento “plenamente consciente”— y de la organización del trabajo 

hacia dentro de la unidad de capital —el trabajo “directamente social”—, o sea, de 

reproducir la forma concreta material de un colectivo que rige su acción por medio del 

reconocimiento de su propia enajenación, el Partido Revolucionario.  

4. Conclusión: la necesidad de reproducir la determinación del Partido 

Revolucionario 

Como anticipamos, Razón y Revolución, hoy Vía Socialista, es uno de los puntos 

culmine de la tradición marxista argentina, y probablemente también de la tradición 

marxista internacional. En este recorrido, vimos al partido poner en marcha una 

verdadera maquinaria de producción de conocimiento científico orientada a la 

dilucidación de las determinaciones del capitalismo nacional con una perspectiva 

crítica del trotskismo. Se trata de una organización que no sólo se planteó la producción 

científica de un programa revolucionario, sino también los problemas de la 

intervención propagandística, sindical, estudiantil, piquetera, e inclusive artística. Al 

regir su propia acción por medio de la representación lógica, RyR desplegó 

contundentes potencias políticas que, no obstante, expresaron un límite absoluto: la 

incapacidad de reconocer su propia enajenación en el capital. Es decir, su intento de 

rescatar la potencialidad política de la clase obrera borrada por el posmodernismo 

resultó fallido por haber partido de sus mismos presupuestos.  

Como pusimos de manifiesto sobre el final del artículo, la investigación sistemática 

de las determinaciones más simples del ser genérico humano y su forma de capital 

permite divisar que estas no son externas a la acción revolucionaria; al contrario, 

constituyen el contenido de tal acción en sus formas más simples de existencia. Por 

esta razón, en la crítica del programa de RyR, vimos cómo la inversión de las 

determinaciones más abstractas nos acompañaba hasta la inversión de las 

determinaciones más concretas, aquellas que tienen a nuestra propia acción 

revolucionaria como forma de realizarse. Esta externalidad, que reposa en la escisión 

lógica entre teoría y práctica, era confesada por la organización en el momento mismo 

de su nacimiento: “hay que volver a la crítica y a la acción: Razón y Revolución”.126 

                                                
126 Editorial: “Razones para un nombre”, en Razón y Revolución, N. 1, 1995, énfasis agregado. “El 

conocimiento es una forma de praxis, pero lo es para otra praxis, la política” (López Rodríguez, R. y 
Sartelli, E.: op. cit., p. 126). A su vez, así como la escisión se expresa en el nombre, también lo hace 
nuevamente en el logo: un Marx gauchesco (el conocimiento) agitando boleadoras (la acción). 

227



Síntesis | N. 1 | Octubre 2025 

Así, en RyR la propia acción política constituye un momento externo al conocimiento, 

demostrando que la “y” entre “Razón” y “Revolución” es en verdad el hiato. Por eso, 

ante la exterioridad entre “Razón” y “Revolución”, Sartelli literalmente levita en esa 

indeterminación y se posiciona “en el medio, con un pie de cada lado”,127 cerrando 

abstractamente el hiato por medio del concepto reificado de dirección, que viene a ser 

él mismo.128 Y es precisamente en este vacío metafísico donde el trotskismo de RyR 

revela su impotencia, porque no se trata, por ejemplo, de que la “consigna” y la 

“cultura” no tengan relevancia política, sino, al contrario, de que la acción 

revolucionaria debe enfrentarse a ellas como a formas concretas del trabajo, de la 

economía, comprendiendo científicamente sus determinaciones. Lo que es lo mismo 

que reconocer que los “elementos subjetivos” son “elementos objetivos”. Del mismo 

modo que no se trata de descartar el hecho nacional, sino de reconocerlo en su 

contenido mundial como determinante de las potencias de la acción. Entonces, para 

decirlo de forma polémica, por detenerse ante las apariencias y no captar en definitiva 

a la materia en su unidad contradictoria, RyR queda esterilizado inclusive allí donde 

parece brillar por sus potencias, esto es, en la “acción política concreta”. Por lo tanto, 

el desarrollo del conocimiento dialéctico se nos presenta como una tarea fundamental 

para avanzar en el despliegue efectivo de las potencias revolucionarias de la clase 

obrera. Por esta razón, actualmente el SICAR se encuentra investigando 

colectivamente las determinaciones materiales del conocimiento dialéctico y del 

carácter del trabajo hacia dentro de la unidad de capital. Dos determinaciones que, 

en su unidad, hacen a la forma concreta de la acción que un colectivo de subjetividades 

productivas expandidas –que se reconocen en su propia enajenación– se da a sí 

mismo, esto es, la reproducción de la forma concreta del Partido Revolucionario.  

 Al enfrentarnos al problema concreto de la potencialidad revolucionaria, vimos 

cómo RyR se perdió en el laberinto de la inmaterialidad asocial de la libertad abstracta. 

Frente al planteo dualista que separa “libertad” de “enajenación” y “fuerzas 

productivas” de “conciencia”, dimos los primeros pasos en poner esta problemática del 

derecho. Así, intentamos reconocer la unidad sustancial de contenido y forma entre 

ambos momentos, superando la exterioridad y la sobredeterminación. No es necesario 

representarse una acción recíproca entre fuerzas productivas y conciencia para pensar 

la acción revolucionaria: la conciencia es ella misma una fuerza productiva. Por eso, 

el SICAR tiene planteada precisamente la organización colectiva de la propia acción 

política como forma de la fuerza productiva más desarrollada hasta el momento, a 

saber, el conocimiento dialéctico. Nuestra propia acción política, entonces, no se 

                                                
127 Sartelli, E.: “Con la vida en peligro…”.  
128 “¿Para qué existe RyR «partido»? Para llenar el hiato entre la ciencia y la revolución” (Sartelli, E.: 

“La respuesta a la pregunta por el mal que no tenía nombre. El fracaso de la izquierda argentina y la 
necesidad de un nuevo partido”, Comunicado RyR, 2018, énfasis agregado).  

228



León y Vivanco 

 

 

abstrae de las fuerzas productivas como a una determinación “relativamente 

autónoma”, sino que se asume como su forma concreta de realizarse.  

Por último, no queremos dejar de señalar las problemáticas que quedan abiertas. En 

primer lugar, consideramos necesario seguir explorando la determinación material que 

tiene RyR como órgano de la producción de subjetividades como las del OME y las 

nuestras, lo que entendemos como un momento del proceso en que la representación 

lógica se afirma mediante su propia negación como conocimiento dialéctico. En 

segundo lugar, nos preguntamos cuál es la necesidad de que este proceso de 

producción se realice de forma diferenciada, lo que también nos pone frente a la 

pregunta por la determinación de Vida y Socialismo como producto del trabajo de RyR. 

En tercer lugar, queremos destacar que quedan por explorar en profundidad los puntos 

de contacto entre RyR y el CICP, tanto en su necesidad y sus formas políticas concretas, 

como en su reproducción de las determinaciones más simples del metabolismo social 

humano y del capital. Pretendemos avanzar sobre todas estas problemáticas en 

próximos trabajos. Finalmente, los siguientes números de esta revista están abiertos a 

la publicación de críticas, reflexiones y réplicas, esto es, en definitiva, a la apertura de 

un gran debate militante con centro en la unidad de las determinaciones del 

metabolismo humano capitalista y la determinación de la clase obrera como sujeto 

revolucionario.  

229



Referencias bibliográficas 

Althusser, L.: Para una crítica de la práctica teórica. Respuesta a John Lewis, Madrid, Siglo XXI, 

1974. 

— La revolución teórica de Marx, México, Siglo XXI, 2011. 

Bensaid, D.: Marx intempestivo. Grandezas y miserias de una aventura crítica, Buenos Aires, 

Herramienta, 2013. 

Bil, D.: Descalificados. Proceso de trabajo y clase obrera en la rama gráfica (1890-1940), Buenos 

Aires, Ediciones RyR, 2007. 

— “La larga contramarcha. Los trabajadores chinos, de la Revolución a la restauración capitalista”, 

Prólogo a Li, M.: Desarrollo del capitalismo y lucha de clases en China, Buenos Aires, Ediciones 

RyR, 2020. 

Caligaris, G.: “Desarrollo económico y acción política revolucionaria: una evaluación crítica del debate 

marxista sobre el “derrumbe” del capitalismo”, en Escorcia Romo, R. y Caligaris, G.: Sujeto capital - 

Sujeto revolucionario, Ciudad de México, UAM, 2019. 

Caligaris, G, y Starosta, G.: “Subjetividad y objetividad en el límite histórico del capital. Reflexiones en 

torno al debate sobre el ‘derrumbe’ del capitalismo y su reconsideración reciente por Robert Kurz”, 

en Ápeiron. Estudios de filosofía, N. 20, abril 2024. 

Callinicos, A.: Contra el posmodernismo, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2019. 

Coggiola, O.: Historia del trotskismo en Argentina y América Latina, Buenos Aires, Ediciones RyR, 

2006. 

Cosic, N. y Vivanco, A.: “La obra de Karl Marx como base para la superación de la lógica dialéctica. 

Apuntes críticos sobre las bases metodológicas del CICP”, en Síntesis, N.1, 2025. 

Deleuze, G.: En medio de Spinoza, Buenos Aires, Cactus, 2008. 

Editorial: “Razones para un nombre”, en Razón y Revolución, N. 1, 1995. 

— Razón y Revolución, N. 29, 2016. 

Flores, J.: El origen. Explotación y acumulación capitalista en el Río de la Plata colonial, Buenos 

Aires, Ediciones RyR, 2018. 

GCEP: “Crítica del concepto de clase obrera en El capital de Karl Marx. Investigación sobre las 

determinaciones más simples de la subjetividad revolucionaria”, en Síntesis, N.1, 2025.  

GEMH: “El materialismo histórico como crítica del fetichismo de la mercancía”, en Síntesis, N. 1, 

2025.  

Grande, L. y Sartelli, E.: “Construyendo el Partido en la Universidad”, en Universidad, N.1, Boletín del 

XIII Congreso del Partido Obrero, Buenos Aires, 2002.  

Harari, F.: La contra. Los enemigos de la revolución de mayo, ayer y hoy, Ediciones RyR, Buenos 

Aires, 2008. 

— Hacendados en armas. El Cuerpo de Patricios, de las Invasiones Inglesas a la Revolución 

(1806-1810), Buenos Aires, Ediciones RyR, 2009. 

— “Nuestra verdadera herencia. La importancia de un clásico sobre la revolución burguesa”, Prólogo a 

Guérin, D.: La lucha de clases en el apogeo de la revolución francesa, Buenos Aires, Ediciones 

RyR, 2011 

— “El barro de la historia” Prólogo a James, C.R.L.: Los jacobinos negros, Buenos Aires, Ediciones 

RyR, 2013. 

Harari, I.: A media máquina. Procesos de trabajo, lucha de clases y competitividad en la industria 

automotriz argentina (1952-1976), Buenos Aires, Ediciones RyR, 2015. 

— “¿Qué es la burocracia sindical?, en Razón y Revolución N. 30, 2017. 

Iñigo Carrera, J.: El conocimiento dialéctico: la regulación de la acción en su forma de reproducción 

de la propia necesidad por el pensamiento, Buenos Aires, CICP, 1992.  

— “¿Qué crisis?”, en Razón y Revolución, N. 9, otoño de 2002. 

— “Argentina: acumulación de capital, formas políticas y la determinación de la clase obrera como 

sujeto histórico”, en Razón y Revolución, N. 14, primavera de 2005. 

— El capital: razón histórica, sujeto revolucionario y conciencia, Buenos Aires, Imago Mundi, 2013. 

230



— “Del capital como sujeto de la vida social enajenada a la clase obrera como sujeto revolucionario”, en 

Escorcia Romo, Roberto y Caligaris, Gastón: Sujeto capital - Sujeto revolucionario, Ciudad de 

México, UAM, 2019. 

— “Sobre el CICP y su acción política”, Buenos Aires, CICP, 2020. 

— Conocer el capital hoy. Usar críticamente El Capital, Buenos Aires, Imago Mundi, 2021. 

Kabat, M.: Del taller a la fábrica. Proceso de trabajo, industria y clase obrera en la rama del calzado 

(Buenos Aires 1870-1940), Buenos Aires, Ediciones RyR, 2005. 

— “Rosa Luxemburgo, el rol de las masas y la organización en los procesos revolucionarios”, prólogo a 

Luxemburgo, Rosa: Espontaneidad y Acción. Debates sobre la huelga de masas, la revolución y el 

partido, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2015. 

Kornblihtt, J.: Crítica del marxismo liberal. Competencia y monopolio en el capitalismo argentino, 

Buenos Aires, Ediciones RyR, 2008. 

— “Subjetividad productiva y política en la Crítica Práctica”, entrevista hecha por Felipe León, SICAR, 

Buenos Aires, 9 de mayo de 2025. 

Kornblihtt, J., Mussi, E. y Seiffer, T.: Notas preliminares para una crítica a Razón y Revolución, 

Buenos Aires, Mimeo inédito, 2016. 

Lenin, V.: “La bancarrota de la II Internacional”, en Obras completas, Tomo XXI, Buenos Aires, 

Cartago, 1960. 

— “¿Qué hacer?”, en Obras Completas, Tomo 6, Moscú, Editorial Progreso, 1986. 

León, F.: “Crítica de la génesis del modo de producción capitalista en la obra de Karl Marx”, XVIII 

Jornadas de Economía Crítica, Bahía Blanca, 2025.  

Lissandrello, G.: A desalambrar. Izquierda y cuestión agraria en la Argentina de los ‘70, Buenos 

Aires, Ediciones RyR, 2021. 

López Rodríguez, R. y Sartelli, E.: “Un largo y sinuoso surco rojo. Trotsky, la literatura y la revolución” 

prólogo a Trotsky, León: Literatura y revolución, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2015. 

Lukács, G.: Historia y conciencia de clase. Estudios de dialéctica marxista, Buenos Aires, Ediciones 

RyR, 2013. 

Maiello, Matías: De la movilización a la revolución. Debates sobre la perspectiva socialista en el siglo 

XXI, Buenos Aires, Ediciones IPS, 2022. 

Malvicini Di Lazzaro, L. y Cosic, N.: “Entre la hoz y el martillo: un debate marxista contemporáneo 

sobre las clases sociales en el agro argentino”, en Revista Izquierdas, N. 50, 2021. 

Malvicini Di Lazzaro, L. y Vivanco, A.: “El clasismo: ¿un sindicalismo revolucionario? revisitando el 

debate en torno a la experiencia clasista en Argentina (1970-1971)” en Revista Conflicto Social, año 

15, N. 27, enero a junio 2022. 

Marx, K.: Manuscritos económico-filosóficos de 1844, Buenos Aires, Colihue, 2006.  

— El capital I. Crítica de la economía política, Buenos Aires, FCE, 2011. 

— Contribución a la crítica de la economía política, Buenos Aires, Siglo XXI, 2016. 

— Elementos fundamentales para la crítica de la economía política (Grundrisse) 1857-1858, Buenos 

Aires, Siglo XXI, 2019 

Marx, K. y Friedrich, E.: El manifiesto comunista, Buenos Aires, IPS, 2014. 

Meiksins Wood, E.: ¿Una política sin clases? El post-marxismo y su legado, Buenos Aires, Ediciones 

RyR, 2013. 

Muñoz, R.: Miseria del indigenismo. Identidad étnica y clase obrera en el Chaco, Buenos Aires, 

Ediciones RyR, 2023. 

Oviedo, L.: Una historia del movimiento piquetero. De las primeras coordinadoras al Argentinazo, 

Buenos Aires, Ediciones Rumbos, 2004. 

Sartelli, E.: “La multiplicación que divide: breves notas sobre el anarquismo conservador”, en En 

Defensa del Marxismo, N. 13, 1996. 

— “Marx, Derrida y el fin de la era de la fantasía. Un largo camino hacia ninguna parte”, en En Defensa 

del Marxismo, N. 18, 1997. 

— “La larga marcha de la izquierda argentina” en Razón y Revolución, N. 3, 1997.  

231



— “Las fuerzas productivas como marco de necesidad y posibilidad. En torno a las tesis de Gerald 

Cohen y Robert Brenner” en Herramienta, N. 11, Buenos Aires, 2000. 

— “Después de la tormenta. Crisis económica, crisis social y crisis política en la Argentina actual” en 

Razón y Revolución N. 8, 2001. 

— “En la recta final. El proceso revolucionario en Argentina” en Razón y Revolución N. 9, 2002. 

— “Alpargatas sí, libros también. El látigo del amo” en El Aromo, N. 4, agosto 2003. 

— La plaza es nuestra. El Argentinazo a la luz de la lucha de la clase obrera en la Argentina del siglo 

XX, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2007. 

— “¿Cómo se estudia la historia de la industria? Una crítica y una propuesta desde el estudio de los 

procesos de trabajo”, en Anuario CEICS N. 1, 2007. 

— “Carta abierta a Jorge Altamira”, en El Aromo, N. 45, 2008. 

— “Apuntes sobre el marxismo eleático. A propósito de las consideraciones estratégicas de la izquierda 

idealista”, en Razón y Revolución, N. 18, 2008. 

— “Las bisagras de la historia. La Argentina, de la Colonia a la Revolución”, en Sartelli, E. (comp.): La 

crisis orgánica de la sociedad argentina, Buenos Aires, Editorial de la Facultad de Filosofía y 

Letras Universidad de Buenos Aires, 2011. 

— “El difícil arte de la liberación humana. Marx-Bauer: acerca de la verdadera naturaleza de un debate 

crucial”, Prólogo a Marx, K. y Bauer, B.: Sobre la liberación humana, Buenos Aires, Ediciones RyR, 

2012 

— La cajita infeliz, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2013. 

— “El comienzo de una filosofía necesaria. Gyorgy Lukács, la historia y la conciencia”, Prólogo a 

Lukács, G.: Historia y conciencia de clase. Estudios de dialéctica marxista, Buenos Aires, 

Ediciones RyR, 2013. 

— “La promesa. El marxismo, la ciencia y la (nueva) dialéctica” Prólogo a Robles Báez, M. (comp.): 

Dialéctica y Capital, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2014. 

— (comp.): Patrones en la ruta. El conflicto agrario y los enfrentamientos en el seno de la burguesía, 

marzo-julio de 2008, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2014. 

— “La revolución tal como es. El problema de la violencia revolucionaria en la obra de Vladímir 

Zazubrin”, Prólogo a Zazubrin, V.: La astilla, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2017.  

— “Con la vida en peligro. Marx, doscientos años después”, en El aromo N. 100, 2018. 

— “Empezar de nuevo: breves notas para la organización de la voluntad revolucionaria a comienzos del 

siglo XXI”, en El aromo, N. 100, 2018. 

— “Mañana campestre. El persistente encanto del populismo ruso: Aleksander Chayanov y los 

problemas de la revolución socialista”, Prólogo a Chayanov, A.: Viaje de mi hermano Alekséi al país 

de la utopía campesina, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2018. 

— “La respuesta a la pregunta por el mal que no tenía nombre. El fracaso de la izquierda argentina y la 

necesidad de un nuevo partido”, Comunicado RyR, 2018. 

— “Una enfermedad recurrente. Acerca del posmodernismo como barbarie burguesa”, Prólogo a 

Callinicos, Alex: Contra el posmodernismo, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2019. 

— Argentina 2050. Una Vía Socialista posible, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2022. 

— La sal de la tierra, Volumen 1, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2022. 

Schlez, M.: Dios, rey y monopolio. Los comerciantes monopolistas y la contrarrevolución en el Río de 

la Plata tardo colonial, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2010. 

Solano, G.: “Respuesta a la minuta de Eduardo y Leonardo. Dos políticas, no sólo para la universidad”, 

en Universidad, N.1, Boletín del XIII Congreso del Partido Obrero, Buenos Aires, 2002 

Starosta, G.: “Método dialéctico, fetichismo y emancipación en la crítica de la economía política”, en 

Escorcia Romo, R. y Caligaris, G.: Sujeto capital - Sujeto revolucionario, Ciudad de México, UAM, 

2019. 

Starosta, G. y Caligaris, G.: Trabajo, valor y capital. De la crítica marxiana de la economía política al 

capitalismo contemporáneo, Buenos Aires, UNQUI, 2017. 

232



Tosel, A.: “The development of marxism: from the end of marxism-leninism to a thousand marxisms. 

France-Italy, 1975-2005” en Bidet, J. y Kouvalekis, S.: Critical companion to contemporary 

Marxism, Leiden-London, Brill, 2008.  

Trotsky, L.: “El programa de transición”, en El programa de transición y la fundación de la IV 

Internacional, Buenos Aires, Ediciones IPS-CEIP, 2008. 

— La teoría de la revolución permanente, Buenos Aires, Ediciones IPS, 2011 

— Historia de la Revolución Rusa, Buenos Aires, Ediciones RyR, 2015. 

 

233




